GL H 491.25
YOD

122286
BSNAA
 ती राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी
L.B.S. National Academy of Administration
मस्रो
MUSSOORIE

पुस्तकालय
LIBRARY

122786
अवाप्ति संख्या
Accession No.
वर्ग संख्या
Class No.

पुस्तक संख्या
Book No.

YOD

112786



# संस्कृत व्याकरण-प्रात्क का इतिहास

प्रथम भाग

-06/300/20-

त्नेखक---

युधिष्ठिर मीमांसक

---

प्रकाशक----

संचालक—भारतीय प्राच्यविद्या-प्रतिष्ठान २४। ३१२ रामगंज, श्रजमेर ।

मुद्रक---

भगवान्स्वरूप 'न्यायभूषण' प्रक्रिक वन्त्रालय, श्रजमेर ।

परिवर्धित मृत्य १५ ०

द्वितीयवार } वैशास्त्र सं० २०२० वि० { मृत्य १२-०-०

# भारतीय प्राच्यविद्या प्रतिष्ठान

#### उद्देश्य

इस संस्थाके उद्देश्य—''भारतीय प्राचीन वाड्यय का अन्वेषण्, रक्तण् क्रीर प्रसार'' है ।

#### कार्घ-क्रम

उपर्युक्त उद्देश्यों की पूर्ति के लिए प्रतिष्ठान के कार्य-क्रम को निम्न विभागों में बांटा है—

- १-भारतीय प्राचीन वाङ्मय का ऋनुसन्धान।
- २-भारतीय प्राचीन वाङ्मय के श्रनुसन्धान द्वारा विभिन्न विषयों पर मौलिक ग्रन्थों तथा निवन्धों का लेखन और प्रकाशन ।
- ३-भारतीय वाङ्मय के विविध विभागों के इतिहास तथा भारत के प्राचीन इतिहास सम्बन्धी प्रन्थों का लेखन और प्रकाशन।
- ४-भारतीय प्राचीन वाङ्मय का शुद्ध सम्पादन तथा प्रकाशन ।
- ४-भारतीय प्राचीन वाङ्मय का राष्ट्रभाषा (हिन्दी) में प्रामाणिक अनुवाद।
- ६-संस्कृत वाङ्मय तथा इतिहास सम्बन्धी गवेषणात्मक श्रेमासिक "पत्रिका" का प्रकाशन ।
- ७-उपर्युक्त कार्य-क्रम की पूर्ति के लिए "बृहत् पुस्तकालय" का निर्माण ।
- प्र−प्राचीन वाङ्मय की रत्ता श्रीर प्रसार के लिए 'साङ्ग वेद-विद्यालय' का संचालन।
- ६–उद्देश्यों की पूर्ति करने हारे विशिष्ट साहित्य के प्रसार के लिए 'धिकय-विभाग' का संचालन ।

विशेष विवरण के लिए ''प्रतिष्ठान की योजना, कार्य-क्रम तथा कृतकार्य विवरण'' पुस्तिका विना मूल्य मंगवाइये ।

## संचालक-भारतीय-प्राच्यविद्या-प्रतिष्ठान

| २४∣३१२ रामगंज | ) | १४३४ | रेगरपुरा, गली ४० |
|---------------|---|------|------------------|
| अजमेर         | , |      | बाग, नई दिली १।  |

अपनी अत्यन्त कौशलमयी शल्य-चिकित्सा द्वारा अति-विकृत वृक्क को पुनः कार्य-समर्थ बना कर लेखक को पुनर्जीवन-प्रदान करने वाले



अप्रतिम शल्य-चिकित्सक कर्नल वी. आर. मिराजकर

# गुत्राशंसनम्

अनेकेषु शास्त्रेषु कृतभूरियरिश्रमेण युधिष्टिर-मीमांसकेन वैदिक-वाङ्मये संस्कृतव्याकरणे च चिरकालं परिश्रमय्य ये विविधाः शोंधपूर्णा ग्रन्था विरचिता सम्पादिताश्च तैरस्य महानुभावस्य पाण्डित्यं शोधकार्यविषयकं प्रावीण्यं च पदे पदे परिलक्ष्यते।

अहमेतादृशस्य युघिष्ठिर-मीमांसकस्य चिरायुष्यं स्वास्थ्यं साफत्यं च भगवतो विश्वनाथात् कामये, येनैकाकिनानेन विदुषा निष्कारणं प्रारब्धस्य सुरभारत्या रत्ताणात्मकं ज्ञान-सत्रं पूर्णतां भजेत् ।

> के. माधवक्रष्ण-शर्मा संचालक ; राजस्थान संस्कृत-शिचा विभाग, जयपुर

## संस्कृत श्रभाशंसन का अभिप्राय

अनेक शास्त्रों में कृतभूरि-परिश्रम पं॰ गुधिश्वर मीमांसक ने वैदिक वाक्स्मय और संस्कृत व्याकरण शास्त्र में चिरकाल तक परिश्रम करके जो विविध ग्रन्थ लिखे वा सम्पादित किए, उनसे इन महानुभाव का पायिडस्य और शोधकार्य-सम्बन्धी प्रवीखता का परिचय पद पद पर मिलता है ।

में भगवान् विश्वनाथ ते पं युधिष्ठिर मीमांसक के चिरायुध्य, स्वास्थ्य और कार्य की सफलता की कामना करता हूँ, जिससे इस प्रकार के एकाकी श्रसहाय विद्वान् के द्वारा निष्कारण श्रारम्भ किया गया संस्कृत वाक्स्य की रज्ञा करने वाला श्रान-सत्र पूर्ण हो।

के. माधवकृष्य रामी संचालक —राजस्थान संस्कृत-शिज्ञा विभाग, जयपुर

# प्राक्कथन

### ( प्रथम-संस्करण )

 युधिष्टिरजी मीमांसक का यह ग्रन्थरल विद्वानों के सम्मुख उपिस्थित है। कितने वर्ष, कितने मास और कितने दिन श्री पिएडतजी को इसके लिये दत्तचित्त होकर देने पड़े, इसे मैं जानता हूं। इस काल के महान् विद्या भी मेरी आँखों से ओझल नहीं हैं।

भारतवर्ष में अंग्रेजों ने अपने ढङ्ग के अनेक विश्वविद्यालय स्थापित किए। उनमें उन्होंने अपने ढङ्ग के अध्यापक और महोपाध्याय रक्षे। उन्हें आधिक किटनाइयों से मुक्त करके अंग्रेजों ने अपना मनोरथ सिद्ध किया। भारत अब स्वतन्त्र है, पर भारत के विश्वविद्यालयों के प्रभूत-वेतन-भोगी महोपाध्याय scientific विद्यासंबन्धी और critical तर्कयुक्त लेखों के नाम पर महा अनृत और अविद्या-युक्त बातें लिखते और पढ़ाते जा रहे हैं।

ऐसे काल में अनेक आर्थिक और दूसरी किठनाइयों को सहन करते हुए जब एक महाज्ञानवान् ब्राह्मण सत्य की पताका को उत्तोलित करता है और विद्या-विषयक एक वज्रग्रन्थ प्रस्तुत करके नामधारी विद्वानों के अनृतवादों का निराकरण करता है, तो हमारी आत्मा प्रसन्नता की पराकाष्टा का अनुभव करती है। भारत शीघ्र जागेगा और विरोधियों के कुग्रन्थों के खण्डन में प्रवृत्त होगा।

ऐसा प्रयास मीमांसकजी का है। श्री ब्रह्मा, वायु, इन्द्र, भरद्वाज आदि महायोगियों ऋषियों के शतशः आशीः उनके लिये हैं, भगवान् उन्हें बल दें कि विद्या के चेत्र में वे अधिकाधिक सेवा कर सकें।

मैं इस महान् तप में अपने को सफल समझता हूं। इस ग्रन्थ से भारत की एक बड़ी त्रृटि दूर हुई है। जो काम राजवर्ग के बड़े बड़े लोग नहीं कर रहे, वह काम यह ग्रन्थ करेगा। इससे भारत का शिर औं वा होगा।

भी बाबा गुरुमुखसिंहजी का भवन क्ष भस्तसर, कार्तिक शुक्रा ११ सं ० २००७ वि०

श्रायंविद्या का सेवक भगवहत्त

अ वर्तमान में —दयानन्द सरस्वती अनुसन्धान श्राक्षम, १∤२८ प्रजाबी बाग,
रोहतक रोड, देहली ।

# भूमिका

#### ( प्रथम संस्करण )

भारतीय आर्यों का प्राचीन संस्कृत वाङ्मय संसार की समस्त जातियों के प्राचीन वाङ्मय की अपेक्षा विशाल और प्राचीनतम है। अभी तक उस का जितना अन्वेषण, सम्पादन और मुद्रण हुआ है, वह उस वाङ्मय का दशमांश भी नहीं है। अतः जब तक समस्त प्राचीन वाङ्मय का सुसम्पादन और मुद्रण नहीं हो जाता, तब तक निश्चय ही उसका अनुसन्धान कार्य अधुरा रहेगा।

पाश्चात्य विद्वानों ने संस्कृत वाङ्मय का अध्ययन करके उसका इतिहास लिखने का प्रयास किया है, परन्तु वह इतिहास योरोपियन दृष्टिकोण के अनुसार लिखा गया है, उस में यहूदी ईसाई पत्तपात, विकासवाद और श्राधुनिक श्रधूरे भाषाविद्वान के आयार पर श्रानेक मिथ्या करणनाएं की गई हैं। भारतीय ऐतिहासिक परम्परा की न केवल उपेत्ता की है, अपितु उसे सर्वथा अविश्वास्य कहने की घृष्टता भी की है। हमारे कितपय भारतीय विद्वानों ने भी प्राचीन वाङ्मय का इतिहास लिखा है, पर वह योरोपियन विद्वानों का अन्य-अनुकरणमात्र है। इसलिये भारतीय प्राचीन वाङ्मय का भारतीय पितहासिक परम्परा तथा भारतीय विचारधारा से कमबद्ध यथार्थ इतिहास लिखने की महती आवश्यकता है। इस चेत्र में सब से पहला परिश्रम तीन भागों में "वैदिक वाङ्मय का इतिहास" लिखकर श्री० माननीय पं० भगवइत्तजी ने किया। उसी के एक अंश की पूर्ति के लिये हमारा यह प्रयास है।

संस्कृत वाङ्मय में व्याकरण्-शास्त्र अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है। उस का जो वाङ्मय इस समय का उपलब्ध है, वह भी बहुत विस्तृत है। इस शास्त्र का अभी तक कोई कमबद्ध इतिहास अंग्रेजी वा किसी भारतीय अपभ्रंज में प्रकाशित नहीं हुआ। चिरकाल हुआ सं० १९७२ में डा॰ बेल्वाल्करजी का 'सिस्टम्स् आफ दी संस्कृत ग्रामर' नामक एक छोटा सा निबन्ध अंग्रेजी भाषा में छपा था। संवत् १९९४ में बंगला भाषा में श्री पं० गुरुपद हालदार कृत 'व्याकरण् दश्नेर इतिहास' नामक ग्रन्थ का प्रथम भाग प्रकाशित हुआ। उस में मुख्यतया व्याकरण्-शास्त्र के दार्शनिक सिद्धान्तों

देखो श्री० भगवहत्तजी कृत 'भारतवर्ष का बृहद् इतिहास' भाग १ पृष्ठ
 ६८ तक 'भारतीय इतिहास की विकृति के कारण' नामक तृतीय श्रथ्याय ।

का विवेचन है, अन्त के भाग में कुछ एक प्राचीन वैयाकरणों का वर्णन भी किया है। अतः समस्त व्याकरण्-शास्त्र का क्रमबद्ध इतिहास लिखने का हमारा **सर्व प्रथम प्रथास** है।

# इतिहास-शास्त्र की ऋोर प्रवृत्ति

आर्ष ग्रन्थों के महान् वेत्ता, महावैयाकरण आचार्यवर श्री पं॰ ब्रह्म-दत्तजी जिज्ञाम् की, भारतीय प्राचीन वाङमय और इतिहास के उद्भट विद्वान् श्री पं० भगवदृत्तजी के साथ पूरानी स्निग्ध मैत्री है। आचार्यवर जब कभी श्री माननीय परिडतजी से मिलने जाया करते थे, तब वे प्राय: मुभे भी अपने साथ ले जाते थे। आप दोनों महानुभावों का जब कभी परस्पर मिलना होता था, तभी उनकी परस्पर अनेक महत्त्वपूर्ण विषयों पर शास्त्र-चर्चा हुआ करती थी। मुभे उस शावचर्चा के श्रवण से अत्यन्त लाभ हुआ। इस प्रकार अपने अध्ययन काल में सं० १९८६, १९८७ में श्री माननीय पण्डितजी के संसर्ग में आने पर आप के महान् पाण्डित्य का मुझ पर विशेष प्रभाव पड़ा और भारतीय प्राचीन ग्रन्थों के सम्पादन तथा उनके इतिहास जानने की मेरी रुचि उत्पन्न हुई, वह रुचि उत्तरोत्तर बढती गई। आप की प्रेरगा से मैंने सर्व प्रथम दशपादी-उगादि-वृत्ति का सम्पादन किया। यह ग्रन्थ व्याकारण के वाङ्मय में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण और प्राचीन है । इस का प्रकाशन संवत् १९९९ में राजकीय संस्कृत महाविद्यालय काशी ' की सरस्वती भवन प्रकाशनमाला की ओर से हुआ । अध्ययन काल में व्याकरण मेरा प्रधान विषय रहा, आरम्भ से ही इस में मेरी महती रुचि थी। इसलिये श्री माननीय परिडतजी ने संवत् १९९४ में मुक्के व्याकरण-शास्त्र का इतिहास लिखने की प्रेरणा की । आप की प्रेरणानुसार कार्य प्रारम्भ कर देने पर भी कार्य की महत्ता, उस के साधनों का अभाव और अपनी अयोग्यता को देखकर अनेक बार मेरा मन उपरत हुआ, परन्तू आप मुभे इस कार्य के लिये निरन्तर प्रेरणा देते रहे और अपने संस्कृत वाङ्मय के विशाल अध्ययन से संगृहीत एतद्वग्रन्योपयोगी विविध सामग्री प्रदान कर मुक्ते सदा प्रोत्साहित करते रहे। आपकी प्रेरणा और प्रोत्साहन का ही फल हैं कि अनेक विझ-बाधाओं के होते हुए भी मैं इस कार्य को करने में कथंचित् समर्थ हो सका।

१. वर्तमान ( २०२० ) में वाराणसेय संस्कृत विश्वविद्यालय ।

## इतिहास की काल-गणना

इस इतिहास में भारतीय ऐतिहासिक परम्परा के अनुसार भारतयुद्ध को विकम से २०४४ वर्ष प्राचीन माना है। भारतयुद्ध से प्राचीन आचार्यों के कालिनर्वारण की समस्या बड़ी जटिल है। जब तक प्राचीन युग-परिमाण का वास्तविक स्वरूप ज्ञात न हो जाए तब तक उसका काल निर्धारण करना सर्वथा असम्भव है। इतना होने पर भी हमने इस ग्रन्थ में भारतयुद्ध से प्राचीन व्यक्तियों का काल दर्शाने का प्रयास किया है। इस के लिये हमने कृत युग के ४८००, त्रेता के ३६००, द्वापर के २४०० दिश्य वर्षों को सौरवर्ष मान कर काल गणना की है। इसलिये भारतयुद्ध से प्राचीन आचार्यों का इस इतिहास में जो काल दर्शाया है, वह उनके अस्तित्व की उत्तर सीमा है। वे उस काल से अधिक प्राचीन तो हो सकते हैं, परन्तु अर्वाचीन नहीं हो सकते, इतना पूर्ण निश्चित है।

पाश्चात्य तथा उनके अनुकरणकर्ता भारतीय ऐतिहासिकों का मत है कि भारत में आर्यों का इतिहास ईसा से २४०० वर्ष से अधिक प्राचीन नहीं है। इस की असत्यता हमारे इस इतिहास से भले प्रकार ज्ञात हो जायगी।

हमने अभी तक भारतीय प्राचीन इतिहास के सम्बन्ध में जितना विचार किया है उसके अनुसार भारतीय आर्थों का प्राचीन कमबद्ध इतिहास लगभग १६००० वर्षों का निश्चित रूप से उपलब्ध होता है । उस इतिहास का आरम्भ वर्तमान चतुर्युगी के सत्ययुग से होता है । उससे पूर्व का इतिहास उपलब्ध नहीं होता । इसका एक महत्वपूर्ण कारण है । हमारा विचार है कि सत्ययुग से पूर्व संसार में एक महान् जलप्लावन आया, जिस में प्राय: समस्त भारत जलमम हो गया था । जलप्लावन में भारत के कुछ एक महर्षि ही जीवित रहे । यह वही महान् जलप्लावन है जो भारतीय इतिहास में मनु के जलप्लावन के नाम से विख्यात है । इस भारी उथल पुथल मचा देने वाली महत्त्वपूर्ण घटना का उल्लेख न केवल भारतीय

१. श्री पं॰ भगवदत्त्वजी कृत 'भारतवर्षं का इतिहास'' द्वितीय संस्क॰ पृष्ठ
२०५-२०६ । तथा रावबहादुर चिन्तामिण वैद्य कृत 'महाभारत की मीमांसा' पृष्ठ
म्ह-१४० । २. तुलना करो—सप्तविंशातिपर्यन्ते कृत्स्ते नत्त्वत्रमण्डले ।
सप्तवंयस्तु तिष्ठन्ति पर्यायेण श्रतं शतम् । सप्तविंशां युगं होतद् दिव्यया संख्यया
स्मृतम् ॥ बायु पुराण श्र० १६ स्त्रोक ४१६ । श्रन्यत्र विना दिव्य विशेषण के
साधारण रूप में २७०० वर्ष कहा है ।

वाङ्मय में है, अपितु संसार की सभी जातियों के प्राचीन ग्रन्थों में नूह अथवा नोह का जलप्लावन आदि विभिन्न नामों से स्मृत है । अतः इस महान् जलप्लावन की ऐतिहासिकता सर्वथा सत्य है। इस जलप्लावन का संसार के अन्य देशों पर क्या प्रभाव पड़ा, यह अभी अन्वेषणीय है।

# आधुनिक भाषाविज्ञान

भारतीय प्राचीन वाङ्मय के अनुसार संस्कृत भाषा विश्व की आदि भाषा है, परन्तु आधुनिक भाषाविज्ञानवादियों के मतानुसार संस्कृत भाषा विश्व की आदि भाषा नहीं है और उस में उत्तरोत्तर महान् परिवर्तन हुआ है।

संवत् २००१ में मैंने पं० बेचरदास जीवराज दोशी की "गुजराती भाषा नी उत्कान्ति" नामक पुस्तक पढ़ी । उस में दोशी महोदय ने वैदिक संस्कृत और प्राकृत की पारस्परिक महती समानता दर्शाते हुए सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि वैदिक संस्कृत और प्राकृत का मूल कोई प्रागैतिहा-सिक प्राकृत भाषा थी। यद्यपि मैं उस से पूर्व आधूनिक भाषाविज्ञान के कई ग्रन्थ देख चुका था, तथापि उक्त पुस्तक के अवलोकन से मुक्के भाषा-विज्ञान पर विशेष विचार करने की प्रेरणा मिली। तदनुसार मैंने दो ढाई वर्ष तक निरन्तर भाषाविज्ञान का विशेष अध्ययन और मनन किया । उस से मैं इस परिणाम पर पहुँचा कि आधुनिक भाषाविद्धान का प्रासाद श्रधिकतर कल्पना की भित्ति पर खड़ा किया गया है। उसके अनेक नियम, जिनके आधार पर अपभ्रंश भाषाओं के क्रमिक विकार और पारस्परिक संबन्ध का निश्चय किया गया है, श्रधूरे एकदेशी हैं। हमारा भाषाविज्ञान पर स्वतन्त्र ग्रन्थ लिखने का विचार है। उसमें हम आधुनिक भाषाविज्ञान के स्थापित किये गये नियमों की सम्यक् आलोचना करेंगे। प्रसंगवश इस ग्रन्थ में भी भाषाविज्ञान के एक महत्त्वपूर्ण नियम का अध्रापन दर्शाया है।

संस्कृत भाषा विश्व की आदि भाषा है वा नहीं, इस पर इस ग्रन्थ में विचार नहीं किया, परन्तु भाषाविज्ञान के गम्भीर अध्ययन के अनन्तर हम इस परिणाम पर पहुँचे हैं कि संस्कृत भाषा में आदि ( चाहे उस का आरम्भ कभी से क्यों न माना जाय) से आजतक यहिंकचित् परिवर्तन

१. देखो पृष्ठ १२, १३ (दि० सं० में पृष्ठ १४-१६)।

नहीं हुआ है। आधुनिक भाषाशास्त्री संस्कृत भाषा में जो परिवर्तन दर्शात हैं, वे सत्य नहीं है। हां, आपाततः प्रतीत अवश्य होते हैं, परन्तु उस प्रतीति का एक विशेष कारण है। और वह है—संस्कृत भाषा का हास। संस्कृत भाषा अतिप्राचीन काल में बहुत विस्तृत थी। शतैः शतैः देश काल और परिस्थितियों के परिवर्तन के कारण म्लेच्छ भाषाओं की उत्पत्ति हुई और उत्तरोत्तर उन की वृद्धि के साथ साथ संस्कृत भाषा का प्रयोगचेत्र सीमित होता गया । इसलिये विभिन्न देशों में प्रयुक्त होने वाले संस्कृत भाषा के विशेष शब्द संस्कृत भाषा से लुप्त हो गये । भाषाविज्ञानवादी संस्कृत भाषा में जो परिवर्तन दर्शाते हैं । वह सारा इसी शब्दलीप वा संस्कृत भाषा के संकोच (=हास ) के कारण प्रतीत होता है । वस्तुतः संस्कृत भाषा में कोई मौलिक परिवर्तन नहीं हुआ। हमने इस विषय का विशद निरूपण इस ग्रन्थ के प्रथमाध्याय में किया है। अपने पत्त की सत्यता दर्शाने के लिये हमने १८ प्रमाण दिये हैं। हमें अपने विगत ३० वर्ष के संस्कृत अध्ययन तथा अध्यापन काल में संस्कृत भाषा का एक भी ऐसा शब्द नहीं मिला, जिस के लिये कहा जा सके कि ऋमुक समय में संस्कृत भाषा में इस शब्द का⊯यह रूप था ऋौर तदुत्तरकाल में इस का यह रूप हो गया। इसी प्रकार अनेक लोग संस्कृत भाषा में मूग्ड आदि भाषाओं के शब्दों का अस्तित्व मानते हैं, वह भी मिथ्या कल्पना है। वे वस्तृतः संस्कृत भाषा के अपने शब्द हैं और उस से विकृत रूप मुग्ड आदि भाषाओं में प्रयुक्त होते हैं। इस विषय का संचिप्त निदर्शन भी हमने प्रथमाध्याय के अन्त में कराया है।

# इतिहास का लेखन ऋौर मुद्रग

मैं इस ग्रन्थ के लिये उपयुक्त सामग्री का संकलन संवत् १९९९ तक लाहौर में कर चुका था, और इस की प्रारम्भिक रूपरेखा भी निर्धारित की जा चुकी थी। संवत् १९९९ के मध्य से संवत् २००२ के अन्त तक परोपकारिग्णी सभा, अजमेर के ग्रन्थसंशोधन कार्य के लिये अजमेर में रहा। इस काल में इस ग्रन्थ के कई प्रकरण लिखे गये और भाषाविज्ञान का

१. इस द्वितीय संस्करण तक ४२ वर्ष के संस्कृत ऋष्ययन ऋष्यापन काल में भी हमें एक भी ऐसा शब्द नहीं मिला, जिसका रूपान्तर हो गया हो ऋौर वह रूपान्तर भी संस्कृत भाषा का ही शब्द माना गया हो ।

गम्भीर अध्ययन और मनन हुआ, इस के परिणाम स्वरूप इस ग्रन्थ का प्रथम अध्याय लिखा गया। कई काररणों से संवत् २००३ के प्रारम्भ में परोपकारिणी सभा, अजमेर का कार्य छोड़ना पड़ा, अतः मैं पुन: लाहौर चला गया। वहां श्री रामलाल कपूर ट्रस्ट में कार्य करते हुए इस ग्रन्थ के प्रथम भाग का चार पांच वार संशोधन के अनन्तर मुद्रणार्थ अन्तिम प्रति (प्रेस कापी) तैयार की। श्री माननीय पिण्डत भगवहत्तजी ने, जिनकी प्रेरणा और अत्यधिक सहयोग का फल यह ग्रन्थ है, अपने व्यय से इस ग्रन्थ के प्रकाशन की व्यवस्था की। संवत् २००३ के अन्त में, जब संपूर्ण पत्जाब में साम्प्रदायिक गड़बड़ आरम्भ हो चुकी थी, इस का मुद्रण आरम्भ हुआ। साम्प्रदायिक उपद्रवों के कारण अनेक विद्य होते हुए भी आषाढ़ संवत् २००४ तक इस ग्रन्थ के १९ फार्म अर्थात् ११२ पृष्ठ छप चुके थे। श्रावण संवत् २००४ में भारत विभाजन के कारण लाहौर के पाकिस्तान में चले जाने से इस ग्रन्थ का मुद्रित भाग वहीं नष्ट हो गया। उसी समय मैं भी लाहौर से पुनः अजमेर आ गया।

उक्त देशविभाजन ने श्री माननीय पिएडतजी की समस्त सम्पत्ति, जो डेढ़ लाख रुपए से भी ऊपर की थी, वहीं मेष्ट हो गई। इतना होने पर भी अप कि खिन्मात्र हतोत्साह नहीं हुए और इस ग्रन्थ के जुनमु द्वेगा के लिये बराबर प्रयत्न करते रहे। अन्त में आप और आपके मित्रों के प्रयत्न से फाल्गुन संवत् २००५ में इस ग्रन्थ का मुद्रग्ण पुनः प्रारम्भ हुआ। मैंने इस काल में पूर्व मुद्रित अंश का, जिसकी एक कापी मेरे पास बच गई थी, और शेष हस्तिलिखित प्रेस कापी का पुनः परिष्कार किया। इस नये परिष्कार से ग्रन्थ का स्वरूप अत्यन्त श्रेष्ट बना और ग्रन्थ भी पूर्विचया ड्योड़ा हो गया।

इस प्रकार अनिर्वचनीय विघ्न-बाधाओं के होने पर भी श्री माननीय पिएडतजी के निरन्तर सहयोग और महान् प्रयत्न से यह प्रथम भाग छपकर सिज्जत हुआ है। इस के लिये मैं आप का अत्यन्त कृतज्ञ हूं, अन्यथा इस ग्रन्थ का मुद्रस्स होना सर्वथा असम्भव था। इस ग्रन्थ का दूसरा भाग भी यथासम्भव शीघ्न प्रकाशित होगा, जिसमें शेष १३ अध्याय होंगे।

खरप त्रुटि

विद्या की दृष्टि से अजमेर एक अत्यन्त पिछड़ा हुआ नगर है । यहां कोई ऐसा पुस्तकालय नहीं, जिस के साहाय्य से कोई व्यक्ति अन्वेषण कार्य

१. यह भाग सं० २०१६ में प्रकाशित हो चुका है।

कर सके। इसलिये इस ग्रन्थ के मुद्रण काल में मुक्ते अधिकतर अपनी संगृहीत टिप्पियों पर ही अवलिबत रहना पड़ा, तत्तत् ग्रन्थ देखकर उनके शुद्धाशुद्ध पाठों का निर्णय न कर सका। अतः सम्भव है कुछ खलों पर पाठ तथा पते आदि के निर्देश में कुछ भूल हो गई हो। किन्हीं कारणों से इस भाग में कई आवश्यक अनुक्रमिण्यां देनी रह गईं हैं, उन्हें हम अगले भाग के अन्त में देंगे।

#### कृतज्ञता-प्रकाश

आर्ष ग्रन्थों के महाध्यापक, पदवाक्यप्रमाण्यज्ञ, महावैयाकरण आचार्यवर श्री पूज्य पं० ब्रह्मदत्तजी जिज्ञासु को, जिनके चरणों में बैठकर १४ वर्ष निरन्तर आर्थ ग्रन्थों का अध्ययन किया, भारतीय, वाङ्मय और इतिहास के अद्वितीय विद्वान् श्री माननीय पं० भगवद्त्तजी को, जिन से मैंने भारतीय प्राचीन इतिहास का ज्ञान प्राप्त किया तथा जिन की अहींनश प्रेरणा, उत्साहवर्षन और महती सहायता से इस ग्रन्थ के लेखन में कथंचित् समर्थ हो सका तथा अन्य सभी पूज्य गुरुजनों को, जिनसे अनेक विषयों का मैंने अध्ययन किया है, अनेकधा भक्तिषुरःसर नमस्कार करता हूं।

इस ग्रन्थ के लिखने में सांस्य-योग के महापिएइत श्री उदयवीरजी शास्त्री, दर्शन तथा साहित्य के मर्मज्ञ विद्वान् श्री एं० ईश्वरचन्द्रजी, पुरातत्त्वज्ञ श्री एं० सत्यश्रवाःजी एम० ए०, श्री एं० इन्द्रदेवजी आचार्य, श्री एं० ज्योति:स्वरूपजी और श्री एं० वाचस्पतिजी विभु (बुलन्दशहर निवासी) आदि अनेक महानुभावों से समय समय पर बहुविध सहायता मिली । मित्रवर श्री एं० महेन्द्रजी शास्त्री (भूतपूर्व संशोधक वैदिक यन्त्रालय, अजमेर) ने इस ग्रन्थ के प्रुफसंशोधन में आदि से ४२ फार्म तक महती सहायता प्रदान की। उक्त सहयोग के लिये मैं इन सब महानुभावों का अत्यन्त कृतज्ञ हूं।

मैंने इस ग्रन्थ की रचना में शतशः ग्रन्थों का उपयोग किया, जिनकी सहायता के विना इस ग्रन्थ की रचना सर्वथा असम्भव थी । इसिलये मैं उन सब ग्रन्थकारों का, विशेष कर श्री पं॰ नाथूरामजी प्रेमी का, जिनके "जैन साहित्य और इतिहास ग्रन्थ' के आवार पर आचार्य देवनन्दी और पाल्यकीर्ति का प्रकरण लिखा, अत्यन्त आभारी हूँ।

संवत् २००४ के देशविभाजन के अनन्तर लाहौर से अजमेर जाने पर आर्य साहित्य मगडल अजमेर के मैंनेजिंग डाइरेक्टर श्री माननीय बाबू मथुराप्रसादजी शिवहरे ने मण्डल में कार्य देकर मेरी जो सहायता की, उसे मैं किसी अवस्था में भी भुला नहीं सकता। इस के अतिरिक्त आपने मण्डल के 'फाइन आर्ट प्रिटिंग प्रेस' में इस ग्रन्थ के सुन्दर मुद्रण की व्यवस्था की, उसके लिये भी मैं आप का विशेष कृतज्ञ हूं।

स्वाध्याय सब से महान् "सन्न" है। अन्य सन्नों की समाप्ति जरावस्था में हो जाती है, परन्तु इस सन्न की समाप्ति मृत्यु से ही होती है। मैंने इस का व्रत अध्ययन काल में लिया था। प्रभु की कृपा से गृहस्थ होने पर भी वह सन्न अभी तक निरन्तर प्रवृत्त है। यह अनुसन्धान कार्य उसी का फल है। मेरे लिये इस प्रकार का अनुसन्धान कार्य करना सर्वथा असंभव होता, यदि मेरी पत्नी यशोदादेवी इस महान् सन्न में अपना पूरा सहयोग न देती। उसने आजकल के महार्घकाल में अत्यत्य आय में सन्तोप, त्याग और तपस्या से गृहभार संभाल कर वास्तविक रूप में सहर्थिमणीस्व निभाया, अन्यथा मुभे सारा समय अधिक द्रव्योपार्जन की चिन्ता में लगाकर इस प्रारब्ध सन्न को मध्य में ही छोड़ना पड़ता।

#### त्तमा-याचना

बहुत प्रयत्न करने पर भी मानुष मुलभ प्रमाद तथा दृष्टिदोप आदि के कारणों से ग्रन्थ में मुद्रण सम्बन्धी कुछ अगुद्धियां रह गई हैं। अन्त के १६ फार्मों में ऐसी अगुद्धियां अभेचाकृत कुछ अधिक रही हैं, क्योंकि ये फार्म मेरे काशी आने के बाद छपे हैं। छपते छपते अनेक स्थानों पर मात्राओं और अचरों के टूट जाने से भी कुछ अगुद्धियां हो गई हैं। आशा है पाठक महानुभाव इस के लिये चमा करेंगे।

ऐतिह्यप्रवणश्चाहं नापवाद्यः स्खलन्नपि । नहि सद्धत्रमेना गच्छन् स्खलितेष्वप्यपोद्यते ॥

प्राच्यविद्या-प्रतिष्ठान मोती भीज—काशी मार्गशीर्ष—सं० २००७

विदुषां वशंवदः युधिष्ठिर मीमांसकः

१. द्र०-जरामर्यं वाएतत् सत्रं यदिमिहोत्रम् । जरयाहवा एतस्मान्मुच्यते मृख्युनावा।शत०१२ ।४ ।१ ।१ ॥

# द्वितीय संस्करण की भूमिका

मेरे 'संस्कृत व्याकरग्-शास्त्र का इतिहास' ग्रन्थ का प्रथम भाग सं० २००७ में प्रथम बार छुपा था। इसका द्वितीय भाग ऋनेकिवध विघ-बाधाओं के कारग् लगभग १२ वर्ष पश्चात् गत वर्ष प्रकाशित हुऋा।

प्रथम भाग पर अनुक्ल प्रतिक्ल विचार—प्रथम भाग के प्रथम वार प्रकाशित होने के श्रनन्तर इन १२-१३ वर्षों के मुदीर्घ काल में विद्वानों ने इसके विषय में श्रनेकिषध विचार उपस्थित किए। उन सब की यहां चर्चा करना व्यर्ष है। यतः मेरा ग्रन्थ श्रपने विषय का एक मात्र प्रथम ग्रन्थ है (श्रन्य भाषाश्रों) में भी इस विषय पर इतना विशद ग्रन्थ नहीं लिखा गया)। श्रतः भारतीय विचारधारा श्रोर भारतीय ऐतिहासिक कालक्रम को श्रशुद्ध मानने वाले लेखकों को इस का श्रथ्ययन करना पड़ा। दूसरे शर्दों में प्रत्येक प्रकार की विचारधारा रखने वाले व्यक्ति को इस विषय के परिशान के लिए मेरे ग्रन्थ को श्रपनाना पड़ा।

इत १२-१३ वर्षों में अपनेक लेखकों ने मेरे प्रत्य से प्रत्यत्व वा परोच्चस्प में बहुविध सहायता ली। अपनेक उदारमना महानुभावों ने 'उदारता-पूर्वक' मेरे प्रत्य का वा मेरे नाम का निर्देश किया। अपनेक ऐसे भी लेखक हैं जिन्होंने मेरे प्रत्य से न केवल साहाय्य लिया, अपितु पूरे पूरे प्रकरण को अपने शब्दों में ढाल कर अपने लेख वा प्रत्यों के विशिष्ट प्रकरण लिखे, परन्तु कहीं पर भी मेरा वा इस प्रस्य का नामोल्लेख नहीं किया। कुछ भी हो, इस प्रत्य के प्रथम वार प्रकाशित होने के पश्चात् इस प्रत्य से विविध लेखकों ने जो साहाय्य लिया है, उस से इसकी उपादेयता स्वतः सिद्ध है। इतने से ही मैं अपने परिश्रम को सफल समभता हं।

प्रन्थ का सम्मान—उत्तर प्रदेश राज्य ने प्रथम भाग पर सन् १६५१ में ६००) इ० पुरस्कार प्रदान किया। आगरा और पड़ाव (चयडीगढ़) के विश्वविद्यालयों ने संस्कृत एम. ए. के पाठयक्रम में इसे स्वीकार किया। इतना ही नहीं, राजकीय संस्कृत महाविद्यालय काशी (वर्तमान में—वाराण्येय संस्कृत विश्वविद्यालय ) ने अपने व्याकरणाचार्य परीज्ञा के स्वशास्त्रीय इतिहास विषयक पत्र के लिए यद्यपि उदार-इदय अथवा सह्दयता से इसे पाठय प्रन्थ में अथवा सह्यक ग्रन्यों के रूप में स्वीकार नहीं किया, तथापि उक्त पत्र के लिए प्रयोक छात्र की इसी ग्रन्थ का आश्रय लेना पड़ता है।

श्रन्य प्रन्थों का सम्मान—'संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास' के प्रथम भाग के प्रकाशन के प्रधात् मैंने वैदिक-स्वर-मीमांसा श्रोर वैदिक-स्वर-मीमांसा श्रोर वैदिक-स्वर-मीमांसा नाम के दो प्रन्य लिखे। ये भी श्रपने विषय के प्रथम ही प्रत्य हैं। इन विषयों का इतना सुक्त श्रोर विशाद विवेचन संशार की समृद्धतम मानी जाने वाली श्रांग्रेजी भाषा में भी एकत्र नहीं मिलता। इन दोनों प्रत्यों पर भी उत्तर प्रदेश राज्य ने क्रमशः सन् १९५६ तथा १९६१ में सात सात सी क्षया पुरस्कार दिया।

पुनर्मुद्रण की व्यवस्था—प्रथम भाग के प्रथम संस्करण को समात हुए लगभग ३-४ वर्ष हो चुके हैं। इस के पुनर्मुद्रण की व्यवस्था संवत् २०१८ के श्रारम्भ में की थी। उसके लिए कागज मुद्रणालय में पहुंच चुका था, परन्तु दैवी संयोग ऐसा उपस्थित हुआ कि उस कागज पर प्रथम भाग मुद्रित न होकर द्वितीय भाग छुपा। प्रथम भाग के प्रकाशन के लिए गत वर्ष के आरम्भ में पुनः व्यवस्था की और यह उसी का फल है कि प्रथम भाग का द्वितीय परिवृद्धित संस्करण पाठकों के सम्मुख उपस्थित हो रहा है।

संशोधन स्रोर परिवर्धन—प्रथम संस्करण को प्रकाशित हुए लगभग १२ वर्ष बीत चुके। इस सुदीर्ध काल में स्रानेकविष नवीन गनेकणाएं प्रकाश में स्राई, श्रनेक नवीन ग्रन्थ प्रकाशित हुए श्रीर ग्रनेक प्राचीन ग्रन्थ प्रथम वार मुद्रित हुए। इन सब के प्रकाश में इस ग्रन्थ का पुनः संस्करण करना स्रावश्यक था। स्रातः हमने इस संस्करण में सभी नवीन विषयों का संग्रह यथास्थान किया है। इस परिबृंहण से यह भाग पूर्व संस्करण की त्र्यपेचा लगभग एक तिहाई (१५० पृष्ठ) बढ़ गया है। स्राशा ही नहीं, पूरा विश्वास है कि यह परिबृंहित संस्करण पूर्व मुद्रण की श्रपेचा स्रावेश स्त्रिय स्त्रिय स्त्रिय स्त्रिय स्त्रिय स्वर्थ की श्रपेचा स्त्रिय स्त्रिय

त्तीय भाग की आवश्यकता—द्वितीय भाग को प्रकाशित हुए लगभग १ वर्ष हो गया है। इस काल में उस भाग में निर्देष्ट कतिपय विषयों पर नई सामग्री उपलब्ध हुई है। इसी प्रकार प्रथम भाग के इस संकरण के मुद्रण काल में ही इसके अनेक प्रकरणों पर नया प्रकाश पड़ा है। उन सब का सिनेवेश तो ग्रन्थ में तभी हो सकता है, जब इन भागों का पुनर्मुद्रण हो, परन्तु उसके लिए अभी कई वर्षों की प्रतीवा करनी पड़ेगी। इसलिए हमने यह उचित समभा है कि इस ग्रन्थ का तृतीय भाग भी प्रकाशित किया जाए और उसमें दोनों भागों से संबन्ध रखने बाली सभी नवीन सामग्री दे दी जाए। उसके साथ ही आधुनिक हिए से प्रत्येक ग्रन्थ के लिए उपार्ट्य परिशिष्टों का संग्रह भी उसी भाग में किया जाए। हमारा

श्रतुमान है कि यह भाग भी न्यूनातिन्यून २५० पृष्ठों से श्रिषिक का होगा। इस में किन किन परिशिष्टों का सन्निवेश किया जाएगा, यह श्रन्त के पृष्ठ ५८४ पर हमने देदिया है।

इस प्रकार यह 'संस्कृत व्याकरण्-शास्त्र का इतिहास' ग्रन्थ ६ १५+४२५+२५०= १२६० लगभग १३०० पृष्ठों के तीन भागों में पूर्ण होगा । केवल संस्कृत व्याकरण्-शास्त्र के इतिहास की इतनी विपुल सामग्री का संकलन (वह भी सूत्ररूप संज्ञित भाषा में ) संसार की किसी भी भाषा के किसी भी लेखक ने प्रस्तुत नहीं किया । इस का प्रथम श्रेय भारत के ही एक लेखक और भारत की राष्ट्रभाषा (हिन्दी) को ही है ।

## उत्तर प्रदेश राज्य द्वारा पुरस्कार

मैंने संस्कृत वाक्ष्मय, विशेषतया वेद श्रीर व्याकरण के विषय में जितना भी शोध कार्य किया है, वह सम्पूर्णात्मना मौिलिक है। मैंने जो भी ग्रन्थ लिखे अध्यवा विशिष्ट शोधपूर्ण निबन्ध लिखे, वे सभी अपने विषय के प्रथम श्रीर मौिलक हैं। इसलिए सं० २०१८ से पूर्व प्रकाशित मेरे सभी ग्रन्थों पर उत्तर प्रदेश राज्य ने पुरस्कार प्रदान किया। जो इस प्रकार है—

१-संस्कृत व्याकरणःशास्त्र का इतिहास पर ६००-०० सन् १६४१ में। २-वैदिक-स्वर-मीमांसा पर ७००-०० सन् १६५६ में। ३-वैदिक-छन्दोमीमांसा पर ७००-०० सन् १६६१ में।

#### राजस्थान राज्य द्वारा पुरस्कार

राजस्थान राज्य के संस्कृत शिक्षा विभाग ने इसी वर्ष संस्कृत वाङ्मय के वेद श्रीर व्याकरण विषयक श्रय यावत् किए शोध कार्य पर मुक्ते ३०००) तीन सहस्र रुपयों का प्रथम पुरस्कार प्रदान किया है। इस गुण्यप्राहिता के लिये संस्कृत शिक्षा विभाग राजस्थान (जयपुर) के संचालक श्रीर पुरस्कार-निर्णायक समिति के सदस्यों का मैं बहुत श्राभारी हूँ।

विचित्र-संयोग—इस पुरस्कार परम्परा में यह भी एक विचित्र संयोग है कि उत्तर प्रदेश राज्य द्वारा जब मुफ्ते तीन पुरस्कार प्राप्त हुए, तब संमाननीय श्री डा॰ सम्पूर्णानन्दजी उत्तर प्रदेश के मुख्य मन्त्री थे श्रीर राजस्थान राज्य से जब पुरस्कार प्राप्त हुन्ना, तब ब्राप इस वीरस्-भूमि (राजस्थान) को राज्यपाल रूप से श्रालङ्कृत कर रहे हैं। इसे ही शास्त्रों में दैवी-गति कहा है।

## भारतीय-प्राच्यविद्या-प्रतिष्टान

कार्य की योजना—लगभग दो दाई वर्ष हुए मैंने यह विचार किया था कि भारतीय प्राचीन वाक्न्य के भारतीय दृष्टिकोण से अन्वेषण, रत्नण और प्रचार के लिए कोई विशिष्ट योजना बनानी चाहिए, क्योंकि इस दिशा में जो भी संस्थाएं कार्य कर रही हैं, उन में से कतिपय के दृष्टिकोण अरंबन्त संकुचित हैं और अधिकतर संस्थाएं पाध्यात्य दृष्टिकोण से कार्य कर रही हैं। इसलिए जिस दृष्टिकोण से में कार्य करना चाहता हूं उस का किसी के साथ समन्वय नहीं हो सकता। इसलिए स्वयं ही इस कार्य के लिए प्रयास करने का निश्चय किया। मैंने इस विषय पर कितपय मित्रों से विचार किया। मेरे प्राय: सभी मित्रों ने इस निश्चय का स्वागत किया और इस कार्य में सहयोग देने का वचन दिया।

कार्य का प्रारम्भ—में अकिञ्चन ब्राह्म हूं। मेरे पास ऐसे साधन नहीं कि जिनके आधार पर इतने महान कार्य को आरम्म कर सक्, पुनरिप मित्रों के सहयोग और प्रभु-विश्वास एर मेंने १ वैशाख सं० २०१८ (१२ अप्रेल १६६१) के दिन भारतीय प्रारूपिया प्रतिष्ठान के रूप में इस महान् कार्य का सुप्रमारम्म कर दिया।

दो वर्ष का कार्य विवरण—इस दो वर्ष के श्रस्यल्प काल में मित्रों के साहाय्य से निम्न कार्य किया गया है—

१—संस्कृत व्याकरण में गणपाठ की परम्परा श्रोर श्राचार्य पारिति—यह मेरे मित्र डा॰ किपलदेव साहित्याचार्य एम. ए. प्राध्यापक कुरुक्तेत्र विश्वविद्यालय के पीएच. डी. उपाधि के लिए प्रस्तुत ''गणपाठों का तुलनास्मक श्रध्ययन, पारिपतीय गणपाठ का श्रादर्श संस्करण तथा श्रालोचनास्मक टिप्पिण्यां' निकन्य का 'गणपाठों का तुलनास्मक श्रध्ययन' रूपी भाग है।

#### २-संस्कृत व्याकरण-शास्त्र का इतिहास-द्वितीय भाग।

३—भागवत खराडनम्—स्वामी दयानन्द सरस्वती का यह वह प्रसिद्ध प्रन्थ है, जिसे उन्होंने सं० १६२४ के कुम्म पर सहस्रों की संख्या में बांटा या। तभी से यह श्रप्राप्य या। लगभग ६५ वर्ष पश्चात् इसका पुनः प्रकाशन द्वारा पुनरुद्धार किया गया। इस बार भाषानुवाद भी दिया है।

४--ऱ्यानन्द-जीवनी-साहित्य--( श्रानुषङ्गिक पुस्तिका ) लेखक श्री पं० विश्वनाथजी शास्त्री एम. ए. सहायक पुस्तकाध्यज्ञ, सागर विश्वविद्यालय । ४—देवम्-पुरुषकारवार्तिकोगेतम् —कृष्णलीलाशुक मुनि विरचित पाणिनीय धातुपाठ विषयक ऋद्भुत ग्रन्थ ।

६—संस्कृत व्याकरण-शास्त्र का इतिहास—प्रथम भाग । इस बार पूर्व संस्करण की ऋषेता एक तिहाई भाग (१५० प्रष्ठ) बढ़ गया है।

मित्रों का सहयोग—मेरे प्रायः सभी मित्रों ने इस कार्य में त्रपने सामर्थ्य के अनुसार सहयोग दिया है। लगभग ४० महानुभावों ने इस की १०१) कपये वाली सदस्यता स्वीकार की (कुळु का सदस्यता का ग्रंश ग्रप्रभी ग्रविशिष्ट है)। श्री पं० भीमसेनजी शास्त्री वैद्य (डेरा इस्माईलखां वालों) ने ग्रन्थ संख्या २ तथा ६ के मुद्रण के लिए ५००+५०० (=एक सहस्र) ६पया कुळु समय के लिए सहायता रूप में दिये हैं। इसी प्रकार श्री डा० किपलदेवजी ने ग्रपने ग्रन्थ के मुद्रण के लिए ५००-०० दिए हैं।

इस छोटो सी राशि से इस महान् कार्य का ग्रारम्भ हुग्रा है। सर्वथा श्रप्यांति साधन श्रीर केवल दो वर्ष के स्वल्प काल में प्रतिष्ठान ने जो प्रकाशन कार्य किया है, वह किसी भी साधन-सम्पन्न संस्था के कार्य से कहीं बढ़कर है, यह कहना श्रास्युक्ति नहीं है।

## भावी कार्य

मेरी इच्छा शोध-पूर्ण मीलिक प्रत्यों के निर्माण श्रीर संस्कृत वाड-मय के प्राचीन श्रार्थ वा श्रार्थकरूप अस्युपयोगी प्रत्यों के सम्पादन के साथ साथ ब्राह्मण प्रत्यों के राष्ट्रभाषा में श्रनुवाद श्रीर न्याख्या लिखने की है। इसकी रूपरेखा मैंने बना ली है। सभी उपलब्ध ब्राह्मण श्रारप्यक श्रीर प्रामाणिक उपनिषदों का इस कार्य में समावेश होगा। यह महान् कार्य ८००-८०० सी पृष्ठों के २५ भागों में पूरा होगा श्रीर इसमें न्यूनातिन्यून १५ वर्ष लोंगे।

#### ऋपने सम्बन्ध में

इस महान् कार्य के लिए श्रावश्यक है कि इस कार्य में श्राधक से श्राधक समय देने के लिए में सब कार्यों से मुक्त हो जाऊं। इसलिए म० द० स्मारक टक्कारा के वेदानुसन्धान-विभाग के श्राध्यक्ष पद से त्याग-पत्र ट्रेकर में १ मार्च सन् १९६३ से उक्त कार्य से मुक्त हो गया हूं। श्राव मुक्ते प्रधानतया यही कार्य करना है।

श्रावश्यकता—इस महान् कार्य के लिए सब से महती स्त्रावश्यकता घन की हैं। विना धन की सहायता के यह महान् कार्य मुक्त जैसे ऋक्ञियन व्यक्ति से होना श्रसम्भव है। साथ ही इस कार्य के लिए न्यूनातिन्यून एक सहावक परिडत की भी त्र्यावश्यकता है। उस के निर्वाहार्य दक्षिणा के लिए भी धन चाहिए।

श्राशा है वैदिक वाङ्पय के सभी प्रेमी महानुभाव इस कार्य में तन मन घन से यथाशकि पूरा सहयोग श्रवश्य देंगे, जिससे यह महान् कार्य पूर्ण हो सके।

#### कृतज्ञता प्रकाशन

इस ग्रन्थ के पुनः संस्करण श्रौर प्रकाशन में जिन जिन महानुभावों ने सहयोग प्रदान किया है, मैं उन सब का श्राभारी हूं। तथापि

- १—श्री पं रामशङ्कर भट्टाचार्य, व्याकरणाचार्य एम. ए. पीएच. डी. काशी।
  - २. श्री पं० राम त्रावध पाराडेय, व्याकरगाचार्य, एम० ए० काशी।
  - ३--श्री पं० वी. एच. पद्मनाभ राव, श्राध्मक्र (श्रान्ध्र)।
- ४—श्री पं० यन्. सी. यस्. वेङ्कटाचार्य, 'शतावधानी' सिकन्दराबाद ( ग्रान्ध )।

इन चारों महानुभावों ने इस ग्रन्थ के मुद्रग्यकाल में जो ब्रानेकविध ब्रात्यावर्यक सूचनाएं दीं, उनसे इस ग्रन्थ के पुनः संस्करण में पर्याप्त सहायता मिली है। इस कार्य के लिए में इन चारों महानुभावों का विशेष ब्राभारी हूं।

४—श्री डा ॰ वहा दुरचन्दजी छावड़ा, एम. ए., एम. श्रो. एल., पीएच. डी., डी. एफ. ए. एस. संयुक्त प्रधान निर्देशक भारतीय पुरातच्व विभाग, देहली।

श्राप जुलाई सन् ५८ से निरन्तर २५ स्पष्ट मासिक की साव्विक सहायता कर रहे हैं। इस निष्काम सहयोग के लिए मैं ऋाए का ऋत्यन्त ऋाभारी हूं।

६--श्री पं० भगवद् त्तजी दयानन्द स्रनुसन्धान श्राश्रम १।२८ पञ्जाबी बाग देहली ।

मेरे प्रत्वेक शोध कार्य में ब्राप का भारी सहयोग सदा से ही रहता ब्राया है । ब्राप के सहयोग के विना इस कर्यकाकीर्ण मार्ग में एक पद चलना भी मेरे लिए कठिन है। इतना ही नहीं, इस भाग के प्रथम संस्करण के प्रकाशन की भी व्यवस्था ब्रापने उस काल में की थी, जब देश-विभाजन के कारण ब्राप की सम्पूर्ण सम्पत्ति लाहीर में ब्रूट गई थी ब्रीर देहली में ब्राकर स्वयं महती कठिनाई में थे।

इस नवीन संस्करण में भी जो वृद्धि हुई है, उसमें ऋषिकाश भाग ऋाप के निर्देशों के ऋतुसार परिवृद्धित किए गए हैं। इस ऋतुपम सहयोग के लिए मैं न तो कृतकता प्रकाशन ही कर सकता हूं, न धन्यवाद दे सकता हूं ऋौर न आर्थार प्रदर्शन कर सकता हूं, केवल मौन-रूप से श्रद्धा के पत्र-पुष्प ही ऋर्पित कर सकता हूं।

श्रन्त में वैदिक यन्त्रालय श्रजमेर के मुख्य प्रबन्धक श्री पं० भगवान् स्वरूपजी 'न्यायमूक्स्', स० प्रबन्धक श्री जवाहरलालजी, संशोधक श्रीकृष्णजी श्रसावा तथा यन्त्रालय के श्रन्य सभी कार्यकर्त्ताश्रों का मैं श्रत्यन्त श्राभारी हूं, जिनकी कृपा श्रीर सहयोग से इस ग्रन्थ के मुद्रण में श्रनेकविध पूरा सहयोग प्राप्त हुश्रा।

## विशिष्ट-निवेदन

दृष्टिदोष से तथा मुद्रण काल में भी नई परिश्वात सामग्री के सन्निवेश के लोभ से कतिपय विशिष्ट ऋशुद्धियां हो गई हैं, उन्हें संशोधन-पत्र के ऋनुसार शोध कर पढ़ने का कष्ट करें।

त्रान्त में पुनः उन सभी महानुभावों को धन्यवाद देता हूं, जिन के प्रत्यत्त् वा परोत्त्व सहयोग से यह कार्य सम्पन्न हुन्ना है।

भारतीय-प्राच्यविद्या-प्रतिष्ठान २४/३१२ रामगंज ऋजमेर

विदुषां वशांवदः—युधिष्ठिर मीमांसक



# सं० २०२० (सन् १९६३) का भावी प्रकाशन

- १. छन्दःशास्त्र का इतिहास
- २. निरुक्त-शास्त्र का इतिहास
- ३. वैदिक-खर-मीमांसा (परिवर्धित संस्करण)
- ४. भागवृत्ति-संङ्कलनम्
- ५. निरुक्त-समुचयः (वररुचि-कृत)
- ६. त्रापिशल-शिचा ( भाषानुवाद सहित )
- ७. पाणिनीय-शिचा (विस्तृत भूमिका तथा भाषानुवाद सहित ) अगला प्रकाशन
- १ पाणिनीय गणपाठ का आदर्श संस्करण
- २. गणपाठ पर तुलनात्मक टिप्पण
- २. बृहद्देवता का हिन्दी अनुवाद
- वेदार्थ-मीमांक्षा अर्थात् वेदार्थको विविध प्रक्रियाओं का ऐतिहासिक अनुशीलन

### विशेष योजना

ब्राह्मण त्रारएयक श्रीर उपनिषदों के अनुवाद तथा व्याख्या की विशेष योजना बनाई है। जो शीघ कार्यान्वित होगी।

#### प्राच्य-विद्या

अनुसन्धान कार्य को प्रसारित करने के लिए ''प्राच्यविद्या'' नाम्नी उच्च कोटि की त्रैमासिक पत्रिका का प्रकाशन शीघ ही नियमित रूप से आरम्भ होगा। इसका वार्षिक चन्दा ८) रु० होगा। प्रतिष्ठान के सभी प्रकार के सदस्यों को यह बिना मृल्य दी जायगी। सदस्यता के नियम मंगवाइये।

# संचालक-भारतीय-प्राच्यविद्या-प्रतिष्ठान

# संस्कृत व्याकरण-शास्त्र का इतिहास

# संचिप्त विषय-मूची

# (प्रथम भाग)

| श्रध्याय     | विषय                                                                             |             | पृष्ठ |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------|
| <b>१</b> —   | -संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति, विकास श्रीर ह्वा                                     | स           | ۰۰۰ ۶ |
| ₹—           | -च्याकर <b>ग</b> -शास्त्र की उत्पत्ति त्र्यौर प्राचीनत                           | ι ·         | 48    |
| ₹—           | -पाणिनीयाष्टक में ऋनुत्लिखित १६ प्राचीन                                          | त्र्याचार्य | ७३    |
| 8            | -पाग्गिनीय ऋष्टाध्यायी में स्मृत १० ऋाच                                          | ार्थ …      | १३३   |
| ¥            | -पाणिनि त्र्यौर उसका शब्दानुशासन 🦈                                               |             | १७४   |
| ξ            | -त्र्राचार्य पाणिनि के समय विद्यमान संस्कृ                                       | त वाङ्म     | प२३२  |
| <b>9</b> —   | -संग्रहकार व्याडि · · · · · · · · · · · ·                                        | •••         | २६३   |
| ζ            | -त्र्रष्टाध्यायी के वार्तिककार                                                   | •••         | २८०   |
| 3            | -वार्तिकों के भाष्यकार                                                           | •••         | २०७   |
| <u>۶۰—</u>   | -महाभाष्यकार पतञ्जलि                                                             | •••         | ३११   |
| <b>११</b> —  | -महाभाष्य के २० टीकाकार · · · · ·                                                | •••         | ३३ट   |
| १२—          | महाभाष्य-प्रदीप के १५ व्याख्याकार…                                               | •••         | ३≂७   |
| १३—          | -अनुपदकार अौर पदशेषकार                                                           | •••         | ३ફ⊏   |
| <b>\$8</b> — | - <del>श्रष्टाध्यायी के ४१ वृत्तिकार                                      </del> | •••         | ४०१   |
| १४ —         | -काशिका के ८ व्याख्याता 😬 😬                                                      | •••         | ४६३   |
| १६—          | पाणिनीय व्याकरण के प्रक्रिया-ग्रन्थकार                                           | •••         | 80=   |
| <b>2</b> 9—  | -ग्राचार्य पासिनि से ऋर्वाचीन १६ वैयाक                                           | रगा ∵       | ४६≂   |

( द्वितीय भाग की संचित्र विषय सूची अगले पृष्ठ पर देखिए )

# संस्कृत व्याकरण्-ज्ञास का इतिहास

# संचिप्त विषय-सूची

# (द्वितीय भाग)

| श्चध्याय                |                                 | विषय             |            |              | पृष्ठ    |
|-------------------------|---------------------------------|------------------|------------|--------------|----------|
| १⊏—शब्दानुश             | ासन के खिल                      | त्पाठ            | •••        | •••          | 8        |
| १६—शब्दों के            | धातुजत्व श्र                    | ौर धातु के       | स्ररूप     | ार विचा      | र ६      |
| २०धातु-पाट              | के प्रवक्ता ऋौर                 | ् व्याख्यात      | ा (पार्गि  | ने से पूर्वः | ार्ती)२२ |
| २१— "                   | "                               | "                | (पाणि      | नि )         | ३८       |
| २२— "                   | "                               | ,, ( पार्        | ग्रिनि से  | उत्तरवर्ती   | १३ ( ो   |
| २३—गग्-पाठ              | के प्रवक्ता ऋँ                  | र व्याख्य        | ाताः …     | •••          | ११७      |
| २४उगादि-स               | (त्रों के प्रव <del>क्</del> रा | ऋौर व्या         | ख्याता     | •••          | १६६      |
| २५—िलङ्गानुश            | ासन के प्रवत्न                  | ना ऋौर व्य       | ग्राख्याता | • • •        | २२४      |
| २६—परिभाषा-             | पाठके प्रवक्ता                  | ऋौर व्या         | ख्याता     |              | २४२      |
| २७फिद-सूत्र             | के प्रवक्ता ऋौ                  | र व्याख्या       | ाता · · ·  | •••          | २७३      |
| २⊏—प्रातिशाख            | प ऋादि के प्र                   | विका और          | न्याख्या   | ता           | २⊏४      |
| २६—व्याकरण              | के दार्शनिक                     | <b>ग्रन्थकार</b> | •••        | •••          | ३४२      |
| ३०—काव्यशा <del>६</del> |                                 |                  | •••        | •••          | ३६६      |
|                         | ( तृती                          | य भाग            | )          |              |          |

अनेकविध परिशिष्टों के रूप में शीघ प्रकाशित होगा । विषय-सूची प्रथम भाग पृष्ठ ५८४ पर देखिए ।

# संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास विस्तृत विषय-सूची

ग्रध्याय

विषय

पृष्ट

१—संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति, विकास स्रौर ह्वास

۶

भाषा की प्रवृत्ति, पृष्ठ १। लौकिक संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति २। लोकिक वैदिक शब्दों का अभेद ४। संस्कृत भाषा की व्यापकता 🛱 (व्यापकता के चार उदाहरण ११-१२)। श्राधुनिक भाषा-मत और संस्कृत भाषा १३। नृतन भाषा मत की ब्रालोचना १४। क्या संस्कृत प्राकृत से उत्पन्न हुई ? १६। **संस्कृत नाम का कार**ण १⊏। कल्पित काल विभाग १६ । शाखा-ब्राह्मण-कल्पसूत्र-ब्रायुवैदिक संहिताएं समकालिक १६। संस्कृत भाषा का विकास २२ । संस्कृत भाषा का हास २४ ( संस्कृत भाषा में परिवर्तन हास के कारण प्रतीत होता है)। संस्कृत भाषा से शब्द-लोप के १८ प्रकार के उदाहरण्— (१) प्राचीन यग्-व्यवधान सन्धि का लोप २६; (२) 'नैयङ्गव' की प्रकृति 'नियङ्ग' का लोप २७; (३) त्र्यम्बक के ताद्धित 'त्र्याम्बक' रूप का लोप २८; (४) लोहितादि शब्दों के परस्मैपद के रूपों का लोप २०; (५) ब्राविरविक-न्याय--- स्राविक की 'ऋविक' प्रकृति का तथा 'ऋविकस्य मांसम्' विग्रह का लोप ३०; (६) 'कानीन' की प्रकृति 'कनीना' का लोप ( श्रवेस्ता में 'कईनीन' का प्रयोग ) ३१; (७) 'त्रयाणाम्' की मूल प्रकृति 'त्रय' का लोप ३१; (८) षष्ठयन्त का तृजन्त तथा श्रकान्त के साथ समास का लोप ३२; (६) 'हन' के समानार्थक 'वध' धातु का लोप ३३; (१०) 'द्वय' के 'जस्' से श्रन्यत्र सर्वनाम-रूपों का लोप २४; (११) श्रकारान्त नाम के 'भिसु' प्रत्ययान्त रूपों का लोप२४; (१२) ऋकारान्तों के 'शास्' के 'पितरः' श्रादि रूपों का लोप ३५; (१३) 'त्र्यर्वन्तौ' 'मधवन्तौ' त्र्यादि रूपों, दीधीङ वेवीङ् स्त्रौर इन्धी धातु के प्रयोगों का लोक में लोप ३६,३७; (१४) समास में नकारान्त राजन के ( 'मत्स्यराजा' श्रादि ) प्रयोगों, विना समास के ऋकारान्त 'राज' के रूपों का लोप ( समासान्त प्रत्यय वा श्रादेश त्रादि द्वारा मूल प्रकृति की स्त्रोर संकेत-यथा 'राज' श्रीर 'सख' स्त्रकारा-रान्त, ऊधन् नकारान्त ) ३८: 'विशत्' त्रादि तकारान्त स्रोर 'त्रिशति' 'चव्वारि-शति' स्त्रादि इकारान्त शब्दों का लोप ४०: (१५) पाणिनीय व्याकरण से

प्रतीयमान कित्यय शब्दों का लोव ४१; (१६) 'छुन्दोवत् कवयः कुर्वन्ति' नियम का रहस्य ४२; (१७) वैयाकरण-नियमों के ग्राधार पर संस्कृत शब्दों के परिवर्तित स्वों की करवना करना दुस्साहस ४३; (१८) भाषा में शब्द प्रयोगों का कभी लोप होना और उनका पुनः प्रयोग होना ४५। संस्कृत ग्रन्थों में अप्रयुज्यमान संस्कृत शब्दों की हिन्दी फारसी आदि भाषाओं में उपलिश्चि-यथा पवित्रार्थिक पाक, घर, जङ्ग बाज, जञ्ज, ढूंढ (किया) आदि ४६। वैयाकरणों द्वारा आदिए-रूपवाली धातुओं का स्वतन्त्र प्रयोग ४८। प्राकृत आदि भाषाओं द्वारा संस्कृत के लुस प्रयोगों का संकेत ४१।

### २--व्याकरण-शास्त्र की उत्पत्ति श्रीर प्राचीनता ५४

व्याकरण का त्रादि मूल १४। व्याकरण शास्त्र की उत्पत्ति ४४। यडक शब्द से व्याकरण का निर्देग १६ । व्याकरणान्तर्गत कितपय संक्षात्रों की प्राचीनता ४७। व्याकरण का त्रादि प्रवक्ता—ब्रह्मा ४८। द्वितीय प्रवक्ता—ब्रह्मा ४८। द्वितीय प्रवक्ता—ब्रह्मा ४८। द्वितीय प्रवक्ता—ब्रह्मा ४८। द्वितीय प्रवक्ता—ब्रह्मपति ४६। व्याकरण का बहुविध प्रवचन ६३। पाणिनि से प्राचीन ८४ व्याकरण प्रवक्ता ६३। त्राठ व्याकरण प्रवक्ता ६३। नव व्याकरण ६४। पांच व्याकरण ६६। व्याकरण शास्त्र के तीन विभाग ६६। व्याकरण-प्रवक्तात्रों के दो विभाग ६६। पाणिनि से प्राचीन (१६ परिज्ञात) त्राचार्य ६६। प्रातिशाख्य त्रादि वैदिक व्याकरण प्रवक्ता ६७। प्रातिशाख्यों में उद्धत (४६) त्राचार्य ६६। पाणिनि से प्राचीन (१६) त्राचार्य ७२।

# ३---पाणिनीयाष्टक में अनुल्लिखित प्राचीन आचार्य ७३

(१) शिव ७३। बृहस्पति ७७। (३) इन्द्र ८०, ऐन्द्र-स्व ८६। (४) वायु ८६। (४) भरद्वाज ६०। (६) भागुरि ६४, भागुरि-स्व ६७। (७) पौष्करसादि १०१। (८) चारायण १०४, चारायण-स्व १०४। (६) काशकुत्स्न १०६। (१०) शन्तनु १२२। (११) वैपाझ-पद्य १२२। (१२) माध्यन्दिन १२४। (१३) रौहि १२७ (१४) शौनिक १२८। (१४) गौतम १२६। (१६) व्याङ १३०।

काशकुरस्न के १४० सूत्रों के संग्रह के लिए देखिए 'काशकुरस्न व्याकरण श्रीर उसके उपलब्ध सूत्र' संग्रक हमारा निकच ।

## ४--पाणिनीय ऋष्टाध्यायी में समृत ऋाचार्य

833

(१) त्रापिशलि १३३, श्रापिशल सूत्र १३७।(२) काश्यप १४८। (३) गार्ग्य १४६।(४) गालव १४०। (४) चाकवर्मेण १४३। (६) भाग्द्वाज १४६।(७) शाकटायन १४७।(८) शाकल्य १६४। (६) सेनक १७०।(१०) स्फोटायन १७०।

# ५---पाणिनि ऋौर उसका शब्दानुशासन

१७४

पाणिनि के पर्याय १७४। वंश तथा गुरु-शिष्य १७८ । देश १८२। मृत्यु १८३ । काल-पाश्चात्य मत १८५, पाश्चात्य मत परीचा १८६, ग्रन्तः-साच्य १६०, पाशिनि के समकालिक ऋाचार्य १६४. शीनक का काल १६६. यास्क का काल १६७। पासिनि की महत्ता १६५। पासिनीय व्याकरस श्रीर पाश्चात्य विद्वान २००। क्या कात्यायन श्रीर पतञ्जलि पाणिनि के सुत्रों का खएडन करते हैं ? २००। पाणिनि-तन्त्र का आदि सुत्र २०१। क्या प्रत्याहार सूत्र अपाणिनीय हैं ? २०४। अप्राध्यायी के पाठान्तर २०७। काशिकाकार पर अर्वाचीनों के आक्षेप २०६। श्रप्राध्यायी का त्रिविध पाठ २११। पासिनीय शास्त्र के नाम २१३। पाणिनीय तन्त्र की विशेषता २१५ । पाणिनीय तन्त्र पूर्व तन्त्रों से संज्ञित २१४ । अष्टाध्यायी संहिता पाठ में रची थी २१८ । सत्रपाठ एकश्रतिस्वर में था २१६। ऋष्टाध्यायी में प्राचीन सत्रों का उद्धार २२०। प्राचीन सुत्रों के परिज्ञान के कुछ उपाय २२२। ऋष्टाध्यायी के पादों की संज्ञाएं २२४। पाणिनि के ऋन्य व्याकरण अन्थ २२४। पाणिनि के ऋन्य ग्रन्थ—(१) शिक्षा (सूत्रात्मिका श्लोकात्मिका) शिक्षा-सूत्री का पुनरुद्धारक, सूत्रात्मिका के दो पाठ, श्लोकात्मिका के दो पाठ, सस्वरपाठ २२५-२२ द्र: (२) जाम्बवती-विजय २२ द्र: (३) द्विरूप कोश २२६, पूर्वपाणिनीय २२६।

## ्६—न्त्राचार्य पाणिनि के समय विद्यमान संस्कृत वाङ्मय २३२

पाणिनि के मतानुसार ४ विभाग २३२। दृष्ट २३३। प्रोक्त—(१) सिंहता २३६; (२) ब्राह्मण २३८; (३) ब्रानुब्रह्मण २४३; (४) उपनिषद् २४४; (५) क्रन्वस्व २४४; (६) ब्रानुकल्प २४६; (७) शिज्ञा २४६; (८) व्याकरण २४८; (६) निकक्त २५०; (१०) छ्रन्दः शास्त्र २५१;

(११) ज्योतिष २५१; (१२) सून-प्रन्थ २५२; (१३) इतिहास पुराण २५३; (१५) स्रोक-काव्य २५३; (१५) ब्रायुर्वेद २५४; (१६—१७) पदपाठ क्रमपाठ २५४; (१८—२१) वास्तुविद्या, [न] बृत्रविद्या, उत्पाद (उत्पात)-विद्या, निर्मत्तिव्या २५५; (२२-२६) सर्पविद्या, वायसविद्या, धर्मविद्या, गोलच्छण, श्रश्रक्तच्या, २५६। उपद्यात २४६। इत्त—स्रोक-काव्य २५७; श्रृतुप्रन्य २५८; श्रृतुक्रमण्यी प्रन्य २५६; संग्रह २५६। व्याख्यान-विविध प्रकार के २६०। प्रो० बलदेव उपाध्याय की भूलें २६१।

## ७--संग्रहकार व्याद्धि

२६३

व्याडि के पर्याय २६३। वंश २६४ । व्याडि का वर्णन २६७। काल २७०। संग्रह का परिचय २७०। संग्रह के उद्धरण २७३। ग्रन्य ग्रन्थ २७⊏।

## 

२८०

वार्तिक का ब्रक्षण् २८०। वार्तिकों के अन्य नाम २८१। वार्तिक-कार=वाक्यकार २८३।(१) कात्यायन—पर्याय २८५, वंश २८५, देश २८८, काल २८६, वार्तिकपाठ २६१, अन्य प्रन्य २६८। (२) भारद्वाज २६६। (३) सुनाग—सीनाग वार्तिकों का खरूप और पहचान २६७, सीनाग मत का अन्यत्र उल्लेख २६८।(४) कोष्टा २६८।(४) वाडव (कुण्एवाडव १) २६६।(६) व्याव्रभृति २६६।(७) वैयाव्रपद्य २००। महाभाष्य में स्मृत अन्य वैयाकरण्—(१) गोनदींय २०१;(२) गोख्किएत्र २०३;(३) सीर्थं भगवात २०२;(४) कुण्एवाडव २०३;(५) मवन्तः २०४;। महाभाष्यस्य वार्तिकों पर एक दृष्टि २०४।

## ६-वार्तिकों के भाष्यकार

३०७

त्रप्रेनेक भाष्यकार ३०≍ । त्र्रवीचीन व्याख्याकार—(१) हेलाराज ३०६; (२) राघव सूरि ३०६; (३) राजरुद्ग ३१० ।

### १०---महाभाष्यकार पतञ्जलि

323

पर्याय २११ । वंश — देश २१४ । अनेक पतञ्जलि २१६ । काल २१८ [चन्द्राचार्य द्वारा महाभाष्य का उद्धार २२१ । चन्द्राचार्य का काल २२१ । अनेक पाटलियुत्र २२२ । पाटलियुत्र का अनेक बार बसना २२४ । पाखिनि से पूर्व पाटलियुत्र का उजड़ना २२४ । पूर्व (कालनिर्धारक) उद्धरणों पर भिन्न रूप से विचार ३२४। समुद्रगुप्त कृत कृष्णु-चरित का संकेत ३२६, साधक प्रमाणान्तर ३२६]। महाभाष्य के वर्तमान पाठ का परिष्कारक ३२०। महाभाष्य की रचना-शैली ३२६। महाभाष्य की महत्ता ३३०। महाभाष्य का श्रनेक बार लुप्त होना ३३०। महाभाष्य के पाठ की श्रव्यवस्था ३३२। पतञ्जिल के श्रान्य ग्रन्थ ३३४।

#### ११-- महाभाष्य के टीकाकार

33⊏

भर्त हरि से प्राचीन टीकाएं ३३८ । (१) भर्त हरि--परिचय ३३६, क्या भतुँहरि बौद्ध था १३३६, काल ३४०, श्रानेक भतुँहरि ३४६, भर्तहरि-विरचित ग्रन्थ ३४७, इत्सिंग की भूल का कारण ३५१, भर्त हरि-त्रय के उद्धरर्गो का विभाग ३५२, महाभाष्य-दीपिका का परिचय ३५३, वर्त्त मान हस्तलेख ३५५, महाभाष्य-दीपिका के ४७ विशेष उद्धरण ३५७। (२) ऋज्ञात-कर्त् क ३६३। (३) कैयट-परिचय ३६३, काल ३६५, महाभाष्य-प्रदीप के टीकाकार ३६८।(४) ज्येष्ठकलश—परिचय ३६६, काल ३७०।(४) मैत्रेय रिज्ञत-देश काल ३७०-३७१। (६) पुरुषोत्तमदेव-परिचय ३७१, काल ३७२, ग्रन्य व्याकरण ग्रन्थ ३७३: व्याख्याता—१. शंकर ३७४, २. व्याख्याप्रपद्मकार ३७५। (७) धनेश्वर ३७६। (८) शेषनारायण-परिचय ३७६, वंशबृद्ध ३७७, काल ३८०। (१) विष्युमित्र ३८१। (१०) नीलकएठ वाजपेयी-परिचय ३८१, काल ३८२, श्रन्य व्याकरण ग्रन्थ ३८२ । (११) शेष विष्णु ३=२।(१२) शिवरामेन्द्र सरस्वती ३५३।(१३) प्रयाग-वेक्कटादि ३८३।(१४)तिरुमल यज्ञा ३८४। (१४) कुमारतातय ३८४।(१६) राजनसिंह ३८४। (१७) नारायण ३८४।(१८) सर्वेश्वर दीक्षित ३८४। (१६) गोपालकृष्ण शास्त्री ३८४। (२०) श्रद्धातकत्क ३८६।

## १२---महाभाष्य-प्रदीप के व्याख्याकार

ફ≂હ

(१) चिन्तामिण २८७।(२) नागनाथ २८८।(३) रामचन्द्र सरस्तती २८८।(४) ईश्वरानन्द सरस्तती २८६।(४) ऋत्रंभट्ट २८६।(६) नारायण शास्त्री—परिचय २६०, वंश-वृत्त २६१।(७) नागेश भट्ट—परिचय २६२, काल २६३ उद्योत-व्याख्याकार—वैद्यनाय पायगुण्ड २६४।(८) मह्नय यज्ञ्वा २६४।(६) रामसेवक २६४।

(१०) प्रवर्तकोपाध्याय ३६४। (११) ऋादेन्न ३६६। (१२) नारायण ३६६। (१३) सर्वेश्वर सोमयाजी ३६६। (१४) हरिराम ३६६। (१४) ऋज्ञातकर्त्त ३६७।

## १३--- अनुपदकार और पदशेषकार

38≂

श्रनुपद्कार ३६**⊏, पदशेषकार ४००**।

## १४-- अष्टाध्यायी के वृत्तिकार

808

वृत्ति का स्वरूप ४०१। (१) पाणिनि ४०३। (२) श्वीभृति४०४। (३) ब्यांडि ४०६। (४) कृति ४०७। (४) माथुर ४००। (६) वररुचि-परिचय ४०६, काल ४०६, वाररु चत्रुति का हस्तलेख ४११: श्रन्य ग्रन्थ ४११। (७) देवनन्दी-परिचय ४१३, काल ४१४, काल-विषयक नया प्रमाग ४१५, डा॰ काशीनाय बापूजी पाठक की भूलें ४१७, व्याकरण के ऋन्य प्रन्य ४२०; दुर्विनीत ४२०। (६) चुह्नि भट्टि ४२१। (६) निर्लूर ४२१।(१०) चूर्ण ४२२।(११-१२) जयादित्य श्रीर वामन—दोनों के प्रन्थों का विभाग ४२४, काल ४२५, कन्नड़ पञ्चतन्त्र ह्यौर जयादित्य-वामन ४२६, काशिका श्रीर शिशुपालवध ४२७, दोनों की सम्पूर्ण वृत्तियां ४२८, दोनों वृत्तियों का सम्मिश्रमा ४२६, रचना-स्थान ४३०, काशिका के नामान्तर ४३०, काशिका का महत्त्व ४३१, पाठ ४३१ काशिका के व्याख्याकार ४३२ । (१३) भागवित्तकार-भागवृत्ति का रचयिता ४३३, काल ४३३, भागवृत्ति के उद्धरण ४३४, उद्धरणों का संकलन ४३५, भागवृत्ति का व्याख्याता-भी-धर ४३५। (१४) भर्जीश्वर ४३६ ( उम्बेक श्रीर भवभृति का ऐक्य ४३७)। (१५) भट्ट जयन्त-परिचय ४३८, काल ४३६। (१६) केशव ४४०। (१७) इन्दुमित्र ४४१। (१८) मैत्रेय रच्चित ४४२। (१६) पुरुषोत्तम-देव ४४३, भाषावृत्ति-व्याख्याता ४४३ । (२०) शरगादेव ४४४ । (२१) भट्टोजि दीन्ति-परिचय ४४६, काल ४४७, अन्य व्याकरण अन्थ ४४७, शब्दकौस्तुभ के ६ टीकाकार ४४८, कौस्तुभ खएडनकर्त्ता-जगन्नाथ ४४६। (२२) श्राप्परय दीत्तित-परिचय ४५०, काल ४५०। (२३) नीलकएठ वाजपेयी ४५३। (२४) ऋनंभट्ट ४५३। (२४) विश्वेश्वर सुरि ४५३। (२६) गोपालकृष्ण शास्त्री ४५४। (२७) गोकुलचन्द्र ४१४। (२८) स्रोरम्भट्ट ४४४। (२६) दयानन्द सरस्रती

१. यह संकलन पृथक छप रहा है।

४४४ (परिचय, काल, श्रष्टाध्यायी-भाष्य, श्रन्य ग्रन्य)। (३०) श्रप्यन नैनार्य ४४६। (३१) नारायण सुधी ४४६। (३२) रुद्रधर ४४६। (३३) उद्दयन ४४६। (३४) उद्दयद्भर भट्ट ४६०। (३४) रामचन्द्र ४६०। (३६) सदानन्द नाथ ४६०। (३७) पाणिनीय लघुवृत्ति ४६१, लघुवृत्ति-विवृत्ति ४६१। ३८-४४ श्रद्धात-कर्लुक द वृत्तियां ४६१, ४६२।

#### १५-काशिका के व्याख्याता

४६३

(१) जिनेन्द्र-बुद्धि—काल ४६३, माघ श्रीर त्यास ४६५, भामह श्रीर त्यास ४६५; त्यास के व्याख्याता—१ मैत्रेय रचित ४६६, ( तन्त्रप्रदीप के व्याख्याता—१ मैत्रेय रचित ४६६, ( तन्त्रप्रदीप के व्याख्याता—नन्दनिम्भ, सनातन तर्काचार्य, तन्त्रप्रदीपालोककार ४६७) २ मिल्लाय ४६८, ३ नरपित महामिभ ४६८, ४ पुरुदरीकाच विचासगर ४६६, ५ रज्ञमित ४६६। (२) इन्दुमित्र ४६१, श्रजुन्याससारकार-श्रीमान शर्मा ४७०। (३) महान्यासकार ४७१। (४) विद्यासागर मुनि ४७१। (४) इरद्त्त—परिचय ४७२, देश ४७३, काल ४७३, श्रन्य प्रन्य ४७४; पद्मञ्जरी के व्याख्याता—१ रंगनाय यज्ञा ४७५, २ शिवमङ ४७६। (६) रामदेविमश्च ४७६। (७) वृत्तिरत्नाकर ४७७। (६) चिकित्साकार ४७७।

### १६--पाणिनीय व्याकरण के प्रक्रिया-ग्रन्थकार

80≥

सरस्वती ४६४, १६ इन्द्रदत्तोपाध्याय ४६४, २० सारस्वत ब्यूटमिश्र ४६४, २१ वक्षम ४६४; प्रौद्धमनोरमा के खराडनकर्ता—१ शेषवीरेश्वर-पुत्र ४६४, २ चक्रपाणिदत्त ४६५, ३ पिष्डतराज जगन्नाय ४६५ । (६) नारायण मट्ट ४६६; प्रक्रियासवेस्व के टीकाकार ४६७। स्रन्य प्रक्रियासवेस्व के टीकाकार ४६७।

# १७-- त्राचार्य पाणिनि से ऋर्वाचीन वैयाकरण ४६८

१६ प्रमुख वैयाकरण ४६८ । प्राग्देवनन्दी जैन वैयाकरण ४६६ । कवीन्द्राचार्य के सचीपत्र में निर्दिष्ट व्याकरण ४०१। (१) कातन्त्र-कार-कातन्त्र कलापक कौमार शब्दों के ग्रर्थ ५०१, मारवाड़ी सीधीपाटी ग्रौर कातन्त्र ५०३, मस्य पुराण की दाव्विणात्य प्रति में कातन्त्र का उल्लेख ५०४, काशकृत्स्न तन्त्र का संद्येप कातन्त्र ५०४, काल ५०५, कातन्त्र व्याकरण का कर्ता ५१०, कदन्त भाग का कर्ता-कात्यायन ५११, कातन्त्रपरिशिष्ट का कर्ता-श्रीपतिदत्त ५११, कातन्त्रोत्तर का कर्ता—विजयानन्द ५११, कातन्त्र का प्रचार ५१२, कातन्त्र के वृत्तिकार-१ शर्वशर्मा ५१३; २ वररुचि ५१३; ३ दुर्गसिंह-काल ५१३; [दर्ग-वृत्ति के टीकाकार--दर्गसिंह ५१६, उग्रभृति ५१७, त्रिलोचनदास ५१७: ( पश्चिका-टीककार--- त्रिविक्रम ५१८, विश्वेश्वर तर्काचार्य ५१८, जिन-प्रभ सूरि ५१८, कुशल ५१८, रामचन्द्र ५१८) वर्धमान ५१८, (व्याख्याकार-पृथिवीधर ५१८.) काशीराज ५१६. लघुवृत्तिकार ५१६. हरिराम ५१६, चतुष्टय-प्रदीपकार ५१६; । ४ उमापति ५१६; ५ जिनप्रभ सूरि (५१६; कातन्त्र-विभ्रम श्रवचृर्णिकार-चारित्रसिंह ५१६), ६ जगद्धर ५२०, ( टीकाकार-राजानक शितिकग्ठ ५२० ) ७ पुरहरीकाच विद्यासागर ५२१।(२) चन्द्रगोमी-परिचय ५२१, काल ५२२, चान्द्र व्याकरण की विशेषता ५२३, चान्द्र तन्त्र श्रीर स्वर-वैदिक-प्रकरण ५२३, उपलब्ध चान्द्र तन्त्र श्रसम्पूर्ण ५२४, श्रन्तिम श्रध्यायों के नष्ट होने का कारण ५२६, श्रन्य ग्रन्थ ५२७, चान्द्र वृत्ति का रचियता ५२८, कश्यप भिद्ध ५२६ । (३) द्वापणक-परिचेय-काल ५२६, स्वोपन्न-वृत्ति ५३०, त्वपण्क-महान्यास ५३०। (४) देवनन्दी — जैनेन्द्र नाम का-कारण ५३१, जैनेन्द्र व्याकरण के दो संस्करण ५३१, जैनेन्द्र का मूल सूत्रपाठ ५३२, जैनेन्द्र व्याकरण की विशेषता ५३४, जैनेन्द्र व्याकरण का श्राधार ५३५, व्याख्याता-- १ देवनन्दी ५३५, २ श्रभयनन्दी ५३६, ३ प्रभाचन्द्राचार्य ५३७, ४ भाष्यकार ५३८, ५ महाचन्द्र ५३८ । प्रक्रियाग्रन्थकार--- ग्रार्य श्रतकीर्ति ५३८, वंशीधर ५३६; जैनेन्द्र का दान्तिणात्य संस्करण-शब्दार्णव का संस्कर्ता-

मुग्गनन्दी ५३६, काल ५४०, व्याख्याता— सोमदेव सूरि ५४१, शब्दागांवप्रक्रिया-कार ५४१। (१) वामन-काल ५४२, मल्लवादी का काल ५४३, विभान्त-विद्याघर के व्याख्याता-वामन ५४६, मल्लवादी ५४६। (६) भट्ट ऋकलङ्क ४४६। (७) पाल्यकीर्ति—शाकटायन-तन्त्र का कर्ता ५४७, परिचय ५४८, काल ५४८, शाकटायन तन्त्र की विशेषता ५४८, ग्रन्य प्रन्य ५४६; व्याख्याता-पाल्यकीर्ति ५४६, िटीकाकार-प्रभाचन्द्र ५५० ]; यज्ञवर्मा ५५१; प्रक्रिया-ग्रन्थकार-श्रमयचन्द्राचार्य ५५१, भावसेन त्रैविद्यदेव ५५१, दयालपाल मुनि पूप्र। (८) शिवस्वामी - काल पूप्र, पं० हालदार की भूल पूप्र, शिव-स्वामी का व्याकरण ५५३। (६) महाराज भोजदेव-परिचय-काल ५५३, संस्कृत भाषा का पुनबद्धारक ५५४, सरस्वतीकएठाभरण ५५५, सरस्वतीकएठा-भरण का त्राधार ५५६; व्याख्याता- १ भोजराज ५५७, २ द्रडनाय नारायण ्रप्र, ३ कृष्णलीलाशुक मुनि ५५६, ४ रामसिंह ५६०; प्रक्रिया-प्रन्थकार ५६०। (१०) बुद्धिसागर सुरि-परिचय-काल ५६१, परिमास ५६१। (११) भद्रेश्वर स्रि-काल ५६२।(१२)वर्धमान-काल ५६३। (१३) हेमचन्द्र सूरि-परिचय ५६४, हैम शब्दानुशासन ५६५, व्याकरण के श्रन्य प्रन्थ ५६६ । ट्याख्याता—हेमचन्द्र ५६६; श्रन्य व्याख्याकार ५६७ । (१४) क्रमदीश्वर—५६८, परिष्कर्ता—जुमरनन्दी ५६६। (१४) सारस्वत ट्याकर एकार-सारस्वतसूत्रों का रचियता ५७० । टीकाकार-१८ वैयाकरण ५७१-५७५ । सारस्वत के स्पान्तरकार-१ तर्कतिलक भट्टाचार्य ५७५, २ रामाभ्रम ५७६, सिद्धान्तचन्द्रिकाकार ५७६, (सिद्धान्तचन्द्रिका के ३ टीकाकार ५७६ ), ३ जिनेन्द्र ५७६; निबन्ध ग्रन्थ ५७६; (१४) वोपदेव-परिचय ५७७, टीकाकार-१६ वेयाकरण ५७७-५७६; ह्पान्तरकार ५७६, परिशिष्टकार ५७६। (१६) पद्मनाभदत्त-काल ५८०, ग्रन्य प्रन्य ५८०; टीकाकार-५८०, ५८१ । श्रन्य १६ चुद्र व्याकरणकार--५८१ ।

परिवर्तन—परिवर्धन—संशोधन · · · · · ४ ८३

इतिहास-प्रदीपेन मोहावरण-घातिना ।

लोकगर्भ यहं ऋत्स्नं यथावत् सम्प्रकाशितम् ॥

कृष्णद्वैपायनस्यैव व्यासस्य वचनं यथा ।

( महा• ऋादि० १। ८७)

# संस्कृत ध्याकरण-ग्राख का इतिहास

## पहला अध्याय

# संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति, विकास और ह्वास

समस्त प्राचीन भारतीय वैदिक ऋषि-मुनि तथा आचार्य इस विषय में सहमत हैं कि वेद अपौरुषेय तथा नित्य हैं, परम ऋपालु भगवान् प्रति कल्प के आरम्भ में ऋषियों को जिस का आदि और निधन (=अन्त) नहीं है ऐसी नित्या वाग्=वेद का ज्ञान देता है और उसी वैदिक ज्ञान से लोक का समस्त व्यवहार प्रचलित होता है। भारतीय इतिहास के अद्वितीय ज्ञाता परम ब्रिह्मिष्ट ऋष्ण द्वैपायन व्यास ने लिखा है—

# श्रनादिनिधना नित्या वागुःसृष्टा खयम्भुवा। श्रादौ वेदमयी दिव्यायतः सर्वाः प्रवृत्तयः॥

पाश्चात्य तथा तदनुगामी कितपय एतदेशीय विद्वान् इस भारतीय ऐतिह्यसिद्ध सिद्धान्त को स्वीकार नहीं करते। उनका मत है—'मनुष्य प्रारम्भ में साधारण पशु के समान था। शनैः शनैः उसके ज्ञान का विकास हुआ, और सहस्रों वर्षों के पश्चात् वह इस समुन्नत अवस्था तक पहुँचा।'

१. इस ऋष्याय में ऋति संदोप से लिखे गए विषय के विस्तार के लिए हमारा 'संस्कृत भाषा का इतिहास' ग्रन्थ देखिए । यह श्रीम प्रकाशित होगा ।

२. द्रष्टव्य-'स्ननादीति क्षेत्रकस्य ''स्नादी वेदमयी दिव्या यतः सर्वाः प्रवृत्तयः'' इति होयम्, कविददर्शने ऽपि शारीरकसूत्रभाष्यादी पुस्तकान्तरेषु च दर्शनात्' इति नीलकपटः । महाभारत टीका शान्तिपर्व २१२ । २४ (चित्रशाला प्रेस पूना संस्कः शकाब्द १८५४)। राय श्री प्रतापचन्द्र (कलकत्ता) के शकाब्द १८११ के संस्कः में शान्तिः २११।५६ पर मिलता है। वेदान्त शाक्करभाष्य १।३।२८ में उत्शृत है।

विकासवाद का यह मन्तव्य सर्वथा कल्पना की भित्ति पर खड़ा है। अनेक परीचाणों से सिद्ध हो चुका है कि मनुष्य के स्वामाविक ज्ञान में नैमित्तिक ज्ञान के सहयोग के विना कोई उन्नित नहीं होती। इसका प्रत्यच्च प्रमाण संसार की अवनित को प्राप्त वे जङ्गली जातियां हैं, जिनका बाह्य समुन्नत जातियों से देर से संसर्ग नहीं हुआ। वे आज भी ठीक वैसा ही पशु-जीवन बिता रही हैं, जैसा सैकड़ों वर्ज पूर्व था। बहु-विध परीक्षणों से विकासवाद का मन्तव्य अब अप्रामाणिक सिद्ध हो चुका है। अनेक पाध्यात्य विद्वान् भी शनैः शनैः इस मन्तव्य को छोड़ रहे हैं, और प्रारम्भ में किसी नैमित्तिक ज्ञान की आवश्यकता का अनुभव करने लगे हैं। अतः यहां विकासवाद की विजेष विवेचना करने की आवश्यकता नहीं हैं।

# लौकिक संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति

आरम्भ में भाषा की प्रवृत्ति और उस का विकास लोक में किस प्रकार हुआ, इसका विकासवादियों के पास कोई सन्तोषजनक समाधान नहीं है। भारतीय वाङ्मय के अनुसार लौकिकभाषा का विकास देद से हुआ। स्वयम्भुव मनु ने भारतयुद्ध से सहस्रों वर्ष पूर्व लिखा—

# सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् । वेदशब्देभ्य एवादौ पृथक् संस्थाश्च निर्ममे ॥

- १. विकासवाद श्रीर उसकी श्रालोचना के लिए पं रघुनन्दन शर्मा कृत 'वैदिक सम्पत्ति' पृष्ठ १४६-२३३ (संस्क २, सं ० १६६६) देखिए।
  - २. द्र॰ पं॰ भगवदत्त कृत ' भाषा का इतिहास' पृष्ठ २-४ ( संस्क॰ २ )।

पाश्चात्य भाषाविदों को विकासवाद के मतानुसार जब भाषा की उत्पत्ति का परिश्वान न हुन्ना, तब उन्होंने कहना स्त्रारम्भ कर दिया कि भाषा की उत्पत्ति की समस्या का भाषाविश्वान के साथ कोई सम्बन्ध नहीं हैं (द्र० जे. वैधिड्रएस कृत 'लेंग्वेज' प्रन्थ, पृष्ठ ५, सन् १९५२)।

- १. प्रतिताश छोड़ कर वर्त्तमान मनुस्मृति निश्चय ही भारत-युद्धकाल से बहुत पूर्व की है। जो लोग इसे विक्रम की द्वितीय शताब्दी की रचना मानते हैं, उन्होंने इस पर सर्वाङ्गरूप से विचार नहीं किया।
- ४. मनु १।२१॥ बुलना करो—महाभारत शान्ति० २३२ । २५, २६ ॥ मनु के स्कोक का मूल-ऋग्वेद ६ । ६५ । २ तथा १० । १७ । १ है ।

अर्थात् — ब्रह्मा ने सृष्टि के प्रारम्भ में सब पदार्थों की संज्ञाएं, शब्दों के पृथक् पृथक् विभिन्न कर्म=अर्थं और शब्दों की संस्था =रचनाविशेष=सब विभक्ति वचनों के रूप, ये सब वेद के शब्दों से निर्धारित किये।

वेद में शतश: शब्दों की निरुक्तियों और पदान्तरों के सान्निध्य से बहुविध अर्थों का निर्देश उपलब्ध होता है। उन्हीं के आधार पर लोक में पदार्थों की संज्ञाएं रक्खी गईं। यद्यपि वेद में समस्त नाम और धातुओं के प्रयोग उपलब्ध नहीं होते और न उनके सब विभक्तिवचनों में रूप मिलते हैं, तथापि कचित् प्रयुक्त नाम और आख्यात पदों से मूलभूत शब्दों ह

१. निरुक्त में कर्म-शब्द श्रर्थ का वाचक है। यथा-"एतावन्तः समानकर्माणो घातवः" (१।२०) इत्यादि।

२. मनुस्मृति के टीकाकार कर्म और संस्था शब्द की व्याख्या विभिन्न प्रकार से करते हैं। कुल्लुकमट्ट—''कर्माणि ब्राह्मणस्याध्ययनादीनि, त्रित्रयस्य प्रजारत्तादीनि, '''पृथक् संस्थाश्चेति कुलालस्य घटनिर्माणं कुत्रिन्दस्य पटनिर्माणिमित्यादिविभागेन ।'' मेधातिथि—''कर्माणि च निर्ममे, धर्माधर्माख्यानि ऋष्टशर्यानि ऋषिष्ठोत्रादीनि च,''''स्था व्यवस्थाश्चकार, इदं कर्म ब्राह्मणेनैव कर्तव्यम्, ग्रमुप्य फलाय च'''।'' टीकाकारों की व्याख्या परस्पर विरुद्ध है। क्षेत्रक के उपक्रम और उपसंहार की दृष्टि से हमारा श्चर्य युक्त है।

३. यहूदी=पुरानी बाइबल में ब्रादम को प्राणियों, पिंच्यों श्रीर ब्रान्य वस्तुश्रों का नाम रखने वाला कहा है। उसके बहुत काल पश्चात् नोह का जलस्नावन वर्णित है। यहूदी लोगों ने ब्रह्म को श्रादम (=श्रादिम, स्वामी दयानन्द सरस्वती का १२-७-१८७५ का पृना का पांचवां व्याख्यान) कहा है श्रीर उन का नोह वैवस्वत मनु है।

४. देखो इस ग्रन्थ के द्वितीयाध्याय का श्रारम्भ ।

५, पाणिनीय श्रष्टाध्यायी की रचना व्यावहारिक संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति के बहुत श्रनन्तर हुई है। पाणिनीय व्याकरण मुख्यतया लोकिक भाषा का व्याकरण है। उस में सर्वत्र वैदिक पदों का श्रन्वाख्यान लोकिक पदों के श्रन्वाख्यान के पश्चात् किया गया है। इसीलिये भट्ट कुमारिल ने लिखा है—'पाणिनीयादिषु हि वेदस्वरूप-वर्जितानि पदान्येव संस्कृत्योत्सुज्यन्ते।' तन्त्रवार्तिक १।३। ८, पृष्ठ २६२, पूना संस्क०।

६. ब्रारम्भ में समस्त शब्द एकविघ ही थे। उन्हीं का नाम-विभक्तियों से योग होने पर वे नाम कहाते ये ब्रौर ब्राख्यात-विभक्तियों से योग होने पर घातु माने

की कल्पना करके समस्त व्यवहारोपयोगी नाम आख्यात पदों की सृष्टि की गई। शब्दान्तरों में किनत् प्रयुक्त विभक्तिवचनों के अनुसार प्रत्येक नाम और धातु के तत्तद्द विभक्तिवचनों के रूप निर्धारित किये गये। इस प्रकार ऋषियों ने आरम्भ में ही वेद के आधार पर सर्वव्यवहारोपयोगी अति-विस्तृत भाषा का उपदेश किया। वहीं भाषा संसार की श्रादि व्यावहारिक भाषा हई। वेद स्वयं कहता है—

### देवीं वाचमजनयन्त देवास्तां विश्वरूपाः पशवो वदन्ति।

अर्थात्—देवलोग जिस दिव्य वाणी को प्रकट करते हैं, साधारण जन उसी को बोलते हैं।

# लौकिक वैदिक शब्दों का अभेद

इस सिद्धान्त के अनुसार अति (वेस्तृत प्रारम्भिक लौकिक भाषा में वेद के वे समस्त शब्द विद्यमान थे, जो इस समय केवल वैदिक माने जाते हैं। अर्थात् प्रारम्भ में 'ये लौकिक शब्द हैं, ये वैदिक' इस प्रकार का विभाग नहीं था।

(क) इसीलिए तलवकार संहिता, आरण्यक श्रौर पूर्वमीमांसा के प्रवक्ता महर्षि जैमिनि (३००० वि०पू०) ने लिखा है—

# प्रयोगचोदनाभाषादर्थैकत्वमविभागात् । मी० १ । ३ । ३० ॥

अर्थात्—प्रयोग=यागादि कर्म की चोदनः=विधायक वाक्य के श्रुति में उपलब्ध होने से (लौकिक वैदिक) पदों का अर्थ एक ही है। अविभागात्= लौकिक वैदिक पदों के विभाग न होने से (एक होने से)।

इस सूत्र की व्याख्या में शबरस्वामी लिखता है-

जाते थे (तुलना करो-वर्तमान कण्ड्वादिगण्स्य शब्दों के साथ)। किसी भी विभक्ति का योग न होने पर वे अव्यय बन जाते थे। इस विषय पर विशेष विचार इसी ग्रन्थ के १६ वें अध्याय में किया है।

२. वेद में पशु शब्द मनुष्य-प्रजा का भी वाचक है। स्त्रथवंत्रेद में वधू के प्रति स्त्राशीर्वाद मन्त्र है—वितिष्ठन्तां मातुरस्या उपस्थान्नानारूपाः पश्वो जायमानाः। स्त्रथवं १४ । २ । २५ ॥

<sup>₹.</sup> 短。 5 | १०० | ११ ||

## य एव लोकिकास्त एव वैदिकास्त एव च तेषामर्थाः।

अर्थात्—जो लौकिक शब्द हैं वे ही वैदिक हैं, और वेही उनके अर्थ हैं।

अतिविस्तृत प्रारम्भिक लोकभाषा कालान्तर में शब्द और अर्थ दोनों दृष्टियों से शनैः शनैः संकुचित होने लगी, और वर्तमान में वह अत्यन्त संकुचित हो गई। इसलिए मीमांसा का उपर्युक्त सिद्धान्त यद्यपि इस समय अयुक्त सा प्रतीत होता है, तथापि पूर्वाचार्यों का यह सिद्धान्त सर्वथा सत्य था, यह हम अनुपद प्रमाणित करेंगे।

(ख) शब्दार्थ-सम्बन्ध के परम ज्ञाता यास्क मुनि (२००० वि० पू०) भी इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हैं। निरुक्त १।२ में लिखा है—

व्याप्तिमस्त्रात्तु शब्दस्याणीयस्त्वाच शब्देन संज्ञाकरणं व्यवहारार्थं लोके। तत्र मनुष्यबद्देवताभिधानम् । पुरुषविद्याऽनित्यत्वात् कर्म-सम्पत्तिर्मन्त्रो वेदे।

अर्थात्—राब्द के व्यापक और लघुभूत होने से लोक में व्यवहार के लिये राब्दों से संज्ञाएं रक्खी गईं। देवता = वेदमन्त्रों में अभिधान = अर्थ मनुष्यों में प्रयुक्त अर्थों के सदृश हैं। पुरुष की विद्या अनित्य होने से कर्म की संपूर्त्ति कराने वाले मन्त्र वेद में हैं।

इस लेख में यास्क ने लोक और देद में शब्दार्थ की समानता तथा वेद का अपौरुषेयत्व स्वीकार किया है। लोक वेद में शब्दार्थ की समानता स्वीकार कर लेने पर उभयविध पदों का ऐक्य सुतरां सिद्ध है।

यास्क पुनः (१।१६) लिखता है—

### श्रर्थवन्तः शब्दसामान्यात् ।

१. स्ट्रोकात्मक पाणिनीय शिद्धा की शिद्धा-प्रकाश टीका में इस वचन को महाभाष्य के नाम से उद्धृत किया है। पृष्ठ २४, मनोमोहन घोष सम्पादित कलकत्ता वि० वि० का संस्क०, सन् १९३८। पिष्ठका-टीका में भाष्यकार के नाम से उद्धृत किया है। पृष्ठ ८, वही संस्का०। स्कन्दस्वामी ने निरुक्त टीका (भाग १ पृष्ठ १८) में इसे न्याय कहा है।

२. स मन्त्रो वेदे देवताश्चार्टन यहाते । ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका, वेदविषयविचार, पृ० ६० । मीमांसक देवता को मन्त्रमयी मानते हैं । देखो "ऋषि वा शब्दपूर्वत्वात्" मी० ६ । १ । ६ की व्याख्या ॥

अर्थात्-- वैदिक शब्द अर्थवान् हैं, लौकिक शब्दों के समान होने से ।

(ग) वाजसनेय प्रातिशास्य में कात्यायन मुनि ने भी इसी मत का प्रतिपादन किया है। यथा—

न, समत्वात्।

अर्थात्—त्रैदिक शब्दों का स्वरसंस्कारनियम अभ्युदय का हेतु है यह ठीक नहीं, लौकिक और वैदिक शब्दों के समान होने से।

इस सुत्र की व्याख्या में उवट और अनन्तदेव दोनों लिखते हैं--

य पत्र वैदिकास्त एव लौकिकास्त एव तेषामर्थाः (त एव चामीषामर्थाः—अनन्त)।

मीमांसा के लोकवेदाधिकरण<sup>8</sup> में इस पर विस्तृत विचार किया है। उपर्युक्त प्रमाणों से स्पष्ट है कि अब्द-अर्य-सम्बन्ध के परम ज्ञाता जैमिनि, यास्क और कात्यायन तीनों महान् आचार्य एक ही बात कहते हैं।

गत २, ३ सहस्र वर्ष के अनेक विद्वान् लौकिक और वैदिक शब्दों में भेद मानते हैं। अपने पत्त की सिद्धि में निम्नलिखित तीन प्रमाण उपिध्यत करते हैं—

(क) महाभाष्य के आरम्भ में लिखा है—

केषां शब्दानां लौकिकानां वैदिकानां च।

( ख ) भरतमुनि के नाटचशास्त्र में लिखा है-

शब्दा ये लोकवेदसंसिद्धाः ।3

(ग) निरुक्त १३। ६ में लिखा है-

श्रथापि ब्राह्मणं भवति—सा वै वाक् सृष्टा चतुर्धा व्यभवत्। एष्वेव लोतेषु श्रीणि [ तुरीयाणि ], पशुषु तुरीयम्। या पृथिव्यां साऽग्नौ सा रथन्तरे। यान्तरित्ते सा वायौ सा वामदेव्ये। या दिवि सादित्ये सा वृहति सा स्तनियत्तौ। श्रथ पशुषु। ततो या वागत्यरिच्यत तां ब्राह्मणेष्वद्धुः। तसाद् ब्राह्मणा उभर्यो वाचं वदन्ति, या च देवानां या च मनुष्याणाम् इति।

- १. वा० प्रा०१। ३। १।३।६
- ३. नाट्यशास्त्र २४ । २६, बड़ोदा संस्क० ।

इस उद्धरण में स्पष्ट लिखा है कि ब्राह्मण देवों और मनुष्यों की उभयदिध वासी का प्रयोग करते हैं।

निरुक्त में उद्भवृत पाठ काठक ब्राह्मण का है। मैत्रायणी संहिता १।११।४ और काठक संहिता १४।४ में इस से मिलता जुलता पाठ उपलब्ध होता है। वह इस प्रकार है—

### मैत्रायणी संहिता

सा वै वाक् स्रष्टा चतुर्धा व्यभवत्, पषु लोकेषु जीला तुरीयाणि, पशुषु तुरीयम्, या पृथिव्यां साऽ-ग्नां सा रथन्तरे, यान्तरिक्ते सा वाते सा वामरेव्ये, या दिवि सा वृहति सा स्तनियलों, अध पशुषु, ततो या वागत्यरिच्यत तां ब्राह्मणे न्यद्भुः, तस्माद् ब्राह्मण् उभर्यां वाचं वद्ति यश्च वेद यश्च न । या वृहद्रथन्तरयोर्यक्कादेनं तथा गच्छति । या पशुषु तय ऋते यश्चं……।

#### काठक संहिता

सा वाग्दए चतुर्धा व्यभवत, एषु लोकेषु त्रीणि तुरीयाणि, पशुषु तुरीयम्, या दिवि सा वृहति सा स्तनियली, यान्तरिसे सा वाते सा वामदेव्ये, या पृथिव्यां साझौ सा रथन्तरे, या पशुषु, तस्या यद्त्यरिच्यत तां ब्राह्मणे न्यद्भुः, तस्मात् ब्राह्मणे उभे वाचौ वर्दात । देवीं च मानुषीं च करोति..... या वृहद्वथन्तरयोस्तयैनं यञ्च आगच्छति या पशुषु तयतें यञ्चमाह ।

इन उद्धरणों के अन्तिम पाठ से व्यक्त है कि यहां ''दैवी'' शब्द से बृहद्द-रथन्तर आदि में गीयमान वैदिक ऋचाएं अभिप्रेत हैं। अन्त में स्पष्ट लिखा है कि ब्राह्मण दैवी वाक् से यज्ञ में और पशुओं=मनुष्यों की वाणी से यज्ञ से अन्यत्र व्यवहार करता है। अतः महाभाष्य और निष्कादि के उपर्युक्त उद्धरणों में दैवी या वैदिक शब्द से आनुपूर्वी विशिष्ट मन्त्रों का ग्रह्ण है।

अथर्व संहिता ६। ६१। २ में दैवी और मानुषी वाक् का भेद इस प्रकार स्पष्ट किया है—

१. इ० काठक ब्राह्मण संकलन ।

२. तुलना करो-यदि वःचं प्रदास्यामि मानुषीमिह संस्कृताम् । शमा० सुन्दर २० । १७ ॥

३. देखो पृष्ठ ४, टिप्पणी २।

# श्रहं सत्यमनृतं यद् वदामि, श्रहं दैवीं परि वाचं विशश्च ।

अर्थात्—में सत्य और अनृत जो बोलता हूं, मैं दैवी और परि=सर्वतः व्याप्त वाणी को विशों ( =मनुष्यों ) की ।

इस मन्त्र में देवी वाक् को सत्य कहा है, क्योंकि वह नियतानुपूर्वी होने से सदा सर्वत्र समान रूप से रहती है और मानुषी वाक् को अनृत कहा है क्योंकि वह वक्ता के अभिप्रायानुसार प्रयुक्त होती है उस में वर्णानुपूर्वी का नियम नहीं होता।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि लौकिक और वैदिक वाक् में पदों का भेद नहीं है, केवल वर्णानुपूर्वी के नियतत्व और अनियतत्त्व का ही भेद है।

# संस्कृत भाषा की व्यापकता

संस्कृत वाङ्मय में यह सर्वसम्मत सिद्धान्त है कि प्रत्येक विद्या का प्रथम प्रवक्ता आदि विद्वान् ब्रह्मा था। यद्यपि उत्तर काल में ब्रह्मा पद चतुर्वेदविद्व व्यक्ति के लिये प्रयुक्त होता रहा, तथापि आहिम ब्रह्मा निस्स-देह एक विशेष ऐतिह्य-सिद्ध व्यक्ति था। संस्कृत वाङ्मय के अवलोकन से विदित होता है कि आयुर्वेद, धर्मशास्त्र, अर्थशास्त्र, कामशास्त्र और मोच्चशास्त्र आदि प्रत्येक विषय के आदिम ग्रन्थ अत्यन्त विस्तृत थे। अतः संस्कृत वाङ्मय के समस्त विभागों में प्रयुक्त होने वाले पारिभाषिक तथा सर्वव्यवहारोपयोगी साधारण शब्दों का स्वरूप उस समय निर्धारित हो चुका था।

१. संस्कृत्य संस्कृत्य पदान्युत्सुच्यन्ते । तेषां यथेष्टमभिसम्बन्धो भवति—पात्रमाहर, न्नाहर पात्रं वा । महाभाष्य १ । १ । १ ॥

२. श्रायुर्वेद — 'प्रजापितरिश्वम्याम, प्रजापतये ब्रह्मा।'' चरक चिकित्सा० १ । ४ ॥ व्याकरग् — ''ब्रह्मा बृहस्पतये प्रोवाच।'' श्रःकन्त्र, प्रथम प्रपाठक के श्रन्त में ॥ ज्योतिष — ''तस्माजगिद्धतायेदं ब्रह्मणा रचितं पुरा।'' नारद संहिता १ । ७ ॥ उपिनषद् — ''तद्धैतद् ब्रह्मा प्रजापतय उवाच।'' छुन्दोग्य प्राः ॥ ''कावपेयः प्रजापतेः, प्रजापतिर्वक्षस्यः।'' बृह० ६ ॥ ॥ शिलप — काश्यप संहिता के श्रारम्म में, श्रातन्दाश्रम संस्क० ॥ राजनीति — महाभारत शान्तिपर्व ५ । प्राः । ६ ॥ धनुर्वेद — ''ब्राह्मास्त्रमृदैरयत्।'' रामा० युद्धकाष ६ २५ ५ ॥ भर्मेशास्त्र — महाभारत शान्तिपर्व १०६ ॥ इत्यादि । जिन्हें इस विषय की विशेष जिश्वसा हो वे प० मगबद्दस् विरम्तित भारतवर्व का बृहद् इतिहास भाग २, पृष्ठ १ - २६ (प्र० संस्क०, सं० २०१७) देखें ।

उत्तरोत्तर यथाक्रम मनुष्यों की शारीरिक तथा मानसिक शक्तियों के ह्रास के कारण प्राचीन, अतिविस्तृत ग्रन्थ शनैः शनैः संनिष्ठ होने लगे।' वर्तमान में उपलब्ध ग्रन्थ तत्तद्भविषयों के अत्यन्त संक्षिप्त संस्करण हैं। अतः यह आपाततः मानना होगा कि वर्त्तमान काल की अपेचा प्राचीन, प्राचीनतर और प्राचीनतम काल में संस्कृतभाषा विस्तृत, विस्तृततर और विस्तृततम थी। प्रसिद्ध चीनी यात्री ह्यूनसांग लिखता है—प्राचीन काल के आरम्भ में शब्दभण्डार बहुत था। शब्दशास्त्र के प्रामाणिक आचार्य पतः जिल्ला (१५०० वि॰ पू॰) ने संस्कृतभाषा के प्रयोगविषय का उक्लेख करते हए लिखा है—

सर्वे खल्वप्येते शन्दा देशान्तरे प्रयुज्यन्ते । न चैवोपलभ्यन्ते । उपलन्धौ यत्नः क्रियताम् । महान् हि शन्दस्य प्रयोगविषयः । सप्त-द्वीपा वसुमती, त्रयो लोकाः, चत्वारो वेदाः साङ्गाः सरहस्या बहुधा भिन्नाः, एकशतमध्वर्युशाखाः, सहस्रवत्मों सामवेदः, एकविंशतिधा

१. ब्रायुर्वेद — "श्लोकशतसहस्रमध्यायसहस्रं च कृतवान् … ... ततोऽल्पायुष्वमल्पमेधस्त्रश्चावलोक्य नराणां भूयोऽष्टधा प्रणीतवान् ।" सुश्रुत सूत्रस्थान १ । ३ ॥
ब्रार्थशास्त्र— "एवं लोकानुरोधेन शास्त्रमेतन्महिषिभः । संक्तिमायुर्विज्ञाय मत्योनां
हासमेव च ।" इत्यादि, महाभारत शान्ति० ५६ । ८१ –८६ ॥ कौटिल्य
ब्रार्थशास्त्र १ । १ ॥ नीतिशास्त्र— "शतलक्ष्शोकमितं नीतिशास्त्रमथोक्तवान् ।
अल्पायुभू भृदादार्थं संविमं तकंविस्तृतम् ।" शुक्रनीति १ । २, ४ । व्याकरण्—
"यान्युजहार माहेन्द्राद् व्यासो व्याकरणार्णवात् । पदरज्ञानि कि तानि सन्ति
पाणितिगोष्पदे ।" देवबोध, महाभारतटीकारम्भ । कामशास्त्र— वात्स्यायन कामस्त्र
१ । १५–१६ ॥ मीमांसाभाष्य— प्रश्चहृद्य, ट्विरेएड्म संस्क०, प्रष्ठ ३६ ॥

२. भारतीय वाङ्मय के उपलम्यमान संचित प्रत्यों को देखकर ही पाश्चात्य विद्वानों को आश्चर्य होता है। आज यदि संस्कृत वाङ्मय के अति प्राचीन विस्तृत प्रत्य उपलब्ध होते तो पाश्चात्य विद्वानों की अनेक भ्रमपूर्ण मिथ्या-कल्पनाओं का निराकरण अनायास होजाता। पाणिनीय व्याकरण के विषय में पाश्चात्य विद्वानों की क्या धारणा है, इसका उल्लेख हम पाणिनि के प्रकरण (अ०५) में करेंगे।।

३. ह्यूनसांग, भाग प्रथम, वार्ट्स का श्रनुवाद, पृष्ठ २२१ ॥

४. पं अस्यवत सामअमी ने ऐतरेयालोचन पृष्ठ १२७ में 'सहस्रवन्मी' का ऋथे सहस्र प्रकार का सामगान किया है और 'सहस्रशाखा' ऋथे की ऋशुद्ध कहा है।

बाह्रुच्यं, नवधाधर्षणो वेदः, वाकोवाक्यम्, इतिहासः, पुराणम् इत्येतावाञ्चन्दस्य प्रयोगविषयः।'

पत जिल से प्राचीन आचार्य यास्क ने लिखा है-

शवतिगतिकर्मा कम्बोजेप्वेव भाष्यते । रे.....विकारमस्यार्येषु भाषन्ते शव इति । दातिर्लवनार्थे प्राच्येषु । दात्रमुदीच्येषु ।

इन प्रमाणों से सिद्ध है कि किसी समय संस्कृतभाषा का प्रयोगक्षेत्र अत्यन्त विस्तृत था। यदि संसार की समस्त भाषाओं के नवीन और प्राचीन स्वरूपों की तुलना की जाय तो स्पष्ट ज्ञात होगा कि संसार की सब भाषाओं का आदि मूल संस्कृत भाषा है। इन भाषाओं के नये स्वरूप की अपेक्षा इन का प्राचीन स्वरूप संस्कृत भाषा के अधिक समीप था।

यह उन की भूल है। भाष्यपाठ में ऋग और अधर्व के साथ प्रकारार्थक 'धा' प्रत्यय का प्रयोग है। यनुः के साथ शाखा राज्द प्रयुक्त है। उपक्रम में स्वष्ट 'बहुधा मिलाः' कहा है। ग्रातः 'सहस्रवर्धा सामवेदः' का ग्रार्थ ''सहस्र प्रकार का सामवेद'' करना चाहिये। ऋन्यया वाक्य का सामन्तर्य ठीक नहीं बनेगा। महाभारत (शान्तिपर्व ३४२१९७) में सामवेद की सहस्र शाखाएं स्वष्ट लिखी हैं—''सहस्रशाखं यत्साम।'' कुर्म पुराग् में भी लिखा है—सामवेद सहस्रोग् शाखानां प्रविभेद सः। पृ० ५२१२०॥

- १. महाभाष्य श्र० १ पा० १ श्रा० १।
- र. कम्बोज की आधुनिक बोलियों में 'शावित' के 'शुद-सुत-शुई' आदि विभिन्न अपभूंश गति अर्थ में प्रयुक्त होते हैं। द्र० भारतीय इतिहास की रूपरेखा, द्वि० सं०, भाग १, पृष्ठ ५३३।
- ३. निरुक्त २।२॥ तुलना करो-"एतस्मिश्चातिमहति शब्दस्य प्रयोगिवषये ते ते शब्दास्तत्र तत्र नियतविषया दृश्यन्ते । तद्यथा शवतिगैतिकमी कम्बोजेष्वेव भाषितो भवति विकार एनमार्या भाषन्ते शव इति । हम्मितः सुराष्ट्रेषु, रहितः प्राच्यमगर्थेषु, गिमिनेव खार्याः प्रयुक्तते । दातिर्लवनार्ये प्राच्येषु, दात्रमृदीच्येषु ।" महाभाष्य १।१।१॥

नागेश ने इस बचन की व्याख्या में 'दातिः' को किलन्त अथवा किजन्त लिखा है। यह अशुद्ध है। प्रकरणानुसार 'दाति' शब्द धातुनिर्देशक 'रितप्' प्रत्ययान्त है। निरुक्त और महाभाष्य के पाठ में धातु और उस से निष्पन शब्दों का विभिन्न प्रदेशों में प्रयोग दर्शाया है।

४. वैदिक सम्पत्ति (संस्क०२) पृष्ठ २६६ – ३०३।। वेदवाणी (वाराग्यसी) का सं०२०१७ का वेदाङ्क (वर्ष १३ श्रद्ध १-२) पृष्ठ ५० – ५८ भाषा-विज्ञान श्रीर श्र्याच दयानन्द शीर्षक लेख।

अब हम प्राचीन आचार्यों द्वारा प्रदर्शित उपर्युक्त सिद्धान्त ( संस्कृत का प्रयोग-क्षेत्र सप्तद्वीपा वसुमती था ) की पृष्टि में चार प्रमाण देते हैं—

- १. पाणिनीय व्याकरण में "कानीन" शब्द की व्युत्पत्ति कन्या शब्द से की है और कन्या को कनीन आदेश कहा है। वस्तुतः कानीन की मूल प्रकृति कन्या नहीं है, कनीना है। कुमारार्थिक 'कनीन' प्रातिपदिक का प्रयोग वेद में बहुधा मिलता है। पारिसयों की धर्म-पुस्तक अवेस्ता में कन्या के लिये "कइनीन" शब्द का व्यवहार मिलता है। यह स्पष्टतया वैदिक कनीना का अपभंश है। इससे स्पष्ट होता है कि कभी ईरान में कन्या अर्थ में 'कनीना' शब्द का प्रयोग होता था और उसी का अपभंश 'कइनीन' बना।
- २ फारसी भाषा में तारा अर्थ में सितारा शब्द का प्रयोग होता है अंग्रेजी में स्टार और गाथिक में स्टेयनों । इन दोनों का संबन्ध लौकिक संस्कृत में प्रयुज्यमान 'तारा' शब्द से नहीं है। वेद में इनकी मूल प्रकृति का प्रयोग मिलता है, वह है "स्तु" शब्द। ऋग्वेद में अनेक स्थानों पर तृतीया बहुचनान्त "स्तुभिः" पद का व्यवहार तारा अर्थ में मिलता है। जैसे 'पेतर' (लेटिन), 'पातर' (ग्रीक) 'फादेर' (गाथिक), 'फादर' (अंग्रेजी) का मूल 'पितृ' शब्द का बहुवचनान्त 'पितरः' पद है, उसी प्रकार सितारा, स्टार और स्टेयनों का मूल 'स्तृ' शब्द का प्रथमा का बहुवचन 'स्तारः" पद है।

#### १. कन्यायाः कनीन च। श्रष्टा० ४। १। ११६॥

- २. ऋु० ३ । ४८ । १ ।। ८ । ६६ । १४ ।। द्र० 'कनीन केव विद्रधे' (ऋु० ४ । ३२ । २३ ) 'कनीन के कन्यके' (निरु० ४ । १५ ), जारः कनीनां पतिर्जनीनाम् (ऋु० १ । ६६ । ४ ) ऋादि में प्रयुक्त 'कनी' स्वतन्त्र शब्द है । इस का लोकिक संस्कृत में भी प्रयोग देखा जाता है । यथा—'वासुकेः पुत्री दिव्यरूपा कनी वसदत्तिर्नाम'। प्रबन्धकोश, प्रष्ट ८६ ।
- २. ह स्त्रो मा तास्-िचत् या कश्नीनो (संस्कृत छाया—सोमः ताश्चित् याः कनीनाः ) ह स्त्रोम यश्त ६ । २२ ॥ लाहौर संस्कृ० पृष्ठ ५८ ।
  - ४. Stāirno । एफ. बॉप कृत कम्पेरेटिव ग्रामर भाग १, पृष्ठ ६४ ।
  - प्. ऋ १।६८। प्रा१।८७।१॥१।१६६।११॥ इत्यादि।

३. बहिन के लिये फारसी में "हमशीरा" शब्द प्रयुक्त होता है और अग्रेजी में सिस्टर। संस्कृत में इन दोनों के मूल दो पृथक् शब्द हैं। "हमशीरा" का मूल "समज्ञीरा" है। संस्कृत के सकार को फारसी में हकार होता है। यथा—सम्नहफ्त, सप्ताह=हफ्ताह। च के आदि ककार का लोप हो गया और पकार को शकार। इसी प्रकार सिस्टर का सम्बन्ध स्वस्त पद से है।

४. ऊंट को फारसी में 'श्रुतर'' कहते हैं और अंग्रेजी में 'कैंमल''। स्पष्ट ही इन दोनों के मूल पृथक् पृथक् हैं। संस्कृत में ऊंट को उष्ट्र और कम्मेल' दोनों कहते हैं। उष्ट्र के उ और प का विपर्यास होकर शुत्र शब्द बनता है। इसी प्रकार कैमल का सम्बन्ध कमेल शब्द से है। वर्तमान मिश्री भाषा में प्रयुक्त ''गमल'' कुरानी अरबी में प्रयुक्त ''ज़मल'' का सम्बन्ध भी संस्कृत के क्रमेल शब्द से ही है।

इस प्रकार वेद के आघार पर अति विस्तार को प्राप्त हुई संस्कृत भाषा मनुष्यों के विस्तार के साथ साथ देश काल और परिस्थितियों के विषयींस तथा आर्यों के मूलप्रदेश=कंन्द्र से दूरता की वृद्धि होने से शनैः शनैः विपरिणाम को प्राप्त होने लगी। संसार में ज्यों ज्यों म्लेच्छता की वृद्धि होती गई त्यों त्यों संस्कृत भाषा का प्रयोग-क्षेत्र संकुचित होता गया। उसी के साथ साथ देश देशान्तरों में व्यवस्थित संस्कृत भाषा के शब्दों का लोग होता गया। इस से संस्कृत भाषा अत्यन्त संकुचित हो गई। मंस्कृत भाषा में किस प्रकार शब्दों का संकोच हुआ इस का सोपपत्तिक निरूपण हम आगे करेंगे।

१. मोनियर विलियम्स ने म्रापने संस्कृत कोश में संस्कृत 'फ्रमेल' शब्द को यूनान से उधार लिया माना है। वह सर्वया गण्य है। माषा-विशान के सिद्धान्तानुसार उत्तरोत्तर श्रपभ्रंश भाषात्रों में ऊपर नीचे के रेफ की निवृत्ति ही होती है, नए रेफ का संयोग नहीं होता। यदि क्रमेल शब्द कैमल-गमल-जमल से स्रथवा इसकी किसी रेफ-रहित प्रकृति से निष्पन्न होता तो उसमें रेफ का संयोग न होता। स्रतः क्रमेल की मूल धातु 'क्रमु पादविच्ले' ही है।

२, ऋन्तिम तीन उदाहरण पं॰ राजाराम विरन्तित स्वाध्याय-कुसुमाज्जलि से लिये हैं।

३. भाषाविज्ञान, डा॰ मङ्गलदेव, पृष्ठ २५६ ।

४. देखो, पृष्ट १० की टिप्पणी ३ पर महाभाष्य का तुलनात्मक पाठ I

# **ऋाधुनिक भाषामत और संस्कृत भाषा**

प्राचीन भारतीय भाषाशास्त्र के पारङ्गत महामुनि पत आलि, यास्क और स्वायम्भुव मनु के भाषाविषयक मत हम पूर्व दर्शा चुके। आधुनिक पाश्चात्य तथा योरोपीय शिचादीचित कतिपय भारतीय भाषाशास्त्री इस सिद्धान्त को स्वीकार नहीं करते । उन्होंने विकासवाद के मतानुसार संसार की कुछ भाषाओं की तुलना कर के नूतन भाषाशास्त्र की कल्पना की है। उस के अनुसार उन्होंने संस्कृत को प्राचीन मानते हुए भी उसे संसार की आदिम भाषा नहीं माना। उन का मत है—"प्रागैतिहासिक काल में संस्कृत से पूर्व कोई इतर भाषा (=इएडोयोरोपियन भाषा ) बोली जाती थी। उसी में परिवर्तन हो कर संस्कृत भाषा की उत्पत्ति हुई । उत्तरोत्तर काल में संस्कृत भाषा में भी अनेक परिवर्तन हुए। संस्कृत भाषा को भविष्यत् में परिवर्तनों से बचाने के लिये पािशानि ने अपने महान् व्याकरण की रचना की। उस के द्वारा भाषा को इतना बांध दिया कि पाणिनि से लेकर आज तक उस में कोई महत्त्वपूर्ण परिवर्तन नहीं हुआ।" अध्यापक बेचरदास जीवराज दोशी ने अपनी 'गुजराती भाषा नी उत्क्रान्ति' नामक व्याख्यान-माला में प्राकृत से वैदिक भाषा की उत्पत्ति मानी है। उन का लेख इस प्रकार है—

उक्त प्रकारे जणावेलां श्रमेक उदाहरणो द्वारा एम सिद्ध करी शकाय पत्रुं हे के व्यापक प्राहतना प्रवाहनो सीधो संबन्ध वेदोनी जीवती मूल भाषा साथेज हे, न हीं के जेनु स्वरूप पाणिनि प्रभृति वैयाकरणोए निश्चित कर्युं हे एवी लोकिक संस्कृत साथे।

पश्चात्य भाषाशास्त्रियों ने संस्कृत वाङ्मय के प्राचीन ग्रन्थों का अपने ढंग से तुलनात्मक अध्ययन करके स्वकल्पित भाषाशास्त्र के अनुसार उनका कालकम निर्धारित किया है। उस में मन्त्रकाल, ब्राह्मायकाल, उपनिवत्काल, सूत्रकाल और साहित्यकाल आदि अनेक काल्पनिक कालविभाग किये हैं। उनके द्वारा उन्होंने संस्कृत भाषा में यथाकम परिवर्तन दर्शाने का विफल प्रयास किया है। आधुनिक भाषाशास्त्रियों के द्वारा संस्कृत भाषा में जो परिवर्तन बताया जाता है, वह उस के हास=सङ्कोच के कारण प्रतीत होता है। संस्कृत भाषा में वस्तुतः कुछ भी परिवर्तन नहीं हुआ, यह हम अनुपद सिद्ध करेंगे।

१. पृष्ठ ७४ तथा ७५-७७ तक ॥

# नूतन भाषामत की त्रालोचना

पाश्चात्य भाषाशास्त्रियों ने संस्कृत भाषा की उत्पत्ति और विकास के विषय में जो मत निर्धारित किये हैं, वे काल्पनिक हैं। भारतीय वाङ्म्य से उनकी किश्विन्मात्र पृष्टि नहीं होती। ग्रीक, लैटिन, ग्रौर हिटेटि आदि भाषाओं के जिस साहित्य के आधार पर वे भाषामतों के नियमों की कल्पना करते हैं, वह साहित्य पुरातन संस्कृत साहित्य की अपेचा बहुत अर्वाचीन काल का है। इतना ही नहीं, पाश्चात्य विद्वान् जिस प्रागैतिहासिक काल की प्राकृत (=इण्डोयोरोपियन) भाषा से संस्कृत की उत्पत्ति मानते हैं, उसका कोई पूर्व व्यवहृत स्वरूप उन्होंने अभी तक उपस्थित नहीं किया। अतः इन आधुनिक भाषाशास्त्रियों ने भाषाविज्ञान के जो नियम निर्धारित किये हैं, वे सर्वथा काल्पनिक और अधूरे हैं। अतः उन के द्वारा कल्पित भाषाविज्ञान विज्ञान की कोटि से बहिर्मूत है:

आधुनिक भाषाशास्त्र की आलोचना एक स्वतन्त्र महत्त्वपूर्ण विषय है। अतः उसकी विशेष आलोचना के लिये पृथक् स्वतन्त्र ग्रन्थ लिखने का हमारा विचार है। यहां हम उसके नियमों के अध्रेपन को दर्शाने के लिये एक उदाहरण उपस्थित करते हैं।

नूतन भाषाविज्ञान का एक नियम है—वर्गीय द्वितीय और चतुर्थ वर्ण् के स्थान में 'ह' का उच्चारण होता है, परन्तु 'ह' के स्थान में वर्गीय द्वितीय और चतुर्थ वर्ण नहीं होता।

यह नियम और्सागिक माना जा सकता है, एकान्त सत्य नहीं । कुछ अल्पप्रयोग ऐसे भी हैं जिन में 'ह' के स्थान में वर्गीय द्वितीय और चतुर्थ वर्णों का प्रयोग देखा जाता है । यथां—

- १—आधुनिक बोल चाल की भाषा में संस्कृत के 'गुहा' के अपश्रंश 'गुफा' का प्रयोग होता है।
- २ पंजाबी में संस्कृत के 'सिंह' का उचारण 'सिंघ' होता है और गुरु-मुखी लिपि में 'सिंघ' ही लिखा जाता है।
- २. पंजाबी भाषा में भैंस के लिये प्रयुक्त 'मझ' शब्द संस्कृत के 'मही' शब्द का अपभ्रंश है।

१, भाषाविकान, श्री डा∙ मंगलदेवजी कृत, प्र० संस्क० पृष्ठ १८२ ॥

२ महिषी (भैंस) वाचक 'मही' शब्द का प्रयोग 'महीं माहिसी:' (यज्ञ १२।४४) में उपलब्ध होता है।

- ४—'दाह' का प्राकृत में 'दाघ' और 'नहुष' का पाली में 'नघुष' प्रयोग मिलता है। 'दाह' से मत्वर्षक 'र' प्रत्यय होकर 'दाहर' शब्द बनता है। इसी का अपश्रंश मारवाड़ी भाषा में 'दाफड़' (≕जलने वाला फोड़ा) इस्त में प्रयुक्त होता है।
- ५—संस्कृत के 'इह' शब्द के स्थान में प्राकृत में 'इध' का प्रयोग होता है।
- ६ चीनी भाषा में 'होम' के अर्थ में 'घोम' शब्द का व्यवहार होता है।
  - ७-भारत की 'माही' नदी ग्रीक भाषा में 'मोफिस' बन गई है।'
- द—संस्कृत का 'अहि' फारसी में 'अफि' वन जाता है। ऋफीम शब्द भी संस्कृत के 'अहिफेन' का अपभ्रंश है।
- ९ बृहस्पतिवार के लिए उर्दू में प्रयुक्त 'बीफे' शब्द बृहस्पति के एक
   देश 'बृहः' का अपश्रंश है।
- १०—हिन्दी का 'जीभ' शब्द जिह्वा=जीह<sup>\*</sup>=जीभ क्रम से निष्पन्न हुआ है।
- ११—संस्कृत की नह (णह बन्धने) धातु से हिन्दी का 'नाधना' (=बांधना) शब्द बना है।
- १२—'दुहितृ' के आद्यन्त का लोप होकर अविशष्ट 'हि' भाग से प जाबी का पुत्री वाचक 'धी' शब्द बना है और फारसी में प्रयुक्त 'दुस्तर' शब्द भी संस्कृत के 'दुहितु' का ही अपभ्रंश है।
- १. टालेमी कृत भूगोल, पृष्ठ ३८। इस ग्रन्थ के सम्पादक सुरेन्द्रनाथ मजुमदार शास्त्री ने पृष्ठ ३४३ पर श्रपने टिप्पण में लिखा है कि ग्रीक शब्द से भनुमान होता है कि इस का पुराना नाम 'माफी' या। यह योरोपीय मिथ्या भाषाविज्ञान का फल है। 'मही' शब्द टालेमी से ३३०० वर्ष पूर्ववर्ती जैमिनि ब्राह्मण में प्रयुक्त है। द्र० पं० भगवदत्त कृत 'भारतवर्ष का बृहद् इतिहास' भाग १, पृष्ठ ४७ (प्र० सं०)।
- २. एक जीह मुख कवन बखाने सहस फखी सेस ऋन्त न जाने । मुख् ग्रन्थ साहब, माब सोलहे माहस्र ५ ।

१३—संस्कृत के कथनार्थक 'आह' धातु' (द्र• अष्टा० ३।४। ४८) से पश्जाबी में व्यवहृत 'ऋाख' किया बनी है। र

ये कुछ उदाहरण दिये हैं। इन से पाश्चात्य भाषाविज्ञान के नियमों का अधूरापन स्पष्ट प्रतीत होता है। अतः ऐसे अधूरे नियमों के आधार पर किसी बात का निर्णय करना अपने आप को धोखे में डालना है। भारतीय शब्दशास्त्री पाणिनि और यास्क अनेक शब्दों में 'ह' को घ, ढ, घ, भ आदेश मानते हैं। अष्टाध्यायी ८। ४। ६२ के अनुसार सन्धि में झय् से उत्तर हकार को घ, झ, ढ, ध और भ आदेश होते हैं।

संसार में भाषा की प्रवृत्ति कैसे हुई इस विषय में आधुनिक भाषा-विज्ञान सर्वथा मौन है. उसकी इस में कोई गति नहीं। परन्तु भारतीय इतिहास स्पष्ट शब्दों में कहता है—लोक में भाषा की प्रवृत्ति वेद से हुई है और संस्कृत ही सब भाषाओं की आदि-जननी तथा आदिम भाषा है। अधुनिक भाषाशास्त्री अपने अधूरे काल्यनिक भाषाशास्त्र के अनुसार इस तथ्य को स्वीकार न करें तो इस में इतिहास का क्या दोष ? इतिहास सत्य विद्या है और कल्पना कल्पना ही है।

# क्या संस्कृत प्राकृत से उत्पन्न हुई है ?

अनेक प्राकृत भाषा के पत्तपाती देववाणी के लिये संस्कृत शब्द का व्यवहार देख कर कल्पना करते हैं कि संस्कृत भाषा किसी प्राकृत भाषा से संस्कृत की हुई है। इसीलिये प्राकृत के प्रतिपक्ष में इनका नाम संस्कृत हुआ। यह कल्पना नितान्त अशुद्ध है। इस में निम्न हेतु हैं—

१. वैयाकरणों द्वारा श्रादेश रूप में विदित घातुएं किसी समय में मूल घातुएं थीं। लोपागमवर्णविकार त्रादि से निष्पन्न घातु ग्रथवा नाम रूप श्राति प्राचीन काल में स्वतन्त्ररूप में प्रयुक्त होते थे। द्र० ऋषि दयानन्द की पदप्रयोग शैली, पृष्ठ ६-१७

२. चचुवाचक 'त्रांख' **श**ब्द का सम्बन्ध भी कथना**र्यक** स्राह्=त्राख रूप से प्रतीत होता है। यथा चच्च—चचुः। कई लोग ऋचि पर्याय ऋच् से इसका सम्बन्ध मानते हैं—-त्रज्ञ=त्रज्ञव्व=त्रांख।

३. मतु का पृष्ठ २ में उद्भृत "सर्वेषां तु स नामानि ....." वचन । दैवी वाग् व्यतिकीर्षेयमशक्तैरमिषातृमिः । वाक्यपदीय १ । ११५ ॥ वेदभाषा ब्रान्य सब भाषात्रों का कारण है। सत्यार्थप्रकाश सप्तम समुद्रास, शताब्दी संस्क० भाग १, पृष्ठ ३१६ । उपदेशमक्तरी पृष्ठ ३६, पांचवां व्याख्यान ।

१—संस्कृत से प्राग्भावी किसी प्राकृत भाषा की सत्ता इतिहास से सिद्ध नहीं होती, जिस से संस्कृत की निष्पत्ति मानी जावे।

२—प्राकृत भाषा की महत्ता को स्वीकार करने वाले आचार्य हेमचन्द्र सद्श विद्वानों ने भी प्राकृत भाषा की उत्पत्ति संस्कृत से मानी है।

३—भाषा का स्वभावतः विकास नहीं होता, विकार होता है। अत एव पूर्वाचार्यों ने प्राकृत का सामान्य 'अपअंश' शब्द से व्यवहार किया है।

४--भाषा-विकार के निम्न दो नियम सर्वसम्मत हैं-

(क) भाषा का विकार प्रायः क्लिष्ट उच्चारण से सुगम उच्चारण की ओर होता है।

( ख ) भाषा का विकार प्रायः संश्लेषणात्मकता से विश्लेषणात्मकता की ओर होता है।

यदि इन नियमों को ध्यान में रख कर संस्कृत और प्राकृत की तुलना की जाय तो प्रतीत होता है कि प्राकृत भाषा की अपेचा संस्कृत भाषा का उच्चारण अधिक क्लिष्ट तथा संस्कृषणात्मक है, तथा प्राकृत का उच्चारण संस्कृत की अपेचा सरल और विश्लेषणात्मक है। अतः सरल उच्चारण और विश्लेषणात्मक प्राकृत भाषा से क्लिष्ट उच्चारण तथा संश्लेषणात्मक संस्कृत भाषा की उत्पत्ति नहीं हो सकती। हां, क्लिष्ट और संश्लेषणात्मक संस्कृत से सरल और विश्लेषणात्मक प्राकृत की उत्पत्ति हो सकती है। अत एव अतिप्राचीन भरत मूनि ने लिखा है—

प्तदेव विपर्यस्तं संस्कारगुण्वर्जितम् । विश्वेयं प्राकृतं पाठवं नानावस्थान्तरात्मकम् ॥³ शब्द-शास्त्र के प्रामाणिक आचार्य भर्तृ हिर ने भी लिखा है— दैवी वाग व्यतिकीर्णेयमशक्तैरभिधातृभिः ।³

तुलना करो---प्रकृती भवं प्राकृतम्, साधृनां शब्दानां ''''। वाक्यपदीय स्वोपश्रवृत्ति १ । १५५, पृष्ठ १३७ लाहीर सं० ।

२. ऋ० १८ स्ठो० २ ।। भरतनाट्यशास्त्र ऋतिप्राचीन ऋर्षिकाल का ग्रन्थ है। लेखकप्रमाद से इस में कहीं कहीं प्राचीन टीकाओं के पाठ सम्मिलित हो गये हैं। इसे कुल्स्ततया ऋर्वोचीन मानना भूल है। ३. वाक्यपदीय १ । १५५ ।।

१. प्रकृतिः संस्कृतम् । तत्र भवं तत त्रागतं वा प्राकृतम् । हैम प्राकृत व्याकरण् की स्थोपत्र व्याख्या १ । १ । १ ॥

इस विवेचना से स्पष्ट है कि संस्कृत भाषा प्राकृत से प्राचीन है। और प्राकृत संस्कृत की विकृति है।

### संस्कृत नाम का कारण

भारतीय इतिहास के अनुसार देववाणी का संस्कृत नाम इस कारण हुआ—

प्राचीन काल में देववाणी अव्याकृत अर्थात् प्रकृति-प्रत्यय आदि के विभाग से रहित थी। इसका उपदेश प्रतिपद पाठ द्वारा किया जाता था। इस प्रकार उसके ज्ञान में अल्पन्त परिश्रम तथा अत्यधिक कालच्चय होता था। अतः देवों ने उस समय के महान् शाब्दिक आचार्य इन्द्र से प्रार्थना की—आप शब्दोपदेश की कोई ऐसी सरल प्रक्रिया बतावें जिससे अल्प परिश्रम और अल्प काल में शब्द-बोध हो जावे। देवों की प्रार्थना पर इन्द्र ने देवभाषा के प्रत्येक शब्द को मध्य ते विभक्त कर प्रकृतिप्रत्यय-विभाग द्वारा शब्दोपदेश की प्रक्रिया आरम्भ की। इसी प्रकृतिप्रत्यय-विभाग रूपी संस्कृत होने से देववाणी का दूसरा नाम संस्कृत हुआ।

अत एव दराडी अपने काव्यादर्श में लिखता है--

संस्कृतं नाम देवी वाग जनवाख्याता महर्षिभि: । १३ । ३ ॥

भारतीय आर्पवाङ्मय में देववाणी के लिये संस्कृत शब्द का व्यवहार वाल्मीकीय रामायण<sup>3</sup> और भरतनाटचशास्त्र<sup>8</sup> में मिलता है। रामायण में

१. बृहस्पतिरिन्द्राय दिव्यं वर्षसहस्रं प्रतिपदोक्तानां शब्दानां शब्दपारायग्रं प्रोवाच । महाभाष्य ऋ० १, पा० १, ऋा० १ ।

बाग्वै पराच्यव्याकृताबदत् । ते देवा इन्द्रमृजुवन्, इमां नो वाचं न्याकुर्विति ... तामिन्द्रो मध्यतोऽवक्रस्य व्याकरोत् । तै० सं० ६ । ४ । ७ ॥

तामखण्डां वाष्टं मध्ये विच्छिदा प्रकृतिप्रत्ययविमागं सर्वत्राकरोत् । सायस्य ऋग्रमाध्य उपोद्धात, पृना संस्क० भाग १, पृष्ठ २६ ।

संस्कृते प्रकृतिप्रत्ययादिविभागैः संस्कारमापादिते .....। शिक्वाप्रकाशः, शिक्वा-संग्रह, १९८ ३८७ ।

२. बाचं चोदाहरिष्यामि मानुषीमिह संस्कृताम् । सुन्दरकायड ३० । १७ ॥ ३. द्य**ः १**८ । १. २५ ॥

उसका विशेषण 'मानुषी' लिखा है। आचार्य यास्क और पाणिनि भी लौकिक संस्कृत के लिये "भाषा" गब्द का व्यवहार करते हैं। इससे स्पष्ट है कि संस्कृत भाषा उस समय जन साधारण की भाषा थी।

## कल्पित काल विभाग

यह सर्वथा सत्य है कि एक ही व्यक्ति जब विभिन्न विषयों के ग्रन्थों की रचना करता है, तो उन में विषयभेद के कारण थोड़ा बहुत भाषाभेद अवश्य होता है। पाश्चात्य विद्वान् अपने अधूरे भाषाविज्ञान के आधार पर इस सत्य नियम की अवहेलना करके संस्कृत वाङ्मय के रचनाकालों का निर्धारण करते हैं। वे उनके लिये मन्त्रकाल श्वाह्मण्यकाल, सूत्रकाल श्वादि अनेक कालविभागों की कल्पना करते हैं। संस्कृत वाङ्मय का अध्ययन करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि भारतीय वाङ्मय के इतिहास में पाश्चात्य विद्वानों द्वारा प्रदर्शित काल विभाग कदापि नहीं रहा। पाश्चात्य विद्वानों ने विकासवाद के असत्य सिद्धान्त को मानकर अनेक ऐतिह्य-विरुद्ध कल्पनाएं की हैं। हम अपने मन्तव्य की पृष्टि में तीन प्रमाण उपस्थित करते हैं।

# शाखा, ब्राह्मण, कल्पसूत्र त्रीर त्रायुर्वेदसंहिताएं समान कालिक

भारतीय इतिहास-परम्परा के ऋनुसार वेद की शाखाएं, ब्राह्मण-प्रन्थ, कल्पसूत्र (=श्रौतसूत्र, गृब्धसूत्र, धर्मसूत्र) और आयुर्वेद की संहिताएं आदि ग्रन्थ समानकालिक हैं। अर्थात् जिन ऋषियों ने शाखा और ब्राह्मण ग्रन्थों का प्रवचन किया, उन्होंने ही कल्पसूत्र और आयुर्वेद की संहिताएं रचीं। भारतीय प्राचीन इतिहास के परम विद्वान् श्री पं० भगवहत्तजी ने

१. काठक संहिता १४। ५ में भी दैवी वाक् के प्रतिपद्धकर में लोकिक संस्कृत के लिए 'मानुषी' पद का व्यवहार मिलता है—

'तस्माद् ब्राह्मग् उभयीं वाचं वदति । दैवीं च मानुषीं च करोति ।'

- २. इवेति भाषायाम् । निरुक्त १ । ४ ।। विभाषा भाषायाम् । ऋष्टा० ६ । १ । १७६ ॥
- ३. विस्तार के लिए देखिए पं॰ भगवहत्त कृत वैदिक वाक्पय का इतिहास भाग १, पृष्ठ २६-४०, संस्क॰ २ । तथा हमारा 'संस्कृत भाषा का इतिहास' मन्य ।

सर्वप्रथम इस सत्य सिद्धान्त की ओर विद्वानों का ध्यान आकृष्ट किया। जन्होंने अपने प्रसिद्ध 'वैदिक वाङ्मय का इतिहास' भाग १ पृष्ठ २५१ (द्वि० सं० पृष्ठ २५६) पर न्याय वात्स्यायनभाष्य के निम्न दो प्रमाण उपस्थित किये हैं।

भारतीय वाङ्मय का प्रमाणिक आचार्य वात्स्यायन अपने न्यायभाष्य २।१।६८ में लिखता है—

(क) द्रष्ट्रमवक्तृसामान्याचानुमानम्—य एवाप्ता वेदार्थानां द्रष्टारः प्रवक्तारश्च त एवायुर्वेदप्रभृतीनाम् ।

अर्थात् जो आप्त-ऋषि वेदार्थ के द्रष्टा और प्रवक्ता थे वे ही आयुर्वेद के द्रष्टा और प्रवक्ता थे।

पुनः न्यायभाष्य ४।१।६२ में तिखा है--

(स) द्रष्ट्रमवक्तृसामान्याञ्चाप्रामार्यगतुपपत्तिः । य एव मन्त्रव्राह्मरा-स्य द्रष्टारः प्रवक्तारश्च ते सन्त्रितहासपुरारास्य धर्मशास्त्रस्य चेति ।

अर्थात् जो ऋषि मन्त्रों के द्रष्टा और **ब्रा**ह्मण ग्रन्थों के प्रवक्ता थे वे ही इतिहास, पुराण और धर्मशास्त्र के प्रवक्ता थे।

इस सिद्धान्त की षुष्टि आयुर्वेदीय चरक संहिता प्रथमाध्याय से भी होती है। उसमें आयुर्वेद की उन्नति और प्रचार के परामर्श के लिए एकत्रित होने वाले कुछ ऋषियों के नाम लिखे हैं। अन्त में उन सब का विशेषण "ब्रह्मझानस्य निध्यः" दिया है। उन में से अनेक ऋषि शाखा, ब्राह्मग्रा और धर्मशाख आदि के रचियता थे। आयुर्वेद की हारीत संहिता के प्रवक्ता महर्षि हारीत के शर्मशाख इस समय उपलब्ध है। वेद की हारीत संहिता

१. वास्त्यायन स्त्राचार्य विष्णुगुप्त चाण्क्य का ही नामान्तर है। यह स्त्रनेक प्रमाणों से सिद्ध हो चुका है। इस विषय का एक सर्वथा नवीन प्रमाण हमने स्वसम्पादित दशपादी-उग्णादिवृत्ति के उपोद्धात में दिया है। स्त्राचार्य विष्णुगुप्त चाण्क्य का काल भारतीय पौराणिक-कालगणनानुसार, जो सत्य सिद्ध हो रही है विक्रम से लगभग १५०० वर्ष पूर्व है। पाश्चात्य ऐतिहासिक विक्रम से लगभग २५० वर्ष पूर्व मानते हैं।

२. चरक स्त्रस्थान १ । १३ ॥ ३. चरक स्त्रस्थान १ । ३० में समृत ॥

का उद्घेख अनेक वैदिक ग्रन्थों में उपलब्ध होता है। अतः आचार्य वात्स्यायन का उपर्युक्त लेख अत्यन्त प्रामाणिक है।

अब हम इसी प्राचीन ऐतिह्य-सिद्ध सिद्धान्त की पुष्टि में न्यायभाष्य से पौर्वकालिक एक नया प्रमाण उपस्थित करते हैं। कुछ दिन हुए मीमांमा शाबर भाष्य पढ़ाते हुए जैमिनि के निम्नसूत्र की ओर हमारा ध्यान आकृष्ट हुआ।

(ग) जैमिनि शाखा और उस के ब्राह्मण के प्रवक्ता भारतयुद्धकालीन महामुनि जैमिनि ने पूर्वमीमांसा के कल्यसूत्र-प्रामाख्याधिकरण में लिखा है—

श्रिप वा कर्तृ सामान्यात् तत्प्रमाणमनुमानं स्यात् ।१।३।२॥

अर्थात्—कत्पसूत्रों=श्रौत, गृह्य और धर्म सूत्रों की जिन विधियों का मूल आश्राय में नहीं मिलता वे अप्रमाण नहीं हैं। आश्राय और कत्पसूत्रों के रचियता समान होने से अश्राय में अनुक्त कत्पसूत्र की विधियों का भी प्रामाएय है। अर्थात् जिन ऋषियों ने आश्राय=वेद की शाखाओं और ब्राह्मण ग्रन्थों का प्रवचन किया, उन्होंने ही कत्पसूत्रों की भी रचना की। अतः यदि उन का वचन एक ग्रन्थ में प्रमाण है तो दूसरे में क्यों नहीं ?

शबर आदि नवीन मीमांसक शासा, ब्राह्मण, आरएयक और उपनिष्द्र सब को अपौरुषेय तथा वेद मानते हैं। अतः उन्होंने 'कर्त्त सामान्यात्' पद का अर्थ 'श्रौतकर्म के अनुष्ठाता और स्मृति के कर्ता' किया है। परन्तु जैमिनि वेद और आम्नाय में भेद मानता है। वात्स्यायनमुनि ने 'द्रष्ट्रमवक्तृसामा-

- १. तै॰ प्रा॰ १४ । १८ ।। इस पर भाष्यकार माहिपेय लिखता है—हारीत-स्याचार्यस्य शाखिनः · · · · ।
  - २. वैशाख वि० सं० २००३, ऋप्रेल सन् १६४६।
- ३. जैमिनि ने ''वेदां श्रेके सित्रकर्ष पुरुषाख्या'' १।१।२७ के प्रकरण में वेद के अनित्यत्वदीष का ३१ वें सूत्र से समाधान करके द्वितीय पाद के आरम्भ में ''श्राम्नायस्य क्रियार्थत्वादानर्थं क्यमतदर्थीनां तस्मादिनत्यमुच्यते'' के प्रकरण में आभाय के अनित्यत्व दोष और उस के समाधन का निरूपण किया है। यदि वेद और आम्राय एक हो तो 'श्राम्नायस्य क्रियार्थत्वात्' सूत्र में आम्राय प्रहण करना व्यर्थ होगा, क्योंकि वेद का प्रकरण अव्यवहित पूर्व विद्यमान है, और अनित्यत्व दोष का समाधान भी पुनरुक्त होगा।

तुलना करो--- श्राम्नायः पुनर्मन्त्रा ब्राह्मणानि च । कौशिकसूत्र १ । ३ ॥

न्याधाप्रामाएयाजुपपत्तिः' के द्वारा धर्मशास्त्रों का प्रामाएय सिद्ध किया है। जैमिनि भी 'ऋषि वा कर्त्त सामान्यात् तत्प्रमाणमनुमानं स्यात्' सूत्र द्वारा स्मृतियों का प्रामाण्य सिद्ध करता है। दोनों के प्रकरण तथा विषय-प्रतिपादन-शैली की समानता से स्पष्ट है कि जैमिनि के 'कर्त्त सामान्यात्' पद का अर्थ 'आन्नाय और स्मृतियों के समान रचियता' ही है।

(घ) भगवान् पाणिनि का एक प्रसिद्ध सूत्र है—

पुरागामोक्तेषु ब्राह्मण्यकल्पेषु । ४।३।१०४॥

इस सूत्र में पाणिनि ने ब्राह्मण ग्रन्थों और कल्प सूत्रों के दो विभाग दर्शाए हैं। एक पुराण प्रोक्त, दूसरे अर्वाक् प्रोक्त। इन दो विभागों के लिए कोई सीमा अवश्य निर्धारित करनी होगी। जो सीमा ब्राह्मण ग्रन्थों को पुराण और नवीन विभाग में बांटेगी, वही सीमा कल्प सूत्रों के भी पुराण और नवीन विभाग करंगी। पाणिनि के इस सूत्र से इतना स्पष्ट है कि अनेक कल्प सूत्र नवीन ब्राह्मणों की अपेन्न। पुराण प्रोक्त हैं।

ऐसी अवस्था में शाखा. ब्राह्मरा, आरण्यक, उपनिषद्ध, कल्प सूत्र और आयुर्वेद की आर्प संहिताओं के प्रवचनकर्ता समान थे, और इनका एक काल में प्रवचन हुआ था, यही मानना होगा। अत एव पाश्चात्य जिद्धानों की कालविभाग की कल्पना सर्वथा प्रमाणशुन्य है।

### संस्कृत भाषा का विकास

पूर्व लिख चुके हैं कि सृष्टि के आरम्भ में वेद के आधार पर लौकिक भाषा का विकास हुआ। वह भाषा आरम्भ में अत्यन्त विस्तृत थी। वेद के वे समस्त शब्द जिन्हें सम्प्रति 'छान्दस' मानते हैं, उस भाषा में साथारण रूप से प्रयुक्त थे, अर्थात् उस समय लौकिक वैदिक पदों का भेद नहीं था। पारिएनि से प्राचीन वेद की शाखा, ब्राह्मण, आरएयक, कल्पसूत्र, रामायण,

तुलना करो—पुराणं तायडम् । लाट्या० श्रीत ७ । १० । ७ ।। इस सूत्र में तायड ब्राह्मण् का पुराण् विशेष स्पष्ट करता है कि लाट्यायन श्रीत के प्रवचन काल में पुराण् श्रीर नवीन दो प्रकार का तायड ब्राह्मण् था ।

२. भारतीय ऐतिहानुसार यह सीमा है कृष्ण द्वैपायन व्यास का काल । कृष्ण द्वेपायन व्यास के शिष्य प्रशिष्यों द्वारा प्रोक्त ब्राह्मण और कल्प नवीन माने जाते हैं श्रीर कृष्ण द्वेपायन से पूर्ववर्ती ऐतरेय भादि द्वारा प्रोक्त प्राचीन कहे जाते हैं ।

३. भरत ने इसे त्रातिभाषा कहा है। द्र० १७। २७, २८॥

महाभारत आदि ग्रन्थों में शतशः शब्द ऐसे विद्यमान हैं जिन्हें पागिनीय वैयाकरण छान्दस या आर्ष मान कर साधू मानते हैं। महाभाष्यकार ने पाणिनीय सुत्रों में भी बहुत्र छान्दस कार्य माना है। निरुक्तकार यास्क मूनि ने स्पष्ट लिखा है—'कई लौकिक शब्दों की मल प्रकृति≕धात का प्रयोग वेद में ही उपलब्ध होता है। इसी प्रकार अनेक वैदिक शब्द विश्वद्ध लौकिक धातु से निष्पत्र होते हैं।' इस संमिश्रण से स्पष्ट है कि जिन लौकिक शब्दों की मुल प्रकृति का प्रयोग केवल वेद में मिलता है उन का प्रयोग भाषा में कभी अवश्य रहा था। अन्यथा वैदिक धातू से निष्पन्न शब्दों का प्रयोग लोक में कैसे हो सकता है ? और लौकिक धातुओं से वैदिक शब्दों की निष्पत्ति कैसे हो सकती है ? इतना ही नहीं, प्राकृत भाषा में शतकः ऐसे प्रयोग विद्यमान हैं जिन का सीधा सम्बन्ध वैदिक माने जाने वाले शब्दों के साथ है। यदि उन वैदिक शब्दों का लोक में प्रयोग न माना जाय तो उन से अपभ्रंश शब्दों की उत्पत्ति नहीं हो सकती, क्योंकि अपभ्रंशों की उत्पत्ति लोकप्रयुक्त पदों से ही होती हैं। इस से यह भी मानना होगा कि अपभ्रंश भाषाओं की उत्पत्ति का आरम्भ उस समय हुआ, जब संस्कृत भाषा में वैदिक माने जाने वाले पदों का व्यवहार विद्यमान था। उस समय संस्कृत भाषा इतनी संकृचित नहीं थी, जितनी सम्प्रति है। अतिपुरा काल में केवल दो भाषाएं थीं। मनु ने उन्हें आर्य भाषा और म्लेच्छ भाषा कहा है। हमारा विचार है कि अपभ्रंश भाषाओं की उत्पत्ति त्रेता युग के आरम्भ में हई।

पं॰ बेचरदास जीवराज दोसी ने 'गुजराती भाषा नी उत्क्रान्ति' बुस्तक में पृष्ठ ५२-७४ तक प्राकृत और वैदिक पदों की तुलनात्मक कुछ सूचियां दी हैं। उन्होंने उन से जो परिणाम निकाला है उस से यद्यपि हम सहमत नहीं, तथापि प्रकृत विचार के लिये उन का कुछ अंश उद्दश्त करते हैं। इस से पाठक हमारे मन्तव्य को भले प्रकार समझ जायेंगे।

श्रथापि भाषिकेभ्यो घातुभ्यो नैगमाः कृतो भाष्यन्ते । दमूनाः लेत्रसाघा इति ।
 श्रथापि नैगमेभ्यो भाषिकाः उष्ण्यम्, घृतमिति । २ । २ ।। तुलना करो—घरतिरस्मा अविशेषणोपदिष्टः । स वृतं वृण्णा धर्म इत्येवं विषयः । महाभाष्य ७ । १ । ६६ ॥

२. पारम्पर्यादपभ्रंशो विमुर्गेष्वभिधातृषु । वाक्यपदीय १ । १५४ ॥

३. म्लेच्छवाचभार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः । १० । ४५ ॥

| लौकिक<br>हन्ति                                 | वैदिक<br>हनति               | प्राकृत<br>हणइ | लौकिक<br>अप्रगल्भ  | वैदिक<br>अपगल्भ                | प्राकृत<br>अपगब्भ       |
|------------------------------------------------|-----------------------------|----------------|--------------------|--------------------------------|-------------------------|
| भिनत्ति<br>म्रियते                             | भेदति<br>मरति               | भेदइ<br>मरइ    | पत्या<br>गवाम्     | पतिना<br>गोनाम्                | पइ <b>णा</b><br>गुन्नम् |
| ददाति                                          | दाति                        | दाइ            | अस्मभ्यम्          | अ <del>स</del> मे <sup>'</sup> | अह्ये                   |
| दभाति<br>इच्छति                                | धाति<br>इ <del>च</del> ्छते | धाइ<br>इच्छए   | यूयम्<br>त्रयागाम् | युष्मे<br>त्रीणाम्             | तुह्ये<br>तिण्हम्       |
| ईव्टे                                          | <b>ई</b> शे                 | ईसए            | दैवै:              | देवेभिः                        | देवेहि                  |
| अमथ्नात्                                       | मथीत्                       | मथीअ           | नेतुम्             | [ नेतवे ]                      | नेतवे                   |
| अभूत्                                          | भूत                         | भवीअ           | इतरत्              | इतरं                           | इतरं                    |
| लौकिक                                          |                             |                | वैदिक              | संस्कृत                        | प्राकृत                 |
| सलोप                                           | स्पृशन्य                    | Ī              | पृशन्य             | स्पृहा                         | पिहा                    |
| हको ध—                                         | सह                          | [              | सध                 | इह                             | इध                      |
| ऋ को र—                                        | ऋजिष्टः                     | į              | रजिष्टम्           | ऋजु                            | रजु                     |
| अ <b>तु</b> स्वारसे पूर्व <b>ह्रस्</b> व-युवां |                             |                | युवं               | देवानां                        | देवानं                  |

#### संस्कृत भाषा का ह्वास

पूर्व लिखा जा चुका है कि संस्कृत भाषा प्रारम्भ में अतिविस्तृत थी। संसार की समस्त विद्याओं के पारिभाषिक तथा सर्वव्यवहारोपयोगी शब्द इसमें वर्तमान थे। कोई भी छान्दस वा आर्प प्रयोग इस से बाहर न था। सहस्रों वर्षों तक यह संसार की एकमात्र बोलचाल की भाषा रही। उस अतिविस्तृत मूल भाषा में देश, काल और परिस्थित की भिन्नता तथा आर्यसंस्कृति के केन्द्र से दूरता के कारण शतैः शतैः परिवर्तन होने लगा, उसी परिवर्तन से संसार की समस्त अपभ्रंश भाषाओं की उत्पत्ति हुई। यद्याप इस परिवर्तन को प्रारम्भ हुए सहस्रों वर्ष बीत गये, और उन अपभ्रंश भाषाओं में भी उत्तरीत्तर अधिकाधिक परिवर्तन हो गया, तथापि संस्कृत भाषा के साथ उनकी तुलना करने पर पारस्परिक प्रकृति विकृति भाव आज भी स्पष्ट प्रतीत होता है। इन अपभ्रंश भाषाओं के वर्तमान स्वरूप की अपेक्षा प्राचीन स्वरूप संस्कृत भाषा के अधिक निकट था।

यास्कीय निरुक्त और पात जल महाभाष्य से विदित होता है कि इस अतिमहती संस्कृत भाषा का प्रयोग विभिन्न देशों में बंटा हुआ था। यथा—आर्यावर्तदेशवासी गमन अर्थ में 'गम्लू' धातु का प्रयोग करते थे, सुराष्ट्रवासी 'हम्म'' का, प्राच्य तथा मध्यदेशवासी 'रह' का और काम्बोज 'शव' का। आर्यों में 'शव' धातु के आख्यात का प्रयोग नहीं होता, वे लोग उसके निष्पन्न केवल 'शव' शब्द का प्रयोग करते हैं। लवन=काटना अर्थ में ''दा'' धातु के 'दाति' आदि आख्यात पदों का प्रयोग प्राप्तेश में होता था, और ष्ट्रन्-प्रत्ययान्त ''दात्र'' शब्द उदीच्य देश में बोला जाता था। शें आजकल भी पञ्जाबी भाषा में 'दात्र' का स्त्रीलिङ्ग 'दान्नी' शब्द का व्यवहार होता है। अत एव यास्क ने लिखा है—इस प्रकार देशभेद से बंटे हुए प्रयोगों को ध्यान में रख कर शब्दों का निर्वचन करना चाहिये। अर्थात् किसी देश में प्रयुक्त शब्द की व्युत्पत्ति उसी प्रदेश में प्रयुक्त असम्बद्ध धातु से करने की चेष्टा न करके देशान्तर में प्रयुक्त मूल धातु से करनी चाहिए।

इस लेख से यह सुस्पष्ट है कि संस्कृत भाषा के विभिन्न शब्दों का प्रयोग विभिन्न देशों में बंटा हुआ था। अतः उन देशों में ज्यों ज्यों म्लेच्छता की वृद्धि होती गई त्यों त्यों वहां से संस्कृत भाषा का लोप होता गया, और उन उन देशों में प्रयुक्त संस्कृत भाषा के विशिष्ट प्रयोग लुप्त हो गये। इस प्रकार संस्कृत भाषा के प्रचार-चेत्र के संकोच के साथ साथ भाषा का भी महान् संकोच हो गया। यदि आज भी संसार की समस्त भाषाओं का इस दृष्टि से अध्ययन किया जाय तो संस्कृत भाषा के शतशः लुप्त प्रयोगों का युनरुद्धार हो सकता है। महाभाष्यकार पत ज्विल भाषा के संकोच और विकार के इस सिद्धान्त से भले प्रकार विज्ञ था। वह लिखता है—

सर्वे खत्वच्येते शब्दा देशान्तरेषु प्रयुज्यन्ते । न चेवोपलभ्यन्ते । उपलब्धो यत्नः क्रियताम् । महान् शब्दस्य प्रयोगविषयः । सप्तद्रीपा

१. पहम्मतीति पाठे हम्मति: कम्बोजेषु प्रसिद्धः इनि । गउडवाह टीका वृष्ठ २४५ । महाभाष्य से विरुद्ध होने के कारण् टीकाकार का लेख ऋगुद्ध है ।

२. ग्रथापि प्रकृतय एवैकेषु भाष्यन्ते, विकृतय एकेषु । शविर्तातिकर्मा कम्बोजे-ब्वंब भाष्यते । · · · · · विकारमस्यार्थेषु भाषन्ते शव इति । दातिर्लवनार्थे प्राच्येषु, दात्रमुदीन्येषु । निरुक्त २।२॥ तथा पृष्ठ १० टिप्पणी ३ में महाभाष्य का उद्धरण ।

३. एवमेकपदानि निर्द्भात्। निरुक्त २।२॥

वसुमती ....। एतस्मिश्चातिमहति प्रयोगविषये ते ते शब्दास्तत्र तत्र नियतिवषया हृष्यन्ते ।

यद्यपि महाभाष्यकार के समय मे संस्कृत भाषा का प्रचार समस्त भूमण्डल में नहीं था, तथापि वह पाि्णनीय व्याकरण से सिद्ध होने वाले शब्दों का प्रयोगन्नेत्र सप्तद्वीपा वसुमती लिखता है, और उनकी उपलब्धि के लिये प्रेरणा करता है। इससे स्पष्ट है कि वह अपभ्रंश भाषाओं की उत्त्वित संस्कृत से मानता है, और उनके द्वारा संस्कृत भाषा से लुप्त हुए प्रयोगों की उपलब्धि के लिये प्रेरणा करता है।

मंस्कृत भाषा से शब्दों का लोप तथा भाषा का संकोच किस प्रकार हुआ इसका अति संज्ञिप्त सप्रमाण निदर्शन आगे कराते हैं—

१—भाषावृत्तिकार पुरुषोत्तमदेव ने ६।१।७७ की वृत्ति में एक वार्त्तिक लिखा है—इकां यिएभन्यं प्रधानं व्याडिगालवयोरिति वक्तव्यम्। तदनुसार व्याडि और गालव आचार्यों के मत में 'दध्यत्र मध्वत्र' प्रयोग विषय में 'दध्यत्र मध्वत्र' प्रयोग भी होते थे। पुरुषोत्तमदेव से प्राचीन जैनेन्द्र व्याकरण के व्याख्याता अभयनन्दी ने संग्रह के नाम से इस मत का उक्लेख किया है। हैमचन्द्र ने स्वोपज्ञ बृहद्भवृत्ति और पाल्यकीर्ति ने स्वोपज्ञ अमोघा वृत्ति में यण्-व्यवधान पज्न का निर्देश किया है। अतः यण्-व्यवधान पक्ष में 'दिध्यत्र मधुवत्र' आदि प्रयोग भी कभी लोक में साधु माने जाते थे, यह निर्विवाद है। तैत्तिरीय आदि शाखाओं में इस प्रकार के

भ्वादीनां वकारोऽयं लक्त्रणार्थः प्रयुज्यतं । व्यवधानिमको यरिमर्वायुवम्बरयोरिव ॥

१. महाभाष्य । ऋ० १। पा० १। ऋा० १॥

२. इकां यिष्भव्यविधानमेकेषामिति संग्रहः । जैनेन्द्र महावृत्ति । १ । २ । १ ।। पं ० ज्ञितीशचन्द्र चटजीं ने 'टेकनीकल टर्म्स आफ संस्कृत ग्रामर' के पृष्ठ ७१ के टिप्पण् में निम्न पाठ उद्धृत किया है—

३. केचित्त्विवर्णादिभ्यः परान् यरलवानिच्छन्ति । दधियत्र, तिरिय**ङ्**, मधुवत्र भूवाटयः । हेम व्याकः १ । २ । २१ ॥

४. शाकटायन व्या० १ । १ । ७३ ॥ लघुकृत्ति—इको यिपमर्व्यवधानिमध्येके ।
 पृष्ठ २३ । इको यिक्रमर्व्यवधानिमध्येके । दिधियत्र मधुवत्र । ग्रमोधा कृति १४ १५ ।

कुछ प्रयोग उपलब्ध होते हैं। बौधायन गृद्ध में 'च्यहें' के स्थान में 'त्रियहें' का प्रयोग मिलता है। कैवल्य उपनिषद्ध १।१२ में 'स्त्रीयन्नपानादिं-विचित्रभाँगैंः' प्रयोग में यण्व्यवधान देखा जाता है। प्रतीत होता है कालान्तर में लोकभाषा में से यण्व्यवधान वाले प्रयोगों का लोप होजाने से पाण्णिन ने यण्व्यवधान पत्त का साक्षात् निर्देश नहीं किया, परन्तु 'भूवाद्यो धातवः' मूल में वकार-व्यवधान का प्रयोग करते हुए यण्व्यवधान पत्त को स्वीकार अवश्य किया है।

कात्यायन के समय में यण्यवधान वाले प्रयोगों का लोक में प्रायः अप्रयोग हो गया था, केवल प्राचीन वैदिक साहित्य में उनका प्रयोग सीमित रह गया था। अतः उसने वैदिक प्रयोगों का साधुत्व दर्शाने के लिये 'इयङादिप्रकरणे तन्वादीनां छुन्दस्ति बहुलम्' वर्तिक बनाया, और उनमें इयङ् उवङ् की कल्पना की। परन्तु इससे 'भूवादयः' पद की निष्पत्ति नहीं हुई। अतः महाभाष्यकार को यहां अन्य क्लिष्ट कल्पनाएं करनी पडीं। इ

- १. जैमिनि ब्राह्मण् १ । ११२ का पाठ है—'प्राण् इति द्वे ब्राच्चेर, ब्रापान इति त्रीणि, ज्यान इति त्रीणि, तदशै संपद्यन्ते'। यहां मुद्रित पाठ 'ज्यान' ब्राशुद्ध हं 'वियान' चाहिये । 'वियान' पाठ होने पर ही तीन ब्राच्चर बनते हें।
  - २. त्रियहे पर्यवेते ऽथ । बौ० गृह्यशेष ५ । २ ॥ पृष्ठ ३६२ ।
  - ३. स्त्रियन्नपानादि० पाठान्तर । इस में इयङ् हुन्ना है ।
  - ४. ग्रष्टा॰ १।३।१॥ ५. महामाष्य ६ ।४।७७॥
- ६. भूवादीनां वकारोऽत्रं मङ्गलार्थः प्रयुज्यते । महाभाष्य १।३।१॥ स्त्रभयनन्दी ने पृवीक्त (पृष्ठ २६, टि०२) संग्रह का वचन उद्धृत करके 'मङ्गलार्थः' के स्थान में 'लक्षणार्थः' पदा है। जैनेन्द्र व्या० महावृक्ति १।२।१।
- ७. कुरङ्गसदृशो विकटबहुविषागाः [मृगविशेषः]। ग्रप्टाङ्गहृदय हेमाद्रिटीका सूत्रस्यान ३ । ५० ॥
- ५. श्रापिशालिस्तु—न्यङ्कोनेंच्मावं शास्ति, न्याङ्कवं चर्म । उज्ज्व उत्पादिवृत्ति पृष्ठ ११ ॥ तुलना करो—न्यङ्कोस्तु पृवें श्रवृतैजागमस्याम्युदयाङ्कतां स्मरन्ति । यथाहु:-

बना है। पूर्व प्रदिश्ति नियम के अनुसार सिन्ध होकर न्यङ्कु और नियङ्कु ये दो रूप बनेंगे। अतः नियङ्कु से 'नैयङ्कवम्' और न्यङ्कु से 'न्यङ्कवम्' प्रयोग उपपन्न होंगे। अर्थात् दोनों तिहत-प्रत्ययान्तों की दो विभिन्न प्रकृतियां किसी समय भाषा में विद्यमान थीं। उन में से यण्व्यवधान वाली 'नियङ्कु' प्रकृति का भाषा से उच्छेद हो जाने पर उत्तरवर्ती वैयाकरणों ने दोनों तिहत-प्रत्ययान्तों का सम्बन्ध एक न्यङ्कु शब्द से जोड दिया।

पाणिति ने पदान्तस्यान्यतरस्याम् (७।३।६) सूत्र द्वारा श्वापद शब्द के श्वापदम् शौवायदम् जो दो रूप दर्शाए हैं उनकी भी यही गति समझनी चाहिए।

३—गोपथ ब्राह्मण २ । १ । २५ में 'त्रैयम्बक' पद का प्रयोग मिलता है । वैयाकरण इस की निष्यत्ति 'त्र्यम्बक' शब्द से मानते हैं । यहां भी 'त्रिमअम्बक' में पूर्वोक्त नियमानुसार सन्धि होने से 'त्रियम्बक' और 'त्र्यम्बक' दो शब्द निष्पन्न होने हैं । अतः त्रैयम्बक पद की निष्पत्ति 'त्रियम्बक' शब्द से माननी चाहिये । महाभाष्यकार ने 'इयङादिप्रकरों तन्वादीनां छन्दिस बहुलम्' वार्तिक पर निम्न वैदिक उदाहरण दिये हैं --

तन्त्रं पुषेम, तनुवं पुषेम । विष्वं पश्य, विषुवं पश्य । स्वर्गं लोकम् , सुवर्गं लोकम् । त्र्यम्बकं यजामहे , त्रियम्बकं यजामहे ।

महाभाष्यकार ने यहां स्पष्टतया ज्यम्बक और त्रियम्बक दोनों पदों का पृथक् पृथक् प्रयोग दर्शाया है। वैदिक वाङ्मय के उपलभ्यमान ग्रन्थों में कठ कपिष्टल संहिता और बौधायन गृह्यसूत्र में त्रियम्बक पद का

न्यङ्कोः प्रतिपेधान्न्याङ्कवम् इति । वाक्यपदीय वृष्पभ्टेवटीका पृष्ठ ४४ । न्यङ्कोर्वेति केचित्, न्याङ्कवम्, नैयङ्कवम् । प्रक्रियाकौमुदी भाग १, पृष्ठ ८१५ । प्रक्रियासर्वस्य तिद्धत प्रकरण् पृष्ठ ७२ । देखो सरस्वतीकण्ठाभरण् का ''न्यङ्कोश्च" (७।१।२३) सूत्र ।

१. नावञ्चेः । पञ्चपादी उत्पादि १ । १७; दशपादी उत्पादि १ । १०२ ॥

२. न थ्वाभ्यां पदान्ताभ्यां पृवीं तु ताभ्यामैच् । ग्राष्टा० ७ । ३ । ३ ॥

३. महामान्य ६। ४। ७७॥ ४ स्त्रव देवं त्रियम्बकम्, त्रियम्बकं यजामहे। किपिशल ७। १०॥ सम्पादक ने हस्तलेख के मूल 'त्रियम्बक' पाठ को बदलकर 'त्र्यम्बक' छापा है। देखो पृष्ठ ८७, टि॰ १, ३।

५. बै॰ गृह्यशेष सूत्र ३ । १२, पृष्ठ २६६ ।

प्रयोग मिलता है। महाभारत में भी त्रियम्बक पद का प्रयोग उपलब्ध होता है। किलदास ने कुमारसम्भव में त्रियम्बक और त्र्यम्बक दोनों पदों का प्रयोग किया है। कित्वपुराण ६।४।७७ में भी त्रियम्बक पद प्रयुक्त है। इस प्रकार वैदिक तथा लौकिक उभयविध वाङ्मय में 'त्रियम्बक' पद का निर्बाध प्रयोग उपलब्ध होता है। इससे स्पष्ट है कि 'त्रैयम्बक' की मूल प्रकृति 'त्रियम्बक' है, त्र्यम्बक नहीं।

इसी प्रकार पाणिनीय गणपाठ ७। ३। ४ में पठित 'स्वर्' शब्द के उदाहरण काणिकावृत्ति में 'स्वर्भवः सीवः। स्रव्ययानां भमात्रे टिलोपः। स्वर्गमनमाह सीवर्गमनिकः।" दिये हैं। तैंत्तिरीय संहिता में 'स्वर्' के स्थान में सर्वत्र 'सुवर्' शब्द का प्रयोग मिलता है, अतः 'सौवः' का सम्बन्ध 'सुवर्' और 'सौवर्गमनिकः' का 'मुवर्गमन' से मानना अधिक यूक्त है।

हमारा विचार ह पांग्रांनीय व्याकरण में जहां जहां ऐच् आगम का विधान किया है वहां सर्वत्र इस प्रकार की उपपत्ति हो सकती है। हमारे इस विचार का पोपक एक प्राचीन वचन भी उपलब्ध होता है। भगवान् पत जिल ने महाभाष्य १।४।२ में पूर्वाचार्यों का एक सूत्र उद्दधृत किया है—'खोरचि वृद्धिप्रसङ्गे इयुवी भवतः'। इस का अभिप्राय यह है कि पूर्वाचार्य 'वि+आकरण्+त्र्राण्' और 'सु+श्राश्व+त्र्राण्' इस अवस्था में वृद्धि की प्राप्ति में यणादेश को बाधकर 'इय्' 'उव्' आदेश करते थे। अर्थात् वृद्धि करने से पूर्व 'वियाकरण्' और 'सुवश्व' प्रकृति बना लेते थे और तत्पश्चात् वृद्धि करते थे।

प्रतीत होता है जब यण्व्यवधान वाले पदों का भाषा से उच्छेद हो

१. येन देवस्त्रियम्बकः । शान्तिपर्व ६६ । ३३ ॥ कुम्भघोग् संस्क० । त्रियम्बको विश्वरूपः । सभापर्व १०।२१ पृता संस्क० ।

२. त्रियम्बकं संयमिनं ददर्श । ३ । ४४ ॥ व्यक्तीर्यंत व्यम्बकपादमूलं । ३ । ६१ ॥ कुमारसंभव ३ । ४४ पर श्रक्णगिरिनाथ लिखता हे—'छुन्दो-विचितिकारैः इयङ् उवङ् श्राटेशस्योक्तस्वात् । नारायण् ने इस पद पर 'त्रियम्बकं नान्यसुपस्थितासी—इति भर्तृहरिप्रयोगात्' पाठ उद्धृत किया है ।

३. पञ्चवक्तास्त्रियम्बकाः । रसार्गव तन्त्र २ । ६० ॥

४. तस्य श्रोत्रं सौवम् । शतः = । १ । २ । ४ ।।

गया, तब वैयाकरणों ने उन से निष्पन्न तद्धितप्रत्ययान्त प्रयोगों का सम्बन्ध तत्समानार्थक यणादेश वाले शब्दान्तरों के साथ कर दिया।

४—पाणिनि ने प्राचीन परम्परा के अनुसार एक सूत्र पढ़ा है—लोहिता-दिडाज्भ्यः भ्यष्' तदनुसार 'लोहितादिगण पठित 'नील हरित आदि शब्दों से 'वा भ्यषः'' सूत्र से नीलायित नीलायते, हरितायित हरितायते' दो दो प्रयोग बनते हैं। इस सूत्र पर वातिककार कात्यायन ने लिखा हैं— लोहितडाज्भ्यः भ्यष् वचनम्, भृशादिष्वितराणि। अर्थात् लोहितादिगण पठित शब्दों में से केवल लोहित शब्द से भ्यष् कहना चाहिये, शेव नील हरित आदि शब्द भृशादिगण में पढ़ने चाहिये।

भृशादिगण में पढ़ने से नील लोहित आदि से क्यङ् प्रत्यय होकर केवल 'नीलायते लोहितायते' एक रूप ही निष्पन्न होगा। प्रतीत होता है पाणिनि ने प्राचीन व्याकरणों के अनुसार नील हरित आदि शब्दों के दो दो प्रकार के प्रयोगों का साधुत्व दर्शाया है, परन्तु वार्तिककार के समय इन के परस्मैपद के प्रयोग नष्ट हो एवं। अत एव उसने लोहितादिगण में नील लोहित आदि शब्दों का पाठ व्यर्थ समझ कर भृशादि में पढ़ने का अनुरोध किया। यदि ऐसा न माना जाय तो पाणिनि का लोहितादि गण का पाठ प्रमत्तपाठ होगा।

५—महाभाष्य में अनेक स्थानों पर 'श्रविरिवकन्याय' का उल्लेख करते हुए लिखा है—'श्रवेर्मा सम्' इस विग्रह में अवि शब्द से तद्वितोत्पत्ति न होकर 'श्रविक' शब्द से तद्वित प्रत्यय होता है, और 'श्राविक' प्रयोग बनता है।' यहां स्पष्ट आविक की मूल प्रकृति अविक मानी है। परन्तृ वैयाकरण उसका विग्रह 'श्रविकस्य मांसम्' नहीं करते, 'श्रवेर्मा सम्' ऐसा ही करते हैं। यदि इसके मूल कारण पर ध्यान दिया जाय तो स्पष्ट

- १. ऋषा० ३ । १ । १३ ।। २. ऋषा० १ । ३ । ६० ॥
- ३. ऋधिक सम्भव है यह महाभाष्यकार का वचन हो।
- ४. भाष्यवचन पच्च में पतऋलि के समय ।
- ५. तत्र द्वयोः समानार्थयोरेकेन विग्रहोऽपरस्मादुत्पत्तिर्भविष्यत्यविरविकन्यायेन । तद्यया-स्रवेमीसमिति विग्रह्म स्रविकशब्दादुत्पत्तिर्भवति स्राविकमिति । ४ । १ । ८८८॥ ४ । २ । ६०॥ ४ । २ । १३१॥ ५ । १ । ७, २८ ॥ इत्यादि ।

होगा कि लोक में आविक की मूल प्रकृति 'अविक' का प्रयोग न रहने पर उसका विग्रह 'अविकस्य मांसम्' करना छोड़ दिया, और अवि शब्द से उसका सम्बन्ध जोड़ दिया। स्त्रीलिङ्ग अविका शब्द का प्रयोग ऋग्वेद १।१२६। ७; अथर्व २०।१२९।१७ और ऋग्वेद खिल ५।१५।५ में मिलता है। अतः अविक शब्द की सत्ता में कोई सन्देह नहीं हो सकता।

६—कानीन पद की सिद्धि के लिये पाणिनि ने सूत्र रचा है— कन्याया: कनीन च। इसका अर्थ है—कन्या से अपत्य अर्थ में अग् प्रत्यय होता है और कन्या को कनीन आदेश हो जाता है।

वेद में वालक अर्थ में 'कनीन' शब्द का प्रयोग असकृत् उपलब्ध होता है। अवेस्ता में कन्या अर्थ में कनीना का अपभ्रंश 'कड़नीन' का प्रयोग मिलता है। इस से प्रतीत होता है कि जिस प्रकार 'शवित' मूल प्रकृति का आर्यावर्तीय भाषा में प्रयोग न होने पर भी उस से निष्पन्न 'शव' शब्द का प्रयोग यहां की भाषा में उपलब्ध होता है उसी प्रकार कानीन की मूल प्रकृति कनीना का प्रयोग भी आयावर्तीय भाषा में न रहा हो, किन्तु उस से निष्पन्न कानीन का व्यवहार आर्यावर्तीय संस्कृत भाषा में होता है । अवेस्ता में 'कड़ीना' का व्यवहार वता रहा है कि ईरानियों की प्राचीन भाषा में 'कनीना' पद का प्रयोग होता था। पाणिन प्रभृति वैधाकरणों ने यहां की भाषा में कनीना का व्यवहार न होने से उस से निष्पन्न कानीन का सम्बन्ध तत्समानार्थक कन्या शब्द से जोड़ दिया। तदनुमार उत्तरकालीन वैयाकरण कानीन का विग्रह "कनीनाया अपत्यम्" न करके "कन्याया अपत्यम्" करने लगे और कानीन की मूल प्रकृति कनीना को सर्वथा भूल गये। इस विवेचन से स्पष्ट है कि कानीन की वास्तविक मूल प्रकृति कनीना है, कन्या नहीं।

७—निरुक्त ६ । २८ में लिखा है—धामानि त्रयाणि भवन्ति । स्थानानि, नामानि, जन्मानीति । अनेक वैयाकरण निरुक्तकार के ''त्रयाणि' पद को असाधु मानते हैं, किन्तु यह ठीक नहीं है । त्रि शब्द

१. ऋष्टा० ४ । १ । १९६ ॥ २. पूर्व पृष्ठ ११, टि० २ । ३. पूर्व पृष्ठ ११, टि० ३ । ४. पूर्व पृष्ठ १० ।

५. तुलना करो—ब्रह्मणो नामानि त्रयाणि । स्वामी दयानन्द सरस्वती कृत उणादिकोष १ । १३२ ॥

का समानार्थक 'त्रय' स्वतन्त्र शब्द है। वैदिक ग्रन्थों में इसका प्रयोग बहुधा मिलता है। वैतिक संस्कृत में त्रि शब्द के पष्टी के बहुवचन में ''त्रयाणाम्'' प्रयोग होता है। पाणिनि ने त्रय आदेश का विधान किया है। वेद में ''त्रीणाम्, त्रयाणाम्'' दोनों प्रयोग होते हैं। इन में स्पष्टतया ''त्रीणाम्'' त्रि शब्द के पष्टी विभक्ति का बहुवचन है और ''त्रयाणाम्'' त्रय शब्द का। त्रि और त्रय दोनों समानार्थक हैं। प्रतीत होता है त्रि शब्द के पष्टी का बहुवचन ''त्रीणाम्'' का प्रयोग लोक में लुप्त हो गया, उसके स्थान में तत्समानार्थक त्रय का ''त्रयाणाम्'' प्रयोग व्यवहृत होने लगा और त्रय की अन्य विभक्तियों के प्रयोग नष्ट हो गये। संस्कृत से लुप्त हुए 'त्रीणाम्' पद का अपभ्रंश 'तिण्हम्' प्राकृत में प्रयुक्त होता है। भाषा में 'तीन्हों का' प्रयोग में 'तीन्हों' प्राकृत के 'तिण्हम्' का अपभ्रंश है।

द—पाणिनि ने पष्टचन्त से ज़्च् और अक प्रत्ययान्त के समास का निषेध किया है। परन्तु स्वयं जिनकर्तुः प्रकृतिः 'क्त्ययोजको हेतुश्च" आदि में समास का प्रयोग किया है। इस विषय में दो कल्पनाएं हो सकती हैं। प्रथम—पाणिनि ने तूत्रों में जो तृच् और अक प्रत्ययान्त के समास का प्रयोग किया है वह अशुद्ध है। दसरा—तृच् और अक प्रत्ययान्त का पष्टचन्त के साथ समास ठीक है, परन्तु पाणिनि ने अल्प प्रयोग होने से उस का समास पच्च नहीं दर्शाया। इन में दितीय पच्च ही युक्त हो सकता है।

१. हेमचन्द्र ने उगादि ३६७ में ग्रकारान्त 'त्रय' शब्द का साधुत्व दर्शाया है।

२, ऋग्वेद १०।४५।२; यजुर्वेद १२।१६॥ ऋ०६।२।७ में प्रयुक्त 'त्रययाथ्यः' में भी प्रवेपद त्रय' ऋकारान्त है।

३. त्रेस्त्रयः । ऋष्टा० ७ । १ । ५३ ॥

४. काशिका ७ । १ । ५३ — त्रीगामित्यपि भवति ।

५. काशिका२।२।१६॥ ६. ऋष्टा०१।४।३०॥

६. सूत्रवार्तिकभाष्येषु दृश्यते चापशब्दनम् । तन्त्रवार्तिक, शाबरभाष्य पृना संस्क० भाग १, पृष्ठ २६०। सर्वदर्शनसंग्रह में पाणिति दर्शन में लिखा है — लोक में समास हो जाता है, परन्तु निषेध वैदिक प्रयोगों के लिए स्वरविशेष के कारण किया है।

क्योंकि पािरानीय सूत्रों में अनेक ऐसे प्रयोग हैं जो पािरानीय शब्दानुशासन से सिद्ध नहीं होते हैं। पािरानि जैसा शब्दशास्त्र का प्रामाणिक आचार्य अपशब्दों का प्रयोग करेगा, यह कल्पना उपपन्न नहीं हो सकती। वस्तुतः ऐसे शब्द प्राचीन भाषा में प्रयुक्त थे। रामायण महाभारत आदि में तृच् और अक प्रत्ययान्तों के साथ पिटी का समास प्रायः देखा जाता है। अष्टाध्यायी में अनेक आपवादिक नियम छोड़ दिये हैं। अत एव महाभाष्यकार ने लिखा है—नैकमदाहरणं योगारम्मं प्रयोजयित।

९—पाणिनीय व्याकरणानुसार 'बध' धातु का प्रयोग आशिषि लिङ्,  $^{8}$  लुङ्,  $^{8}$  और क्वुन् प्रत्यय के अतिरिक्त नहीं होता। नागेश महाभाष्य २। ४। ४३ के विवरण में स्वतन्त्र वध धातु की सत्ता का प्रतिष्ध करता है। परन्तु वैशेषिक दर्शन में 'बधित' और आपस्तम्ब

- १. यथा—पुराण् ४।३।१०५, सर्वनाम १।१।१७, प्रन्थवान्ती-ब्राह्मण् शब्द ४।३।१०५, इत्यादि । वैयाकरण् इन्हें निपातन (पाण्पिनीय-व्यवहार) से साधु मानते हैं। यदि ये प्रयोग साधु हैं, तो पाणिनि के 'तिर्यान्त' (३।४।६०) 'श्रन्वन्ति' (३।४।६४) श्रादि प्रयोग साधु=लोक व्यवहार्य क्यों नहीं ?
- २. महाभाष्य ७।१।६६ ॥ तुलना करो—नैकं प्रयोजनं योगारम्मं प्रयोजयित ।
  महाभाष्य १।१।१२,४१।। ३।१।६७।। भर्तृहरि ने लिखा है—''संज्ञा ग्रौर परिभाषा
  सूत्र एक प्रयोजन के लिये नहीं बनाये जाते, प्रयोगसाधकसूत्र एक प्रयोजन के लिये
  भी रचे जाते हैं।'' (भाष्यटीका १ । १ । ४१ ) यह कथन सर्वांश में ठीक नहीं ।
  महाभाष्य ७.१।६६ के उपर्युक्त पाठ से स्पष्ट है कि एक उदाहरण् के लिये प्रयोगसाधक सूत्र रचा ही जावे, यह श्रावश्यक नहीं हैं। तुलना करो—नैकमुदाहरण्
  हस्त्रप्रह्म् प्रयोजयित । महाभाष्य ६ । ४ । ३ ।। नव्य व्याख्याकार ''नैकमुदाहरण्
  सामान्यसूत्रं प्रयोजयित, यथा 'श्रमेर्टक्' (४।२।३३ ) स्थाने न 'इकारान्ताट्टक्'
  इत्येवं प्रवत्रे' ऐसा कहते हैं।
  - ३. हुनो वध लिङि । ऋष्टा०२।४।४२॥
  - ४. लाङ च. ग्रात्मनेपदेष्वन्यतरस्याम् । ग्राष्टा० २ । ४ । ४३, ४४ ॥
  - ५. हनो वध च । उग्रा० २।३८॥ ६. स्वतन्त्रो वधधातुस्तु नास्येव ।।
  - ७. न तस्य कार्यं करणं च वधति । १ । १ । १२ ।।

यज्ञपरिभाषा में 'बध्यन्ते' प्रयोग उपलब्ध होता है। काशिका ७। ३। ३५ में वामन स्वतन्त्र वध धातृ की सत्ता स्वीकार करता है। हैम न्याय संग्रह की स्वोपज्ञ टीका में हेमहंसगिए। 'वध' का निर्देश करता है। इससे स्पष्ट है कि कभी वध धातु के प्रयोग सब लकारों तथा सब प्रक्रियाओं में होते थे।

१०—भट्टोजि दीचित ने शब्दकौस्तुभ १।१।२७ में लिखा है —चाक-वर्मग्र आचार्य के मत में 'द्वय' शब्द की सर्वनाम संज्ञा होती थी। ' तदनुसार 'द्वये, द्वयस्मै, द्वयस्मात्, द्वयेषाम्, द्वयस्मिन्' प्रयोग भी साधु थे। परन्तु पाग्रिनि के व्याकरणानुसार 'द्वय' शब्द की केवल प्रथमा विभक्ति के बहुवचन में विकल्प से सर्वनाम संज्ञा होती है। ' माध किंव ने शिश्यालवध में 'द्वयेषाम्' पद का प्रयोग किया। <sup>६</sup>

११—प्राकृत भाषा में देव आदि अकारान्त पुँ सिङ्ग शब्द के तृतीया

१. प्रकररंगन विषयो बध्यन्ते । १ | २ | २७ || तुलना करो—वध्यत यास्तु बाह्यन् । मनु• ३ । ६८ ||

२. विधः प्रकुत्यन्तरं व्यक्कतान्ते। ठिस्तः । तुलना करो—विधः प्रकुत्यन्तरम् । जैन शाकटायन लघुवृत्ति ४ । २ । १२२ ॥ ३. यघ हिसायम् । वधितः । पृष्ठ १४३ ।

४. यत्त कश्चिदाह चाक्रवर्मग्राच्याकरण् द्वयपदस्यापि सर्वनामताभ्युपगमात् ....।

भट्टोजि दोव्वित चाकवर्मण के मत का निर्देश करके भी उसके मत का निराकरण करता है। नवीन वैयाकरणों का 'ययोत्तरमृतीनां प्रामाण्यम्' मत व्याकरणाम्मान्न-विरुद्ध है। कवित् मतभेद से दो प्रकार के रूप निष्पन्न होने पर दोनों ही प्रयोगार्ह होते हैं। महाभाष्यकार ने लिखा है—'इहान्ये वैयाकरणा मुजेरजादी संक्रमे विभाषा दृद्धिमारभन्ते, तदिहापि साध्यम्' (१।१।३)। पाणिनि के मतानुसार 'मृजन्ति' रूप ही होगा चाहिए। परन्तु भाष्यकार ने यक्षं श्रम्य वैयाकरणों द्वारा निर्दिष्ट रूपान्तरों को भी 'साध्य' कहा है। श्रतः 'यथोत्तरमृतीनां' मत सर्वेथा चित्त्य है।

५. श्रष्टा॰ १।१।३३।। ६. व्यथां द्वयेषामपि मेदिनीमृताम् । १२।१३॥ हेमचन्द्र इसे श्रप्पाठ मानता है । देखो हैमव्या॰ बृहद्वृत्ति पृष्ठ ७४ । विभक्ति के बहुवचन में 'देवेहि' आदि प्रयोग होते हैं।' अर्थात 'भिस' को 'ऐस' नहीं होता। प्राकृत के नियमानुसार 'भिस' के भकार को हकार होता है, और सकार का लोप हो जाता है। अपभ्रंश शब्दों की उत्पत्ति लोक प्रयुक्त शब्दों से होती है, अतः प्राकृत के 'देवेहि' आदि प्रयोगों से सिद्ध है कि कभी लौकिक संस्कृत में 'देवेभिः' आदि शब्दों का प्रयोग होता था, वेद में 'देवेभिः, करोंभिः' आदि प्रयोग प्रसिद्ध हैं। पाणिनीय व्याकरणातुसार लोक में 'देवेभिः' आदि प्रयोग नहीं बनते। कातन्त्र व्याकरण केवल लौकिक भाषा का व्याकरण है, परन्तु उसमें भिस ऐस वा' सुत्र उपलब्ध होता है। इस के अनुसार लोक में 'देवेभिः, देवैः' आदि दोनों प्रकार के प्रयोग सिद्ध होते हैं। बौधायन धर्मसूत्र १६।३२ में एक प्राचीन श्लोक उद्भुत है। उस में 'तेभिः' और 'तैः' दोनों पद एक साथ प्रयुक्त हैं। कातन्त्र के टीकाकारों ने इस बात को न समझ कर 'भिस् ऐस वा' सुत्र के अर्थ में जो क्लिप्ट कल्पना की है, वह चिन्त्य है। कातन्त्र किसी अत्यन्त प्राचीन व्याकरण का संचिप्त संस्करण है, यह हम आगे कातन्त्र के प्रकरण में सप्रमाण दर्शाएंगे। अतः उस में कुछ प्राचीन श्रंश का विद्यमान रहना स्वाभाविक है। वस्तूतः ऐस्त्व का विकल्प मानना ही युक्त है। इसी से महाभारत (आदि १२९। २३) तथा आयुर्वेदीय चरक संहिता का इमें: ४ प्रयोग उपपन्न हो जाता है।

१२—कातन्त्र व्याकरण के 'ऋर् डों' सूत्र' की वृत्ति में दुर्गिसह लिखता है—योगविभागात् पितरस्तर्पयाम: । ऋर्थात्-'अर्' का योग-विभाग करने से शस् परे रहने पर ऋकारान्त शब्द को 'अर्' आदेश होता है । यथा— पितरस्तर्पयाम: । वैदिक ग्रन्थों में ऐसे प्रयोग बहुधा उपलब्ध होते हैं, परन्तु लोकिक भाषा के व्याकरणानुसार ऐसे प्रयोगों का साधुत्व दर्शाना अत्यन्त

र. भिसो हि । वाररुच प्राकृतप्रकश ५ ५५॥ यथा—सिद्धेहि गागाविधेह, हिङ्गुविद्धेहि इत्यादि । भास नाटकचक्र 92 १६५ ॥ पालि में 'देवेहि देवेभि' टोनों प्रयोग होते हैं । 7.7 + 1.7 = 1.7

३. मृगैः सह परिस्पन्दः संवासस्तेभिरेव च । तैरेव सदृशी वृत्तिः प्रत्यत्तं स्वर्गानतृत्पन् ।।

४. दीर्घकालस्थितं प्रतिथ भिन्दाद्वा भेषजैरिमैः । चिकित्सा २१।१२७॥ नेदमद-संतरकोः (७।१।११) नियम का त्रप्रवाद । ५.२।१।६६॥

महत्त्वपूर्ण है। दुर्गिसह ने अवश्य यह बात प्राचीन वृत्तियों से ली होगी। पालि में द्वितीया के बहुवचन में 'पितरो, पितरे' रूप भी होते हैं। ये प्रयोग कातन्त्र निर्दिष्ट मत को सुदृढ़ करते हैं।

१३—पाणिनि जिन प्रयोगों को केवल छान्दस मानता है उन के लिये सूत्र में 'छन्दिस, निगमें' आदि शब्दों का प्रयोग करता है। अत: जिन सूत्रों में पाणिनि ने विशेष निर्देश नहीं किया, उन से निष्पन्न शब्द अवश्य लोक भाषा में प्रयुक्त थे, ऐसा मानना होगा। पाणिनि अपनी अष्टाध्यायी में चार सूत्र पढ़ता है—

# त्रवंशस्त्रसावनञः। भगवा बहुलम्। देशियोवेवीटाम्। अस्ति इत्थिभवतिभ्यां च। अस्ति स्वार्थे

प्रथम दो सूत्रों से 'ऋर्बस्तो ऋर्बस्तः', मधवन्तौ मधवन्तः' आदि प्रयोग निष्पन्न होते हैं। पतश्जिल इस सूत्रों को छान्दस मानता है। ' कातन्त्र-व्याकरण में उपर्युक्त प्रयोगों के साधक 'ऋर्विश्वविन्तरसावनञ्ज्<sup>६</sup> सो च मधवान् मधवा' सूत्र उपलब्ध होते हैं। कातन्त्र केवल लौकिक संस्कृत का व्याकरण है और वह भी अत्यन्त संचिष्ठ। अतः उस में इन सूत्रों के विद्यमान होने और पाणिनीय सूत्रों में 'छुन्दिस' पद का प्रयोग न होने से स्पष्ट है कि 'अर्वन्तौ' आदि प्रयोग कभी लौकिक संस्कृत में विद्यमान थे। अत एव कातन्त्र की वृत्तिटीका में दुर्गिसह लिखता है—

छुन्दस्येतौ योगाविति भाष्यकारो भाषते। शर्ववर्मणो बचनाद् भाषायामप्यवसीयते। तथा च—मघवद्वृत्रज्ञज्ञानिदाने ऋथीकृत-प्रग्रहमर्वतां वज्ञ इति दृश्यते।

१. ऋषा० ६।४।१२७॥

२. ऋषा० ६।४।१२८।।

३. ऋषा० १ । १ । ६ ॥

४. ग्रष्टा० १ । २ । ६ ॥

५. श्रवंगास्त्र मघोनश्च न शिष्यं छान्दसं हि तत् । महाभाष्य ६।४।१२७,१२८।

६. कातन्त्र २ । ३ । २२ ।।

७. कातन्त्र २ । ३ । २३ ॥

प्रकारकार्वेच परिशिष्ट, पृष्ठ ४६३ । भाषावृत्ति ६।४।१२८ में उपिर निर्दिष्ट उद्धरणों का पाठ इस प्रकार है—कर्य 'रुष्ठमीकृतप्रग्रहमर्वतां व्रजस्' इति माघः, 'भघवद् वज्रलजानिदानस्' इति व्योषः ? अर्थात्—महाभाष्यकार इन सूत्रों को छान्दस मानता है, परन्तु शर्व-वर्मा के वचन से इन शब्दों का प्रयोग भाषा में भी निश्चित होता है। जैसा कि 'मधववृत्र' आदि श्लोक में इन का प्रयोग उपलब्ध होता है।

पार्शिन के अन्तिम दो सूत्रों में दीधीङ् वेवीङ् और इन्धी धातुओं का निर्देश है। महाभाष्यकार इन्हें छान्दस मानता है। कातन्त्र के 'दीधीवेच्योध्य,' परोज्ञायामिन्धिश्रमिन्धयमिन्धयममामागुणे' सूत्रों में इन धातुओं का उक्केख मिलता है। प्रथम सूत्र की वृत्ति में दुर्गीसह ने लिखा है—छान्दसावेतों धातृ इन्येके। इस पर त्रिलोचनदास लिखता है—

छान्दसाविति । शर्ववर्मणस्तु वचनाद् भाषायामप्यवसीयते । नहा-यं छान्दसान् शन्दान् व्युत्पादयतीति ।'

अर्थात्—भाष्यकार के मत में दीधीङ् वेवीङ् छान्दस धातुएं हैं, परन्तु शर्ववर्मा के वचन से इन का लौकिक संस्कृत में भी प्रयोग निश्चित होता है, क्योंकि शर्ववर्मा छान्दस शब्दों का ब्युत्पादन नहीं करता है।

आचार्य चन्द्रगोमी ने अपने व्याकरण के लौकिक भाग में 'लिटी-

- १. दीधीवेच्योश्छुन्दोविषयत्वात् । महाभाष्य १।१।६।। इन्घेश्छुन्दोविषयत्वाद् । महाभाष्य १।२।६।। हरदत्त भाषा में भी इन्धी का प्रयोग मानता है । वह लिखता है— एवं तर्हि शपनार्थीमिन्धिग्रहण्-एतज्ञापयति इन्धेभीषायामप्यनित्य स्त्रामिति । समीधे समीधांचक्रे इति भाषायामिष भवति । पदमक्षरी भाग १, पृष्ठ १५३ ।
  - २. कातन्त्र ३।५।१५॥

३. कातन्त्र ३।६।३॥

४. कातन्त्रवृत्ति ३।५।१५॥

५ कातन्त्रवृत्ति-परिशिष्ट पृष्ठ ५३०।

- ६ स्वादिगण् के ब्रन्त में पठित ब्रह दध चमु ऋषि ब्रादि धातुओं को पाणिनि ने छान्दस माना है। काशाकुरून और उसके ब्रनुयायी कातन्त्रकार तथा चन्द्र ने इन्हें छान्दस नहीं माना। द्र॰ चीरतरिङ्गणी पृष्ठ २३१ टि॰ २ का उत्तरार्ध (हमारा संस्करण्)।
- ७. चान्द्र व्याकरण में स्वरपिकया भी थी। इसके श्रमेक प्रमाण उसकी स्वोपश्चित्ति (१।१।२३, १०५, १०८ इत्यादि) में उपलब्ध होते हैं। स्वोपश्चित्ति (१।११२३ में स्वरिवधयक ''ग्रमो वसः'' स्च भी उद्घृत है। इन स्वरिवधक प्रमाणों की उपलब्धि से श्रमुमान होता है कि चन्द्र ने वैदिक प्रक्रिया पर भी सूत्र श्रवश्य रचे थे, क्योंकि स्वरप्रिक्या का मुख्य सम्बन्ध वेद से है। देखो इसी प्रन्थ का चान्द्र-

न्धिश्रन्थग्रन्थाम्' सूत्र में इन्धी धातु का निर्देश किया है और स्वोपज्ञ वृत्ति में 'समीधे' आदि प्रयोग दर्शाए है। अतः उस के मत में 'इन्धी' का प्रयोग भाषा में अवश्य होता है।

पाल्यकीर्ति विरचित जैन शकटायन व्याकरण केवल लौकिक संस्कृत का है, परन्तु उसमें भी इन्धी से विकल्प से आम् का विधान किया।

इसी प्रकार महाभाष्यकार द्वारा छान्दस मानी ग**ई वश कान्तौ** धातु का भी लोक में व्यवहार देखा जाता है।<sup>3</sup>

इन उद्धरणों से व्यक्त है कि संस्कृत भाषा में अनेक शब्द ऐसे हैं जिन का पहले लोक में निर्बोध प्रयोग होता था, परन्तु कालान्तर में उन का लोक भाषा से उच्छेद हो गया और केवल प्राचीन आर्ष वाङ्मय में उनका प्रयोग सीमित रह गया, अतः उत्तरवर्ती वैयाकरण उन्हें केवल छान्दस मानने लग गये।

१४—पाणिनि के उत्तरवर्ती महाकवि भास के नाटकों में पचासों ऐसे प्रयोग मिलते हैं जो पाणिनि-व्याकरण-सम्मत नहीं हैं । उन्हें सहसा अपशब्द नहीं कह सकते । अवश्य वे प्रयोग किसी प्राचीन व्याकरणानुसार साधु रहे होंगे । यहां हम उसके केवल दो प्रयोगों का निर्देश करते हैं—

राजन्-उत्तरपद के नकरान्त के प्रयोग पाणिनीय व्याकरण के अनुसार साधु नहीं हैं। उनसे अष्टाध्यायी ४।४।९१ के नियम से टच् प्रत्यय हो कर वे अकारान्त बन जाते हैं। यथा काशीराजः महाराजः। परन्तु भास के नाटकों की संस्कृत और प्राकृत दोंनों में नकारान्त उत्तरपद के प्रयोग मिलते हैं। यथा —

व्याक्तरण-प्रकरण श्रीर हमारे द्वारा सम्पादित चान्द्र-व्याकरण का उपोद्धात । यह संस्करण शीघ श्लेपेगा ।

१. चान्द्र व्या०५। ३। २५।

२. जाग्रुषसमिन्धे वा । १ । ४ । ८४ ॥

२. 'बिंध भागुरिरस्लोपम्' में तथा यज्जर्भाष्य ७ ; ८ के ग्रन्वय में 'स्वां चाहं विश्म' (स्वामी दयानन्द सरस्वती )।

४. देखो भासनाटकचक, परिशिष्ट B. पृष्ठ ५६६-५७३।

काशिराक्षे। ' सर्वराक्षः। ' महाराजानम् । महाराएएए। ( = महा-राज्ञा )।<sup>¥</sup>

ये प्रयोग निस्सन्देह प्राचीन हैं। वैदिक साहित्य में तो इन का प्रयोग होता ही है," परन्त महाभारत आदि में भी ऐसे अनेक प्रयोग उपलब्ध होते हैं। यथा—सर्वराङ्माम्—आदिवर्व १।१०२॥ सभापर्व ४२।१२॥ नागराङ्गा-आदिपर्व १६ । १३ ॥ मत्स्यराज्ञा-आदिपर्व १ । ११५ ॥

वस्तृतः राजन् नकारान्त और राज अकारान्त दो स्वतन्त्र शब्द हैं। जब समास के विना अकारान्त राज के और तत्पूरुष समास में नकारान्त राजन् उत्तरपद के प्रयोग विरल हो गए तब वैयाकरणों ने नप्राश्वदग्धरथ न्याय $^{\epsilon}$  से दोनों को परस्पर में सम्बद्ध कर दिया । अकारान्त राज शब्द का प्रयोग महाभारत में उपलब्ध भी होता है। इसी प्रकार अकारान्त ऋह शब्द का भी प्रयोग देखा जाता है। पाणिनि द्वारा ऊधसोऽनङ् सुत्र से अनङ् आदेश कर के निष्पन्न किया गया नकारान्त ऊधन् (कुएडोप्नी घटोश्ली ) शब्द के वेद में बहुधा स्वतन्त्र प्रयोग उपलब्ध होते हैं । यथा-

ऊधन ( ऋ०१।१५२।६ ), ऊधनि ( ऋ०१।५२।३ ), ऊधिभः (ऋ॰ ८।९।१९) ऊधनः (ऋ०४।२२,६)।

हमारा तो मन्तव्य है कि पाणिनि ने जहां जहां लोप आगम वर्णविकार द्वारा रूपान्तर का प्रतिपादन किया है वे रूप प्राचीन काल में संस्कृतभाषा में स्वतन्त्र कृप से लब्धप्रचार थे। उनका लोक में अप्रयोग हो जाने पर पाणिनि आदि ने उनसे निष्पन्न व्यावहारिक भाषा में अवशिष्ट शब्दों का अन्वाख्यान करने के लिए लोप आगम वर्णविकार आदि की कल्पना की है।

- १. भासनाटकचक पृष्ठ १८७। २. भासनाटकचक पृष्ठ ४४५।
- ३. यश्रफलनाटक प्रष्ठ २८, ६६ । ४. यश्रफलनाटक प्रष्ठ ५० ।
- ५. यानि देवराशं सामानि .....यानि मनुष्यराशाम् ... । ताएड्य ब्रा० 25120141
  - ६. तवाश्वो नष्टः, ममापि रथं दम्धम्, इत्युभौ संप्रयुज्यावहे । महाभाष्य १।१।५०।
  - ७ राजाय प्रयतेमहि । स्रादि ६४ । ४४ ॥
  - द. श्रष्टा० **५** । ४ । १३१ ॥
- इस प्रकार की व्याख्या के लिए देखिए 'स्त्रादिभाषायां प्रयुज्यमानानाम् श्रपाणिनीयप्रयोगाणां साधुत्वविचारः' पुस्तिका तथा 'ऋषि दयानन्द की पद प्रयोग

भास के अभिषेक नाटक में 'विंशति' के अर्थ में 'विंशत्' शब्द का प्रयोग उपलब्ध होता है।' यह पाणिनीय व्याकरणानुसार असाधु है। पुराणों में अनेक स्थानों पर 'विंशत्' शब्द का प्रयोग मिलता है। यथा—

> ऐस्वाकवश्चतुर्विशत् पाञ्चालाः सप्तर्विशतिः । काशेयास्तु चतुर्विशद् ऋष्टार्विशतिहेंहयः ॥

नारद मनुस्मृति में भी 'चतुर्विशद्' शब्द का प्रयोग उपलब्ध होता है। विश्वार्त की एक प्राचीन वंशावली का पाठ है— लच्मीचन्द्रपूर्वतोऽभूत् पञ्जविशक्तमो नृपः। यह वंशावली श्री पं० भगवद्त्तजी को ज्वाला-मुखी से प्राप्त हुई थी। भ

वस्तुतः प्राचीन काल में संस्कृत भाषा में विश्वित-विश्वत्, त्रिंशिति-विश्वत्, चत्वारिंशति-चत्वारिंशत् आदि दो दो प्रकार के शब्द थे। त्रिंशिति और चत्वारिंशित के निम्न प्रयोग दर्शनीय हैं।

द्वात्रिशतिः । पाजिटर द्वारा सं० कलिराजवंश, पृष्ठ १६, ३२। रागाः षटित्रिशतिः । पश्वतन्त्र ४ । ४३ । काशी संस्करण् ।

वर्णाः षटत्रिंशतिः । पञ्चतन्त्र ५ । ४१, पर्णभद्रपाठ । ५

वैमानिकगतिवैचित्र्यादिद्वार्त्रिशतिकियायोगे · · · · स्फोटायनाचार्यः। भारदाजीय विमानशास्त्र।⁵

शैली' पृष्ठ ४–१७ । हम समस्त पाणिमीय तन्त्र की इस प्रकार की सोदाहरण् वैज्ञानिक व्याख्या लिख रहे हैं ।

- १. विश्वलोकविजयविख्यातविंशाद्बाहुशालिनि । नाटकचक्र पृष्ठ ३५६ ।
- २. पाजिटर सम्पादित कलिराजवंश ष्टष्ठ २३ । पूना संस्करण का पाठ इस प्रकार है—कालकास्तु चतुर्विशचतुर्विशनु हेहयः । ६६ । ३२२ ॥
- ३. चतुर्विश्वत् समाख्यातं भूमेस्तु परिकल्पनम् । दिव्य प्रकरण् क्ष्रोक १३, पृष्ठ १६५ ।
  - ४. वैदिक वाकामय का इतिहास भाग १, पृष्ठ १२० (द्वि॰ सं०)।
  - ५. हार्डवर्ड स्रोरियएटल सीरिज में प्रकाशित ।
- ६. शिल्प संसार १६ फरवरी १६५५ के छाड़ में पृष्ठ १२२ पर । हाब इस प्रन्य का बहुतसा हांश स्वामी ब्रह्ममुनिजी के उद्योग से स्वतन्त्र रूप में प्रकाशित हो गया है।

## षट्त्रिंशति त्रयागाम् । वराहगृह्य ६ । २९, लाहोर संस्क० । चत्वारिंशति सर्वेषाम् । वराहगृह्य ६ । २९ लाहोर संस्क० ।

संस्कृत भाषा के इन द्विविध प्रयोगों में से त्रिशति चत्वारिशति आदि 'ति' अन्त वाले शब्दों के अपभ्रंश अंग्रेजी आदि भाषाओं में धर्टि फोर्टि फिफ्ट आदि रूपों में व्यवहृत होते हैं।

महाकिव भास के नाटकों को देखने से विदित होता है कि उसने पाणिनीय व्याकरण के नियमों का पूर्ण अनुसरण नहीं किया। अत एव महाराजाधिराज समुद्रगुप्त ने अपने कृष्णचरित' में भास के विषय में लिखा है—

#### श्रयं च नान्वयात् पूर्णं दाच्चिपुत्रपदक्रमम् ॥ ६ ॥

सम्भव है, भास अतिप्राचीन किव हो और उसके समय में ये शब्द लोकभाषा में प्रयुक्त होते हों. अथवा उसने किसी प्राचीन व्याकरण के अनुसार इनका प्रयोग किया हो।

१५ —लौकिक संस्कृत के ऐसे अनेक प्रयोग हैं जो पाणिनीय व्याकरण से सिद्ध होते हैं, परन्तु पत अलि के काल में उनका भाषा से प्रयोग लुप्त हो गया था। यथा—

### प्रियाष्टानौ प्रियाष्टानः³, एनच्छ्रितकः,³ कीः४ उः,५ कर्तृःचा

- १. इस प्रत्य का कुछ ग्रंश उपलब्ध हुत्रा है। वह गोंडल (काठियावाइ) में छुपा है। इस प्रत्य से पाश्चात्य मतानुयायियों की अनेक कल्पनाओं का उम्मूलन हो जाता है। कई विद्वान् इमे जाल रचना बतलाने हैं। पं० भगवहत्त जी ने इस प्रत्य की प्रामाणिकता भने प्रकार दशीई है। देखो, भारतवर्ष का इतिहास द्वितीय संस्क पृष्ठ ३५३। भारतवर्ष का बृहद् इतिहास, भाग २, पृष्ठ ३४६।
- २. महाभाष्य १ । १ । २४ ॥ प्रियाष्टी, प्रियाष्टानी; प्रियाष्टाः, प्रियाष्टाःः ( उभयथापि दृश्यते ) । हेम बृहद्वृत्ति २।१।७॥ ३. महाभाष्य २।४।३४ ॥

४. महाभाष्य ६ । १ । ६८ ॥ हैम बृहद्वृत्ति २ । १ । ६० के कनकप्रभ-सृरि कृत न्याससार (लघुन्यास ) तथा ग्रामरचन्द्र विरचित ग्रावचृिर्णि में महाभाष्य का पाठ ग्रान्यया उद्धृत किया है—'ग्रात्र भाष्यम्—लोके प्रयुक्तानामिदमन्वाख्यानम् । लोके च "कीर्न" इत्येव दृश्यने, न 'कीर्' इति । ५. महाभाष्य ६। १ ८६॥

#### कर्तृ चे, ' उत्पुट्, ' पयसिष्ठः, ' द्वः ।

इन प्रयोगों के विषय में पतश्विल कहता है—यथान स्णमयुक्ते। प्र यदि इस वचन का यह अर्थ माना जाय कि ये शब्द भाषा में कभी प्रयुक्त नहीं रहे, तो महाभाष्यकार के पूर्वोद्दशृत 'सर्वे खरूवण्येत शब्दा देशान्तरेषु प्रयुज्यन्ते' वचन से विरोध होगा। यदि ये शब्द महाभाष्यकार की दृष्टि में सर्वथा अप्रयुक्त होते तो पतश्विल यथालस्तर्ण प्रयोगसिद्धि का विधान न करके 'श्रमिधानाम्न भवति' कहता।

१६—महाभारत आदि प्राचीन आर्ष वाङ्मय में शतशः ऐसे प्रयोग उपलब्ध होते हैं जो पाणिनीय व्याकरणानुसारी नहीं हैं। अर्वाचीन वैया-करण 'छुन्दोवत् कवयः कुर्वन्ति, छुन्दोवत् सूत्राणि भवन्ति, त्रार्यत्वात् साधु,' आदि कह कर प्रकारान्तर से उन्हें अपशब्द कहने की घृष्टता करते हैं," यह उनका मिथ्या ज्ञान है! शब्दप्रयोग का विषय अत्यन्त महान्

- १. महाभाष्य ६ । ४ । १९ । २. महाभाष्य ६ । ४ । १६ ॥
- ३. महाभाष्य ६ । ४ : ६६३ ।। ४. महाभाष्य ७ । २ । १०६ ॥
- भू महाभाष्य १। १। २४ ॥ २। ४। ३४ ॥ ६। १। ६८, ८६ ॥ ६।४।२,११,१६३ ॥ ७।२।१०६ ॥
- ६. निह यन दृश्यंत तेन न भिवतन्यम् । ग्रस्यथा हि यथालत्त्रग्मप्रयुक्तेष्विये-तद् वचनमप्रयुज्यमानं स्यात् । कैयर भी कहता है—यस्य प्रयोगो नोपलभ्यते तल्लत्त्रगानुसारेग्य संस्कर्तव्यम् । प्रदीप २ । ४ । ३४ ॥
- ७. सखिना, पतिना, पतौ । श्रत्र हरदत्तः—छुन्दोवदृषयः कुर्वन्तीति । श्रस्यायमाश्चयः—श्रसाधव एवैने त्रिशङ्कृवाद्ययाज्ययाजनादिवत् तपोमाहात्म्यशालिनां मुनिनामसाधुप्रयोगोऽपि नातीव बाधने । शब्दकोस्तुम १ । ४ । ७ ॥ इतिहास-पुराणेषु श्रपशब्दा श्रपि संभवन्ति । पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ७ ॥ निरक्कुशा हि कवयः पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ४६० । स्वच्छन्दमनुवर्तन्ते न शास्त्रमृषयः । पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ६६८ । कथं भाषायां वैन्यो राजेति १ छान्दस एवायं प्रमादात् कविभिः मयुक्तः । काशिका ४ । १ । १ ५ ५॥ निरुक्त १ । १ ६ में पठित 'पारोवर्यवित' शब्द को कैयट, हरदत्त श्रीर भट्टोजि दीचित प्रभृति सभी नवीन वैयाकरण् श्रसाधु=श्रपशब्द । कहते हैं । द्रष्टव्य श्रष्टा० ५ । २ । १० का महाभाष्य-प्रदीप, पदमञ्जरी, सि० कौमुदी । वेदप्रस्थानाम्यासेन हि वाल्मीकिद्रैपायनप्रभृतिभिः तथैव स्ववास्यानि प्रगृतितिन । कुमारिक, तन्त्रवा० १ । २ । १, पृष्ठ ११६, पृना संस्क० ।

है, अतः किसी प्रयोग को केवल अपाणिनीयता की वर्तमान परिभाषा के अनुसार अपशब्द नहीं कह सकते । महाभारत में प्रयुक्त अपाणिनीय प्रयोगों के विषय में १२ वीं शताब्दी से पूर्वभावी देवबोध महाभारत की ज्ञानदीपिका टीका के आरम्भ में लिखता है—

> न दृष्ट इति वैयासे शब्दे मा संशयं कृथाः । त्राक्षेरक्कातिमन्येवं पदं न हि विद्यते ॥ ७ ॥ यान्युज्जहार माहेन्द्राद्' व्यासो व्याकरणार्णवात् । पदरक्कानि किं तानि सन्ति पाणिनिगोष्पदे ॥ = ॥

भगवान् वेदच्यास का संस्कृतभाषा का ज्ञान अत्यन्त विस्तृत था। वायु-पुराण १। १८ में लिखा है—भारती चेव विपुला महाभारतविधेनी। सोलहवीं शताब्दी के प्रक्रियासर्वस्व के कर्ता नारायण भट्ट ने अपनी 'अपाणिनीयप्रामाणिकता' नामक पुस्तक में इस विषय पर भले प्रकार विचार किया है। यह पुस्तक ट्विएड्म से प्रकाशित हुई है। व

१७—हमारे उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि संस्कृत भाषा में कोई मौलिक परिवर्तन नहीं हुआ। इसके विपरीत पाश्चात्य भाषामतवादियों का कहना है कि पाणिनि के पश्चात् संस्कृत भाषा में जो परिवर्तन हुए उन को दर्शाने के लिये कात्यायन ने अपना वार्तिकपाठ रचा और तदनन्तरभावी परिवर्तनों का निर्देश पतः जिल्ला ने अपने महाभाष्य में किया है। हम पाश्चात्य विद्वानों के इस कथन की निस्सारता दर्शाने के लिये यहां एक उदाहरण उपिथत करते हैं—

पाणिनि का एक सूत्र है—चित्तिङः ख्याञ् । इस पर कात्यायन ने वर्गितक पढ़ा है—चित्तिङ: क्शाञ्ख्याञी । अ अर्थात् स्याञ् के साथ

- १. कई लोग इस स्रोक में 'माहेन्द्रात्' क स्थान में 'माहेशात्' पद पद् ते हैं । यह स्रोक देवबोधांवरिचत है, श्रीर उस का पाठ 'माहेन्द्रात्' ही है । माहेश पाठ श्रीर माहेश व्याकरण के लिय 'मञ्जूषा' पत्रिका (कलकता) वर्ष ५ श्रङ्क दृष्टव्य हे । पुक्षोत्तमदेव ने परिभाषावृत्ति में 'समुद्रवद् व्याकरण महेश्वरे' इत्यादि स्रोकान्तर उद्युत किया है । द्र० पृष्ठ १२६, वारेन्द्ररिसर्च सोसाइटी संस्क० ।
  - २. इस का हम नया संस्करण शीघ प्रकाशित करेंगे।
  - ३. ऋष्टा० २ | ४ | ५४ || ४. महाभाष्य २ | ४ | ५४ |।

क्शात्र् आदेश का भी विधान करना चाहिये। पाश्चात्यों के मतानुसार इस का अभिप्राय यह होगा कि पािस्ति के समय केवल ख्यात्र् का प्रयोग होता था, परन्तु कात्यायन के समय क्शात्र् का भी प्रयोग होने लग गया, अत एव उस ने ख्यात्र् के साथ क्शात्र् आदेश का भी विधान किया।

हमें पाश्चात्य विद्वानों की ऐसी कटपटांग, प्रमाणशून्य कल्पनाओं पर हंसी आती है। उपर्युक्त वार्तिक के आधार पर क्शात्र् को पाणिनि के पश्चात् प्रयुक्त हुआ मानना सर्वथा मिथ्या है। पाणिनि द्वारा स्मृत आचार्य गार्ग्य क्शात्र् के प्रयोग से अभिज्ञ था। वर्णरह्मदीपिका शिक्षा का रचिता अमरेश लिखा है—

ख्याधातोः स्रययोः स्यातां कशौ गार्ग्यमते यथा । विकश्याऽऽक्शाताम् इत्येतत् .....॥

इस गार्ग्यमत का निर्देश अल्दार्य कात्यायन ने वाजसनेय प्रातिशाख्य ४। १६७ के "ख्याते: खयो. कशी गार्ग्यः, सक्ख्योकख्यमुक्ख्यवर्जम्" सूत्र में किया है। आचार्य गौनक ने भी ऋक्प्रातिशाख्य ६।४४,४६ में 'क्शा' धातु के 'क-श' के स्थान पर कई आचार्यों के मत में 'ख्य' का विधान किया है।

इतना ही नहीं, पाणिन से पूर्व प्रोक्त और अद्य यावत् वर्तमान मैत्रायणीय संहिता में "ख्या" धातु के प्रसङ्ग में सर्वत्र "क्शा" के प्रयोग मिलते हैं। काठक संहिता में भी कहीं कहीं "क्शा" के प्रयोग उपलब्ध होते हैं। इक्त यजुः प्रातिशाख्य का भाष्यकार उच्चट स्पष्ट लिखता है—ख्याते: क्सापत्तिरुक्ता, एते चरकाणाम्। ऐसी अवस्था में यह कहना कि पाणिन के समय क्शा का प्रयोग विद्यमान नहीं था, अपना अज्ञान प्रदिश्त करना है।

प्रश्न हो सकता है कि यदि क्शा धातु का प्रयोग पाणिनि के समय विद्यमान था, तो उसने उसका निर्देश क्यों नहीं किया ? इसका उत्तर यह

१. श्लोक १६५ । शिच्चासंग्रह काशी संस्क०।

२. वशातौ खकारयकार। उ एके । तावेव ख्यातिसदृशेषु नामसु ।

३, ग्रन्वि**प्ररु**षसामग्रम**क्श**त् । मै॰ सं॰ १। ८ । ६ इत्यादि ।

४. नक्तमग्निरुपस्थेयः पशुनामनुक्शात्यै । काठक सं० ७ । १० ॥

५. वाज० प्रातिः ४। १६७॥

है कि पाणिनि ने प्राचीन विस्तृत व्याकरणशास्त्र का संक्षेप किया है यह हम पूर्व कह चुके हैं। इसलिये उसे कई नियम छोड़ने पड़े। दूसरा कारण यह है कि पाणिनि उत्तरदेश का निवासी था। अतः उसके व्याकरण में वहीं के शब्दों का प्राधान्य होना स्वाभाविक है। क्शाञ्ज का प्रयोग दक्षिणाप्य में होता था। मैत्रायणीय संहिता का प्रचारक्षेत्र आज भी वही है। वार्तिककार कात्यायन दक्षिणास्य था। वह कशाञ्ज के प्रयोग से विशेष परिचित्त था। इसलिये उसने पाणिनि से छोड़े गये क्शाञ्ज धातु का सिन्नवेश और कर दिया। हमारी इस विवेचना से स्पष्ट है कि क्शाञ्ज का प्रयोग पाणिनि से पूर्व विद्यमान था। अतः कात्यायनीय वार्तिकों वा पात अल महाभाष्य के किन्हीं वचनों के आधार पर यह कल्पना करना कि पाणिनि के समय यह प्रयोग नहीं होता था, पीछे से परिवर्तित होकर इस प्रकार प्रयुक्त होने लगा, सर्वथा मिथ्या है।

१८—पूर्वमीमांसा (१।३।३०) के पिकनेमाधिकरण में विचार किया है कि वैदिक ग्रन्थों में कुछ शब्द ऐसे प्रयुक्त हैं जिन का आर्य लोग प्रयोग नहीं करते, किन्तु म्लेच्छभाषा में उनका प्रयोग होता है। ऐसे शब्दों का म्लेच्छभाद्ध अर्थ स्वीकार करना चाहिये अथवा निरुक्त व्याकरण आदि से उन के अर्थों की कल्पना करनी चाहिये। इस विषय में सिद्धान्त कहा है—वैदिक ग्रन्थों में प्रयोग न हो तो उनका म्लेच्छप्रसिद्ध अर्थ स्वीकार कर लेना चाहिये।

मीमांसा के इस अधिकरण से स्पष्ट है कि वैदिक ग्रन्थों में अनेक पद ऐसे प्रयुक्त हैं जिनका प्रयोग जैमिनि के काल में लौकिक संस्कृत से लुप्त हो गया था, परन्तु म्लेच्छभाषा में उनका प्रयोग विद्यमान था। शबर-स्वामी ने इस अधिकरणा में 'पिक, नेम, अर्घ, तामरस' शब्द उदाहरणा माने हैं। शवरस्वामी इन शब्दों के जिन अर्थों को म्लेच्छप्रसिद्ध मानता है उन्हीं अर्थों में इनका प्रयोग उत्तरवर्ती संस्कृत साहित्य में उपलब्ध होता हैं। अतः प्रतीत होता है कि कुछ शब्द ऐसे भी हैं जिनका प्राचीन काल में आर्यभाषा में प्रयोग होता था, कालान्तर में उनका आर्यभाषा से उच्छेद

१ देखो पूर्व पृष्ठ ३२, ३३, सन्दर्भ ⊏।

२. प्रियतद्धिता दान्तिणात्याः — यथा लोके वेदे चेति प्रयोक्तव्ये यथा लौकिक-वैदिकेष्विति प्रयुक्तते । महाभाष्य द्रा०१, पार १, द्राा०१।

होगया और उत्तर काल में उनका पुनः आर्थभाषा में प्रयोग होने लगा। इसकी पुष्टि अष्टाध्यायी ७। ३। ९५ से भी होती है। पाणिनि से पूर्ववर्ती आपिशलि 'तुरुस्तुशम्यमः सार्वधातुकासु च्छन्दिसं' सूत्र में 'छन्दः' ग्रहण करता है, अतः उसके काल में 'तवीति' आदि पद लोक में प्रयुक्त नहीं थे। परन्तु उससे उत्तरवर्ती पाणिनि 'छन्दं ग्रहण नहीं करता। इससे स्पष्ट है कि उस के काल में इन पदों का लोकभाषा में प्रयोग होता था।

मीमांसा के इस अधिकरण के आधार पर पाश्चात्य तथा तदनुयायी कितपय भारतीय विद्वान् लिखते हैं कि वेद में विदेशी भाषाओं के अनेक शब्द सम्मिलित हैं। उन का यह कथन सर्वथा कल्पना-प्रसूत है। यह हमारे अगले विवेचन से भले प्रकार स्पष्ट हो जायगा।

#### लौकिक संस्कृत ग्रन्थों में त्र्यप्रयुक्त संस्कृत शब्दों का वर्तमान भाषात्रों में प्रयोग

आज कल लोक में अनेक शब्द ऐसे व्यवहृत होते हैं जो शब्द और अर्थ की दृष्टि से विशुद्ध संस्कृत भाषा के हैं, परन्तु उनका संस्कृत भाषा में प्रयोग उपलब्ध न होने से अपभ्रंश भाषाओं के समभे जाते हंं रे यथा—

१—फारसी भाषा में पवित्र अर्थ में 'पाक' शब्द का व्यवहार होता है। परन्तु उसका पवित्र अर्थ में प्रयोग वेद के 'यो मा पाकेन मनसा चरन्तमभिचष्टे ऋबृतेभिर्वचोभि:' आदि अनेक मन्त्रों में मिलता है।

२—हिन्दी में प्रयुक्त 'घर' शब्द संस्कृत गृहशब्द का अपभ्रंश माना जाता है, परन्तु है यह विशुद्ध संस्कृत शब्द । दशापादी-उणादि में इस के

१. काशिका ७ । ३ । ६५ ॥

२. काशकुरस्म के 'त्रू जादंरी तिसिमिष्ठ' सूत्रानुसार 'त्रवीति' कं समान 'स्तवीति' 'ऊर्णािति' श्रादि प्रयोग भी लोक ध्यवहृत हैं। द्रष्टध्य 'काशकुरस्म व्याकरण् श्रीर उसके उपलब्ध सूत्र' पुस्तिका, श्रथवा 'साहित्य' (पटना ) का वर्ष १०, श्रङ्क २, पृष्ठ २६, सूत्र संख्या ७१।

३. ऋग्वेद ७। १०४। ८; ऋथर्व ८।४। ८॥

४. योऽस्मत्पाकतर इत्यत्राल्पे, तं मा पाकेन मनसाऽपश्यन् इति यो मा पाकेन मनसा चरन्तम् इति च प्रशंसायाम् । गार्ग्यनारायग् ग्राश्व० यहा १।२॥ प्रशंसा ग्रर्थं लाचिणिक है । मूल श्रर्थं पवित्र ही है ।

लिये विशेष सूत्र है ।° जैन संस्कृतग्रन्थों में इसका प्रयोग उपलब्ध होता है।° भास के नाटकों की प्राकृत में भी इसका प्रयोग मिलता है।°

संस्कृत के 'घर' शब्द का रूपान्तर प्राकृत में 'हर' होता है। यथा 'पर्ग्रहर-पद्गहर' (द्र॰ हैम प्रा॰ व्या॰ १।१।४ वृत्ति )। इसी प्रकार मारवाड़ी के 'पीहर' शब्द का मूल भी 'पितृघर' है ('तृ' लोप होकर )। इन रूपों में गृह का हर रूपान्तर मानना चिन्त्य है, क्योंकि भाषाविज्ञान के उत्सर्ग नियम के अनुसार 'घ' का 'ह' होना सरल है, गृह का घर अथवा हर रूपान्तर अतिक्लिष्ट कल्पना है।

३—युद्ध अर्थ में प्रयुक्त फारसी का 'जङ्ग' शब्द संस्कृत की 'जिज्ञ युद्धे' धातु का घत्र-प्रत्ययान्त रूप है। यह 'चजोः कुः घिरारायतोः' सूत्र से कुरव होकर निष्पन्न होता है। यथा भज् से भाग। मैत्रेयरचित विरचित धातुप्रदीप पृष्ठ २५ में इस शब्द का माचात् निर्देश मिलता है।

४—फारसी में प्रयुक्त बाज गब्द वज बज गती धातु का ऋण्-प्रत्ययान्त रूप है। बवयोरभेद: यह प्रसिद्धि भारतीय शास्त्रज्ञों में भी विद्यमान है। तदनुसार वाज≕वाज दोनों एक ही हैं।

५—पञ्जाबी भाषा में बरात अर्थ में व्यवहृत 'जञ्ज' शब्द भी पूर्वोक्त 'जजि' धातु का घन्नतरूप हैं। प्राचीन काल में स्वयंवर के अवसर पर प्रायः युद्ध होते थे, अतः जञ्ज शब्द में मूल युद्ध अर्थ निहित है। इस शब्द में निपातन से कुस्व नहीं होता। यह पाणिनि के उञ्छादिगरणे में पठित है। भट्ट यज्ञेश्वर ने गर्णरत्नावली में जञ्ज का अर्थ युद्ध किया है। उसमें थोड़ी भूल है। वस्तुतः जञ्ज और जञ्ज शब्द कमशः युद्ध और बरात के वाचक हैं। संस्कृत गर गला यह गलह आदि अनेक शब्द ऐसे हैं जो समान धातु और समान प्रत्यय से निष्पन्न होने पर भी वर्णमात्र के भेद से अर्थान्तर के वाचक होते हैं।

६—हिन्दी में 'गुड़ का क्या भाव है' इत्यादि में प्रयुक्त 'भाव' शब्द शुद्ध संस्कृत का है। यह 'भू प्राप्तावात्मनेपदी' चौरादिक धातु से अच्

१. हन्ते रन् घ च । द० उगा० दा१०४॥ चीरतङ्गिगी १०१६ द में दुर्ग के मत में 'घर' स्वतन्त्र धातु मानी है। २. पुरातनप्रक्ष्यसंग्रह, पृष्ठ १३, ३२॥

रै. यज्ञफलनाटक पृष्ठ १६३ ॥ ४. ऋष्टा० ७ । ३ । ५२ ॥

५. गरापाठ ६।१।१६०॥ ६. ६।१।१६०। हमारा हस्तलेख पृष्ठ ३५५॥

(पक्षान्तर में घत्र्) प्रत्यय से निष्पन्न होता है। सत्तार्थक भाव शब्द इससे पृथक् है, वह 'भू सत्तायाम्' धातु से बनता है।

- ७—हिन्दी में प्रयुक्त 'मानता है' क्रिया की 'मान' धातु का प्रयोग जैन संस्कृत ग्रन्थों में बहुधा उपलब्ध होता है।'
- हन्दी की 'हूं ढना' क्रिया का मूल धातु दुढि अन्वेषणे-दुराढित काशकृत्स्न धातुपाठ में उपलब्ध होता है। रकन्द पुराण काशीखराड में भी यह धातु स्मृत है। रै

इसी प्रकार कई धातुएं ऐसी हैं जिन का लौकिक संस्कृत भाषा में प्रयोग उपलब्ध नहीं होता, परन्तु अपभ्रंश भाषाओं में उपलब्ध होता है। यथा—

९ - संस्कृत भाषा में सार्वधानुक प्रत्ययों में 'गच्छ' और आर्धधानुक प्रत्ययों में 'गम' का प्रयोग मिलता है। वैयाकरण गम के मकार को सार्वधात्क प्रत्यय परे रहते पर छकारादेश का विधान करते हैं। र वस्तृतः यह ठीक नहीं है। गच्छ और गम दोनों स्वतन्त्र धातुएं हैं। यद्यपि लौकिक संस्कृत में गच्छ के आर्धधातप्रत्ययपरक प्रयोग नहीं मिलते । तथापि पालि भाषा में 'गच्छिस्सन्ति' आदि, मण्डीराज्य (पूर्वी पञ्जाब) की पहाड़ी भाषा में 'कुदर गच्छुए।' तथा पश्चिमी पश्जाब की भेहलम के आस पास की बोली में "कुद्र गच्छणा बोय" और "इद्र आगच्छणा बोय" प्रयोग होता है। ये संस्कृत के गच्छिष्यन्ति तथा 'कुत्र गच्छनम्' का अपभ्रंश है, गमिष्यन्ति और 'कुत्र गमनम्' का नहीं। इसी प्रकार गम धातु के सार्व-धातूक प्रत्यय परे रहने पर 'गमित' आदि प्रयोग वेद में बहुधा उपलब्ध होते हैं। पाणिनि ने जहां-जहां पा झा आदि के स्थान में पिब जिझ आदि का आदेश किया है वहां-वहां सर्वत्र उन्हें स्वतन्त्र धातु समझना चाहिये। समानार्थक दो धातुओं में से एक का सार्वधातुक में प्रयोग नष्ट हो गया, दूसरी का आर्धधातुक में । वैयाकरणों ने नष्टाश्वदम्धरथन्याय से दोनों को एक साथ जोड़ दिया।

१. पुरातनप्रकथसंग्रह पृष्ठ १३, २०, ५१, १०२ इत्यादि । प्रकथ्कोश पृष्ठ १०७ । २. चन्नवीर कविकृत कन्नडटीका, पृष्ठ २८ ।

३. म्रन्वेषणे दुषिदर्यं प्रथितोऽस्ति धातुः । सर्वार्यदुषिदतया तव दुषिदनाम ।

४. इषुगिमयमां छः । ग्राष्टा० ७ । ३ । ७७ ॥

इसी प्रकार वर्णलोप-वर्णागम-वर्णविकार आदि के द्वारा वैयाकरण जिन रूपों को निष्पन्न करते हैं, वे रूपान्तर भी मूल रूप में स्वतन्त्र धातुएं हैं। हम स्पष्टीकरण के लिए कतिपय प्रयोग उपस्थित करते हैं। यथा—

क—झा धातु के सार्वधातुक प्रत्यय से परे आदेशरूप में विहित जिन्न के आर्वधातुक प्रत्ययों में प्रयोग—

मूर्धन्यभिजिन्नसम् । गोभिल गृह्य २। = । २४॥ । वर्चसे हुम् इति ऋभिजिन्नन्न । हिरस्य० गृह्य २।४। २७॥ १

ख- ब्रा का सार्वधातुक प्रस्ययों में प्रयोग-

न पश्यति न चाद्याति । महा० शान्ति १८७ । १७ ॥ एवं बहुत्र ।

ग—ध्मा स्थानीय धम के आर्धधातुक में प्रयोग—

विधमिष्यामि जीमृतान् । रामा० सुन्दर ६७ । १२ ॥ धान्तो धातुः पावकस्यैव राशिः।³

घ—ब्रुज् धातु के आर्थधातुक प्रत्ययों में प्रयोग— ब्राह्मखो ब्रवखात् । निरुक्त ९ । ६ ।\*

ङ—यज्ञ के कित् ङित् प्रत्ययों में सम्प्रसारण द्वारा विहित इज् रूप का इज्यन्ति प्रयोग महा∙ शान्ति २६३ । २९ में ॥

१. 'ग्रामिजिव्राण्म्' पाठान्तर । ग्रह्मकारेण् 'मूर्धन्यभिव्राण्म्' इति वक्तव्ये 'मूर्धन्यभिजिव्राण्म्' इत्यविषयेऽपि जिव्रावेशः प्रयुक्तः । तन्त्रवार्तिक १।३, ऋषि० ८, पृष्ठ २५८, पृना संस्क० ।

२. ग्राभिप्रायेति वान्ये ग्राभिजिन्येति वन्त्रनं ः प्रमादपाठो वा । हि॰ ग्रह्म टीकाकार मातृदत्त ।

३. ज्ञीरतरङ्गिणी १।६५६, दशपादी वृत्ति ३।५, हैमोग्णादिवृत्ति ३३ में उद्वृत ( कुळ पाठान्तर हैं )। धर्मिः प्रकृत्यन्तरमिथ्येके । ज्ञीरतरङ्गिणी १ । ६५६ ॥

४. निरुक्त का वर्तमान पाठ 'ब्राह्मणाः "ब्रुवाणाः' है । उपर्युक्त पाठ कुमारिल द्वारा उद्धृत है । यथा—कार्स्स्यें ऽपि व्याकरणस्य निरुक्ते हीनलक्षणा बहवो यद्-ब्राह्मणो ब्रवणादिति । ""बुवो विचिरिति वच्यादेशमकुत्वैव ब्रवणादित्युक्तम । तन्त्र-वा० ११३, ब्राधि० ८, पृष्ठ २५८, पृना ।

इसी प्रकार वस्त के उप रूप का उप्याप्रयोग महा० वन० में बहुत्र मिलता है।

- च--- ग्रह का सम्प्रसारण और भकारादेश होकर निष्पन्न गृभ का गर्भों गृभे: निरुक्त १०। १३ में प्रयोग है।।
- छ—वच को लुङ् में उम् आगम होकर निष्पन्न वोच के वोचित आदि रूप वेद में बहुधा मिलते हैं।
- १०—विक्रम की १३ वीं शताब्दी से पूर्वभावी वैयाकरण 'कृज्' धातु को स्वादि में पढ़ते हैं,' किन्तु इसके भौवादिक प्रयोग लौकिक संस्कृत ग्रन्थों में उपलब्ध नहीं होते। प्राकृत भाषा में प्रायः प्रयुक्त होते हैं। हिन्दी में भी उसका अपभ्रंश 'करता' शब्द का प्रयोग होता है।
- ११—धानुपाठ में 'हन' धानु का अर्थ गति और हिंसा लिखा है। लौकिक संस्कृत वाङ्मय में इसका गत्यर्थ में प्रयोग नहीं मिलता। किन्तु हिसार जिले की ग्रामीण भाषा के 'कठे हणसे' आदि वाक्यों में इस के अपभंका का प्रयोग पाया जाता है।

१. चीरतरिङ्गणी १ । ६३६ पृष्ठ १३०, हैमधातुपारायण्, शाक्ययन धातुपाठ संख्या ५७७, दैवपुरुषकार पृष्ठ १८, दशपादी-उग्गादिर्श्वत पृष्ठ १७, ५२ इत्यादि । भ्वादिगण् से कृत्र् धातु का पाठ सायण् ने हृयया है । वह लिखता है "ग्रमेन प्रकारेगास्मामिष्ठीतृत्वतावर्य धातुनिराकृतः ।" मृग्वंदमाध्य १ । ८२ । १ ॥ तथा धातुन्ति पृष्ठ १६३ । भट्टोजि दीक्वित ने सायण् का ही अनुसरण् किया है । सायण् मृग्वंदमाध्य में ग्रन्यत्र कृत्र् को भ्वादि में मानता है—"कृत्र करण् भौवादिकः ।" १ । २३ । ६ ॥ पाणिनि ने कृत्र् धातु भ्वादिगण् में पढ़ा था । तनादिगण् में कृत्र का पाठ ग्रपाणिनीय है । 'उ'प्रत्यत्र ग्रप्टाध्यायी ३ । १ । ६६ के विशेष विधान से होता है । इसीकिये स्वामी दयादन्द सरस्वती ने यजुर्भाध्य ३ । ५८ में लिखा है—'इकृत्र करण् इत्यस्य भ्वादिगणान्तर्गतपाठात् शन्विकरणोऽत्र ग्रह्मते, तनादिभिः सहपाठाद् अविकरणोऽपि' । विशेष द्रष्टव्य ग्रस्मस्ममादित चीरतरिङ्गणी पृष्ठ १३०, २६३ ।

२. श्रग्रुकरेदि ( श्रनुकरित ), भासनाटकचक पृष्ठ २१८ । करश्रन्तो ( करन्तः . =कुर्वन्तः ) भासनाटकचक पृष्ठ ३३६ ।

३. घातुप्रदीप के सम्पादक श्रीशचन्द्र चक्रवर्ती ने गत्यर्थ हन घातु का एक प्रयोग उद्घृत किया है ''भृदंबेम्यो महीं दत्वा यज्ञेरिष्ट्वा सुदत्तिगीः, श्रनुक्त्वा निष्ठुर वाक्यं

१२—संस्कृत की 'रच्च' धातु का 'रखना' अर्थ में प्रयोग संस्कृत भाषा में नहीं मिलता। प्राकृत में इस के अपभ्रंश 'रक्ख' धातु का प्रयोग प्रायः उपलब्ध होता है। हिन्दी की 'रख' क्रिया प्राकृत की 'रक्ख' का अपभ्रंश है। अतः संस्कृत की 'रच्च' धातु का मूल अर्थ 'रच्चा करना' और 'रखना' दोनों हैं।

इन उदाहरणों से स्पष्ट है कि संस्कृत भाषा किसी समय अत्यन्त विस्तृत थी। उसका प्रभाव संसार की समस्त भाषाओं पर पड़ा। बहुत से शब्द अपभ्रंश भाषाओं में अभी तक मूल रूप और मूल अर्थ में प्रयुक्त होते हैं। कुछ अल्प विकार को प्राप्त हो गये, कुछ इतने अधिक विकृत हुए कि उनके मूल स्वरूप का निर्धारण करना भी इस समय असम्भव होगया। अतः अपभ्रंश भाषाओं में प्रयुक्त वा तत्सम शब्द का संस्कृत के किसी प्राचीन प्रन्थ में व्यवहार देख कर यह कल्पना करना निन्तात अनुचित है कि यह शब्द किसी अपभ्रंश भाषा से लिया गया है। यदि संसार की मुख्य मुख्य भाषाओं का इस दृष्टि से अध्ययन और आलोडन किया जाय तो उनसे संस्कृत के सहन्नों लुप्त शब्दों का ज्ञान हो सकता है और उससे सब भाषाओं का संस्कृत से सम्बन्ध भी स्पष्ट ज्ञात हो सकता है।

## नाटकों में प्रयुक्त प्राकृत की संस्कृत छाया

यदि उपर्युक्त दृष्टि से संस्कृतनाटकान्तर्गत प्राकृत का अध्ययन किया जाय तो उससे निम्न दो बातें अत्यन्त स्पष्ट होती हैं—

१—प्राकृत के आधार पर संस्कृत के शतशः विलुप्त शब्दों का युनरुद्धार हो सकता है।

स्वर्ग हन्तासि मुक्त ॥'' घातुप्रदीप पृष्ठ ७६, टि० २ । सम्मव हे यहां 'हन्तासि' के स्थान में 'गन्तासि' पाठ हो । साहित्य-विशारदों ने गत्यर्थक हन्ति के प्रयोग को दोष माना है । ''तुल्यार्थं त्वेऽि हि ब्रुयात् को हन्ति गतिवाचिनस्'' । सामहालङ्कार ६ । २४ ॥ तथा—''कुड़ां हन्ति कृशोदिरी । ग्रित्र हन्तीति गमनार्थं पठितमिप न तत्र समर्थं म् ।'' साहित्य-दर्पण परि० ७, पृष्ठ ३६६ निर्णयसा० संस्क०; काव्यप्रकाश उल्लास ७ । महामाध्य के प्रथम आह्विक में लिखा है—''गिममेव खार्याः प्रयुक्ताने'' । इससे स्पष्ट है कि बहुत काल से न्र्यार्थ गम क ग्रातिरिक्त ग्रन्य गत्यर्थंक धातु का प्रयोग नहीं करते ।

२— नाटकान्तर्गत प्राकृत की जो संस्कृत छाया इस समय उपलब्ध होती है वह अनेक स्थानों में प्राकृत से अति दूर है। आधुनिक पण्डित प्राकृत से प्रतीयमान संस्कृत शब्दों का प्रयोग करने में हिचकिचाते हैं, अतः उन स्थानों में प्राकृत से असम्बद्ध संस्कृत शब्दों का प्रयोग करते हैं। हम उदाहरणार्थ भास के नाटकों से कुछ प्रयोग उपस्थित करते हैं—

| प्राकृत         | मुद्रित संस्कृत   | मूल सं <del>र</del> कृत | नाटकचक्र पृष्ठ |
|-----------------|-------------------|-------------------------|----------------|
| अणुकरेदि        | अ <b>नु</b> करोति | <b>अनु</b> करति         | २ <b>१</b> ८   |
| करअन्त <b>ः</b> | कुर्वन्तः         | करन्तः                  | ३३६            |
| पेक्खामि        | पश्यामि           | प्रेज्ञामि              | ३३६            |
| पेक्खन्ती       | पश्यन्ती          | प्रेचन्ती               | ३५७            |
| रोदामि          | रोदिमि            | रोदामि                  | १६८            |
| चञ्चलाअन्ति विअ | ) चञ्चलायेते इव   | ) चञ्चलायन्ति इ         | व ) १९२        |
| मे अक्खीणि      | े मेऽित्तणी       | े मेऽच्चीिए             | }              |

इस प्रकार हमने इस अध्याय में भारतीय इतिहास के अनुसार संस्कृत भाषा की प्रवृत्ति और उसके विकास तथा ह्रास पर प्रकाश डालने का प्रयत्न किया है । आधुनिक कित्यत भाषाशास्त्र का अधूरापन और उस से उत्यन्न होने वाली भ्रान्तियों का भी कुछ दिग्दर्शन कराया है। आधुनिक भाषाशास्त्र की समीचा एक महान् कार्य है, उसके लिये स्वतन्त्र ग्रन्थ की आवश्यकता है। अतः हमने यहां उसकी विस्तार से विवेचना नहीं की। इसी प्रकार संस्कृत भाषा समस्त भाषाओं की प्रकृति है, उसी से समस्त अपभ्रंश भाषाएं प्रवृत्त हुई हैं। इसकी विवेचना करना भी एक स्वतन्त्र विषय है।

हमारे इस प्रकरण को लिखने का मुख्य प्रयोजन यह दर्शाना है कि संस्कृत भाषा में आदि से लेकर आज तक कोई मौलिक परिवर्तन नहीं हुआ। आधुनिक पाश्चात्य भाषाशास्त्री संस्कृत भाषा में जो परिवर्तन दर्शाते हैं, वह परिवर्तन नहीं है। वह केवल प्राचीन अतिविस्तृत संस्कृत भाषा में उत्तरोत्तर शब्दों के संकोच=हास के कारण प्रतीत होता है। वस्तुतः उसमें

१. इस के लिये देखिए श्री पं० भगवद्दत्तजी कृत 'भाषा का इतिहास' प्रन्थ ।

परिवर्तन कुछ भी नहीं हुआ। इसी प्रकार आधुनिक भाषाशास्त्र के आधार पर की गई संस्कृत वाङ्मय के कालविभाग की कल्पना भी सर्वथा प्रमाख-इत्य है। भारतीय इतिहास में अनेक ऋषि ऐसे हैं जिन्होंने वेदों की शाखा. श्लाह्मण, आरण्यक, उपनिषद्ग, कल्पसूत्र, आयुर्वेद और व्याकरण आदि अनेक विषयों का प्रवचन किया। इन ग्रन्थों में जो भाषाभेद आपातत प्रतीत होता है वह रचनाशैली और विषय की विभिन्नता के कारण है। यह बात प्रत्यात्मवेदनीय है। अतः संस्कृत वाङ्मय में कालविभाग और संस्कृत भाषा में परिवर्तन ये दोनों ही पन्न उपपन्न नहीं हो सकते।

अब हम अगले अध्याय में संस्कृत भाषा के व्याकरण की उत्पत्ति और इसकी प्राचीनता पर लिखेंगे।

## दूसरा ऋध्याय

#### व्याकरणशास्त्र की उत्पत्ति श्रीर प्राचीनता

ब्रह्मा से लेकर दयानन्द सरस्वती पर्यन्त समस्त भारतीय विद्वानों का मत रहा है कि संसार में जितना ज्ञान प्रवृत्त हुआ उस सब का आदि मूल वेद है। अत एव स्वायंभुव मनु ने वेद को सर्वक्कानमय कहा है। मनु आदि महींव उसी ज्ञान से संसार को प्रकाश दे रहे थे, अतः वे ऐसा क्यों न कहते।

#### व्याकरण का आदिमूल

इस सिद्धान्तानुसार व्याकरणशास्त्र का आदि मूल भी वेद है। वैदिक मन्त्रों में अनेक पदों की व्युत्पत्तियः उपलब्ध होती हैं। वे इस सिद्धान्त की पोषक हैं। यथा—

यञ्जेन यञ्चमयजन्त<sup>3</sup> देशाः । ऋ०१। १६४। ४०॥ ये सहांसि सहसा सहन्ते<sup>\*</sup>। ऋ०६। ६६। ६॥ पूर्वीरश्चन्तावश्चिना<sup>\*</sup>। ऋ० =। ४। ३१॥ स्तोतुभ्यो मंहते मधम्<sup>६</sup>। ऋ०१। ११। ३॥ धान्यमसि धिनुहि<sup>\*</sup> देशान् । यजु०१। २०॥

1. We may divide the whole of Sanskrit literature, beginning with the Rig-Veda ending with Dayananda's Introduction to his edition of the hig-Veda.

India what can it teach us, Lecture III of Max-mular.

- २. सर्वज्ञानमयो हि सः । मन्० २ । ७ । मेधातिथि की टीका ।।
- ३. यशः कस्मात् ? प्रख्यातं यजति कमंति नैरुक्ताः । निरु० ३ । १६ ॥ यजयाच्यतिबन्ध्यपन्ध्यस्त्रोऽनङ् । द्यष्टा० ३ । ३ । ६० ॥
  - ४. सहधातोः 'श्रमुन्' ( द० उ० ६ । ४६ ॥ पं० उ० ४।१६४ ) इत्यमुन् ।
  - ५. ऋश्विनौ यद् व्यश्नुवाते सर्वम् । निरु० १२ । १ ।
  - ६. मधिमिति धननामधेयम्, मंहतेदीनकर्मणः । निरु० १ । ७ ।
  - ७. धिनोतेर्धान्यम् । महाभाष्य ५ । २ । ४ ।।

केतपूः केतं नः पुनातु । यज्ञु० ११ । ७ ॥ येन देवाः पवित्रेगात्मानं पुनते° सदा । साम० उ० ४।२।⊏।४।। तीथैंस्तरन्ति । अधर्व० १८ । ४ । ८ ॥

यददः सं प्रयतीरहावनदता हते । तस्मादा नद्यो नाम स्थ । ऋथर्व० ३।१३।१॥

तदाप्तो दिन्द्रो वो यतीस्तस्मादापो ऋनुष्ठन । ऋथर्व० ३।१३।२॥

शब्दशास्त्र के प्रमाणभूत आचार्य पत जलि मुनि ने व्याकरणाध्ययन के प्रयोजनों का वर्णन करते हुए चत्वारि श्रङ्का, चत्वारि वाक, " उत त्वः. सक्तुमिवः, सुदेवोऽसि " ये पांच मन्त्र उद्गधृत किये हैं, " और उनकी व्याख्या व्याकरण-शास्त्रपरक की है। पतश्चिल से बहुत प्राचीन यास्क ने भी चत्वारि वाक्<sup>92</sup> मन्त्र की व्याख्या व्याकरण-शास्त्रपरक लिखी है।<sup>93</sup> व्याकरण पद जिस धातु से निष्पन्न होता है उसका मूल-अर्थ में प्रयोग यजुर्वेद १९ । ७७ में उपलब्धहोता है । १४

#### व्याकरण-शास्त्र की उत्पत्ति

व्याकरणशास्त्र की उत्पत्ति कब हुई इसका उत्तर अत्यन्त दुष्कर है। हां, इतना कहा जा सकता है कि उपलब्ध वैदिक पदपाठों (३२०० वि० पू॰) की रचना से पूर्व व्याकरण-शास्त्र अपनी पूर्णता को प्राप्त हो चुका था। प्रकृति-

१' केत्पपदात् पुनातेः 'विक्कप् च' ( ग्रष्टा० ३।२।७६ ) इति किप् ।

२. पवित्रं पुनाते: । निरु० ५।६॥ पुनात ष्ट्न् । द्र० ग्रष्टा० ३।२।१८५,१८६॥

३. पातृतुदिवचिरिचिसिचिभ्यस्थक् । पं० उगादि २.७॥

४. नद्यः करमान्नदना इमा भवन्ति शब्दवत्यः । निरु० २।२४॥

५. त्राप त्राप्तोतेः । तिरु ० ६।२६'। त्राप्तोतेहृस्तश्च । पं० उ० २।५८॥

६. ऋ० ४।५८।३।।

७. ऋ० १:१६४।४५॥

S. 羽の १०।७१।४॥ E. 羽の १०।७१।२॥

१०. ऋ० ८।६६।१२॥

११. माहाभाष्य ग्र.०१, पा० १, ग्रा० १॥

१२. ऋ० १।१६४,४५॥

१३ न।माख्याते चोपसर्गनिपाताश्चेति वैयाकरणाः। निरु० १३।२॥

१४. दृष्ट्वा रूपे व्याकरोत् सत्यानृते प्रजापतिः ।

प्रत्यय, धातु-उपसर्ग, और समासघिटत पूर्वोत्तरपदों का विभाग पूर्णतया निर्धारित हो चुका था। वाल्मीकीय रामायण से विदत होता है कि महाराज राम के काल में व्याकरणशास्त्र का मुव्यवस्थित पठनपाठन होता था। भारत-युद्ध के समकालिक यास्कीय निरुक्त में व्याकरणश्रवक्ता अनेक वैयाकरणों का उद्धेख मिलता है। समस्त नाम शब्दों की धानुओं से निष्पत्ति दर्शाने वाला मूर्वाभिषिक्त शाकटायन व्याकरणा भी यास्क से पूर्व बन चुका था। महाभाष्यकार पत्र जिल्हा मुनि के लेखानुसार अत्यन्त पुराकाल में व्याकरणशास्त्र का पठनपाठन प्रचलित था। इन प्रमाणों से इतना मुक्यक्त है कि व्याकरणशास्त्र की उत्पत्ति अत्यन्त प्राचीन काल में हो गई थी। हमारा विचार है त्रेता युग के आरम्भ में व्याकरणशास्त्र ग्रन्थ मृप में मुक्यवस्थित हो चुका था।

#### व्याकरण शब्द की प्राचीनता

शब्दशास्त्र के लिये व्याकरण शब्द का प्रयोग रामायण, गोपथ

- १. वाजिनीऽत्रती । ऋरू० पद० १ । ३ । १० ।। त्र्यस्तऽभिः । ऋरू० पद० १ । ८ । ४ । महिऽस्वस् । ऋरू० पद० १ । ८ । ५ ||
- २. सम्ऽजम्मानः । ऋु० पद० १ । ६ । ७ ।। प्रऽतिरन्ते । ऋु० पद० १ । ११३ । १६ । प्रतिःहर्यते : ऋु० पद ⊏ । ४३ । २ ॥
- ३. रुद्रवर्तनी इति रुद्रऽवर्तनी । ऋरु०पद०१।३।३।पतिऽलोक्स्। ऋरु० पद०१०।⊏५।४३।
- ४. नूनं व्याकरणं कृत्स्नमनेन बहुधा श्रुतन् । बहु व्याहरतानेन न किञ्चिद-पभाषितन् ।। किष्किन्धा० ३ । २६ ॥ हनुमान् का इतना वाक्पुटु होना युक्त ही या, क्योंकि हनुमान् का पिता वायु शब्दशास्त्र विशारद था (वायु पुराण् २।४४।)
  - ५. न सर्वाणिति गार्यो वैयाकरणानां चैके । निरु० १ । १२ ॥
- ६. ग्रनुशाकटायनं वैयाकरणाः, उपशाकटायनं वैयाकरणाः । काशिका १।१४। ८६, ८७।
  - ७. तत्र नामान्याख्यातजानीति शाकटायनो नैरुक्तसमयश्च । निरु १ । १२ ॥
- प्राकल्य एतदासीत्, संस्कारोत्तरकालं ब्राह्मणा व्याकरणं स्माधीयते । महाभाष्य त्रा०१ : पा०१, त्रा०१ ।। ६. रामायण किष्कत्था०३ । २६ ।।

ब्राह्मरा, ' मुराडकोपनिषद्ग' और महाभारत' आदि अनेक ग्रन्थों में मिलता है।

#### षडङ्ग शब्द से व्याकरण का निर्देश

शिचा, व्याकरण, निरुक्त, छन्द, कल्प और ज्योतिष इन ६ वेदा हों का पड़ हु शब्द से निर्देश गोपथ बाह्मण, बौधायन आदि धर्मशास्त्र और रामायण आदि में प्रायः मिलता है। पत॰जलि मुनि ने भी ब्राह्मणेन निरुक्तारणों धर्मः षडङ्को वेदोऽध्येयो चेयध्यं यह आगमवचन उद्घृत किया है। सम्प्रति उपलभ्यमान ब्राह्मणों से भी अति प्राचीन देवल ने व्याकरण की पड़क्तों में गणना की है। ब्राह्मण ग्रन्थों में पड़क्त शब्द से कहीं आत्मा का भी ग्रहण होता है। वि

#### व्याकरणान्तर्गत कतिपय संज्ञात्रों की प्राचीनता

इस प्रकार न केवल व्याकरणशास्त्र की प्राचीनता सिद्ध होती है, अपितु पाणिनीयतन्त्र में स्मृत अनेक अन्वर्थ संज्ञाएं मी अति प्राचीन प्रतीत होती हैं। उन में से कुछ संज्ञाओं का निर्देश गोपथ ब्राह्मण में मिलता है। यथा—

त्रोङ्कारं पृच्छामः, को धातुः, किं प्रातिपदिकं, किं नामाल्यातम्, किं लिङ्गं, किं बचनं, का विभक्तिः, कः प्रत्ययः, कः स्वर उपसर्गो

१. गो० ब्रा० ५० १। २४ ।

२. मुण्डको० १ । १ ॥

सर्वार्थानां व्याकरणाद् वैयाकरण उच्यंत । तम्मूलता व्याकरणं व्याकरोतीति तत्त्रया । महाभारत उद्योग० ४३ । ६४ ॥

४. षडक्कविदस्तत् तथाधीमह । गो० ब्रा० पृ० १ । २७ ॥

प. बीधा• धर्म०२। १४।२॥ गौतम धर्म०१५। २८॥

६. नाषडङ्गविदत्रास्ति नात्रतो नात्रहश्रुतः । रामा० त्राल० ७ । १५ ॥

७. त्रागामो वेद इति वैयाकरणाः । शिवरामेन्द्रकृत महाभाष्यदीका पत्रा ५, सरस्वतीमवन काशो का हस्तलेख । स्मृतिरिति मीमांसकाः । तत्त्रवार्तिक पृना संस्कः प्रष्ठ २६५ पं० १२ । न्यायसधा पृष्ठ २८४ पं० ६ ।

प्त. महाभाष्य ग्र.० १, पा० १, ग्रा.० १ ।।

देवलः—शित्वाव्याकरगानिककञ्चन्दकल्वन्योतिषाणि । वीरिमिन्नोदय, परि-माषा प्रकाश, पृष्ठ २० पर उद्घृत ।

१० षड्विथो वे पुरुषः षडङ्कः। ए० ब्रा०२ । ३६ ॥ षडङ्कोऽयमास्मा षड्विथः। सां० ब्रा०१३ । ३ ॥

निपातः, किं वै ब्याकरगां, को विकारः, को विकारी, कतिमात्रः, कतिवर्गाः, कत्यज्ञरः, कतिपदः, कः संयोगः, किं स्थाननादानुप्रदानानुकरणम् ''''

मैत्रायगो संहिता १।७।३ में वैयाकरण-प्रसिद्ध विभक्ति संज्ञा का उक्केख मिलता है।

ऐतरेय क्राह्मण् ७।७ में विभक्ति रूप से सप्तथा विभक्त वाणी का उल्लेख है।\*

व्याकरण्णास्त्र की प्राचीनता के विषय में इतना ही कहा जा सकता है कि मूलवेदातिरिक्त जितना भारतीय वैदिक वाङ्मय सम्प्रति उपलब्ध है। उस में व्याकरणशास्त्र का उल्लेख मिलता है। अतः यह सुब्यक्त है कि वर्तमान में उपलब्ध समस्त आर्ष वैदिक वाङ्मय की रचना से पूर्व व्याकरणशास्त्र पूर्णतया मुक्यवस्थित बन चुका था, और वह पठन पाठन में व्यवहृत होने लग गया था।

#### व्याकरण् का प्रथम प्रवक्ता-ब्रह्मा

भारतीय ऐतिह्य में सव विद्याओं का आदि प्रवक्ता ब्रह्मा कहा गया है। यह एक निश्चित सत्य तथ्य है। तदनुसार व्याकरणशास्त्र का आदि प्रवक्ता भी ब्रह्मा है। ऋक्तन्त्रकार ने लिखा है—

ब्रह्मा बृहस्पतये प्रोवाच, बृहस्पतिरिन्द्राय, इन्द्रो भगद्वाजाय,: भगद्वाज ऋषिभ्यः, ऋषयो ब्राह्मणेभ्यः । १ । ४ ॥

इस वचनानुसार व्याकरण के एकदेश अत्तरसमाम्राय का सर्व प्रथम प्रवक्ता ब्रह्मा है। भारतीय ऐतिह्यानुसार ब्रह्मा इस कल्प के विगत जल-प्लावन ने पश्चात् हुआ था। यद्यपि उत्तर काल में यह नाम ने उपाधिकप में अनेक व्यक्तियों के लिये प्रयुक्त हुआ, तथापि सर्वविद्याओं का आदि प्रवक्ता प्रथम ब्रह्मा ही है और वह निश्चित ऐतिहासिक व्यक्ति है।

१. गो॰ ब्रा॰ पृ० १ । २४ ।। २. तस्मात् षड् विभक्तयः । यह षड्-विध विभक्तियों का उल्लेख पुनराधेय प्रकारण गत प्रयाजों के सिवभक्तिकरण संबन्धी है । प्रयाजाः सिवभक्तिकाः कार्योः । महाभाष्य १।१।१ में उद्धृत वचन ।

२, सप्तषा वं वागवदत्। सप्त विभक्तय इति भट्टभास्करः। तुलना करो 'यस्य ने सप्त सिन्धवः। ऋ• १ । १६४ । ४ ४ ।। सप्त सिन्धवः≔सप्त विभक्तयः । महाभाष्य ।

#### ब्रह्मा का शास्त्र-प्रवचन

समस्त भारतीय प्राचीन ऐतिहासिकों का सुनिश्चित मत है कि लोक में जितनी भी विद्याओं का प्रकाश हुआ उन विद्याओं का प्रवचन ब्रह्माजी ने ही किया था। यह प्रवचन अति विस्तृत था। यह आदि प्रवचन ही शास्त्र अथवा शासन नाम से प्रसिद्ध हुआ। उत्तरवर्ती समस्त प्रवचन ब्रह्माजी के आदि प्रवचन के अनुसार हुआ और वह भी उत्तरोत्तर संनिष्ठ। अत: उत्तरवर्ती प्रवचन मुख्यतया अनुशास्त्र अनुतन्त्र अथवा श्रमुशा-सनै कहाते हैं। इन के लिए शास्त्र अथवा तन्त्र शब्द का प्रयोग गौणी वृत्ति से किया जाता है।

पं भगवद्त्तजी ने 'भारतवर्ष का वृहद्भ इतिहास' ग्रन्थ के दितीय भाग (अ० ४) में ब्रह्मा द्वारा प्रोक्त जिन २२ शास्त्रों का सप्रमाण उल्लेख किया है, उन के नाम इस प्रकार हैं—

| १–वेदज्ञान       | ९-धर्मशास्त्र        | १७-शिल्पशा <b>स्त्र</b>                   |
|------------------|----------------------|-------------------------------------------|
| २-ब्रह्मज्ञान    | १०-अर्थशास्त्र       | १⊏-अश्वशास्त्र                            |
| ३-योगविद्या      | ११-कामशास्त्र        | १६-नाटचवेद                                |
| ४–आयुर्वेद       | १२-व्याकरण           | २ <b>०</b> -इतिहास <b>-पु</b> रा <b>ग</b> |
| ५-हस्त्यायुर्वेद | १३-लिपि <b>ज्ञान</b> | २१-मीमांसाशास्त्र                         |
| ६-रसतन्त्र       | १४–ज्योतिषशास्त्र    | २२शिवस्तव अथवा                            |
| ७-धनुर्वेद       | १५−गणितशास्त्र       | स्तव-शास्त्र                              |
| ⊏-पदार्थविज्ञान  | १६-वास्तुशास्त्र     |                                           |

## द्वितीय प्रवक्ता—चृहस्पति

ऋक्तन्त्र के उपर्युक्त वचन के अनुसार व्याकरणशास्त्र का द्वितीय प्रवक्ता बृहस्पति है। अङ्गिरा का पुत्र होने से यह आङ्गिरस नाम से प्रसिद्ध है। **बा**ह्माण ग्रन्थों में इसे देवों का पूरोहित लिखा है। <sup>8</sup> कोश ग्रन्थों में इसे

१. श्रनुशासन श्रादि में प्रयुक्त 'श्रनु' निपात श्रनुक्रम श्रौर हीन दोनों स्रथों का धोतक है। उत्तरवर्ता तन्त्र संद्मित होने से पूर्व तन्त्रों की श्रपेत्ता हीन हुए। 'श्रनुशाकटायनं वैयाकरणाः' में 'श्रनु' शब्द होन श्रर्य का बोतक है। द्रष्टव्य 'हीने' (१।४। द६) सूत्र को काशिका। र. तन्त्रमिव तन्त्रम्।

३. बृहस्पतिवै देवानां पुरोहितः । ऐ० ब्रा० ८ । २६ ॥

सुराचार्यभी कहा है। मत्स्य पुराण २३।४ में यह वाक्पति पद से स्मृत है।

#### बृहस्पति का शास्त्र-प्रवचन

देवगुरु बृहस्पति ने अनेक शास्त्रों का प्रवचन किया था। उन में से जिन कितपय शास्त्रों का उक्केल प्राचीन वाङ्मय में उपलब्ध होता है, वे इस प्रकार हैं—

१—सामगान — छान्दोग्य उपनिषद् २।२२।१ में बृहस्पति के सामगान का उक्केख मिलता है।

२— त्र्रथंशास्त्र — बृहस्पित ने एक अर्थशास्त्र रचा था। महाभारत में इस शास्त्र का विस्तार तीन सहस्र अध्याय बताया है। इस अर्थशास्त्र के मत और वचन कौटिल्य अर्थशास्त्र, कामन्दकीय नीतिसार और याज्ञव-ल्क्य स्मृति की बालकीडा टीका प्रभृति ग्रन्थों में बहुधा उद्देश्नत हैं।

३— इति**हास-पुराण** --वायु पुराण १०३ । ५९ के अ**नु**सार बृहस्पति ने इतिहास-पुराण का प्रवचन किया था । ⁵

४-६—चेदाङ्ग—महागारत में बृहस्पति को समस्त वेदाङ्गों का प्रवक्ता कहा है। $^{\star}$ 

व्याकरण्—वेदाङ्गों के अन्तर्गत व्याकरण शास्त्र के प्रवचन का उक्केस्र अनेक ग्रन्थों में मिलता है। महाभाष्य के अनुसार बृहस्पति ने इन्द्र को दिव्य (च्सौर?) सहस्र वर्ष तक प्रतिपद व्याकरण का उपदेश किया था। '

व्याकरण्—ग्रन्थनाम-शन्दपारायण्-महाभाष्यकार ने शब्दपारायण् प्रोवाच लिखा है। भर्ज हरि ने महाभाष्य की व्याख्या में लिखा है—

शब्दपारायणं — क्रिडिशब्दोऽयं कस्यचिद् प्रन्थस्य । पृष्ठ २१ । इस से प्रतीत होता है कि बृहस्पति के व्याकरण शास्त्र का नाम शब्दपारायण था ।

- १. भार्यामर्पय वाक्पंतस्त्वम् ।
- २. त्र्रध्यायानां सहस्रेस्तु त्रिभिरेव बृहस्पतिः । शान्ति० ५६ । ८४ ।।
- ३. बृहस्पतिस्तु प्रोवान्व सवित्रे तदनन्तरम् ।
- ४. वेदाङ्गानि बृहस्पतिः । शान्ति ० ग्र० । ११२ स्रोक ३२ कुम्भघोग् संस्करग् ।
- ५. बृहस्पतिरिन्द्राय दिव्यं वर्षसहसं प्रतिपदोक्तानां शब्दानां शब्दपारायण् प्रोवाच । १ । १ । १ ।।

व्याकरण मरणान्त व्याधि—न्यायम अरी में जयन्त ने बृहस्पति का एक वचन उद्देशृत किया है, तदनुसार औरानसों (उशना प्रोक्त शास्त्र के अध्येताओं) के मत में व्याकरण 'मरणान्त व्याधि' कहा गया है।'

ज्योतिष—वेदाङ्गान्तर्गत ज्योतिष शास्त्र के प्रवचन का निर्देश प्रबन्ध-चिन्तामणि ग्रन्थ में उपलब्ध होता है। रे

११—**वास्तुशास्त्र**—मत्स्य पुराण में बृहस्पति को वास्तृशास्त्रका प्रवर्तक लिखा है।<sup>8</sup>

१२--- **त्रगदतन्त्र**---बृहस्पित ने किसी अगदतन्त्र का भी प्रवचन किया था।<sup>३</sup>

#### व्याकरण का ऋादि संस्कर्ता—इन्द्र

पात आल महाभाष्य से विदित होता है कि बृहस्पति ने इन्द्र के लिये प्रतिपद-पाठ द्वारा शब्दोपदेश किया था। अस समय तक लच्चणों का निर्माण

- १. तथा च बृहस्पतिः प्रतिपदमशक्यवाल्लज्ञाण्स्याप्यव्यवस्थितत्वात् तत्रापि स्वलितदर्शनाद् स्रानवस्थाप्रसंगाच मरखान्तो व्यधिव्यक्तिरखमिति स्रौशनसा इति । न्यायमञ्जरी पृष्ठ ४१८ ।
  - २. चेद् बृहस्पतिमतं प्रमागाम् । प्रबन्धचिन्तामगाि पृष्ठ १०६ ।
- २. तथा शुक्रबृहस्पती ·····श्रष्टादशैते विख्याता वास्तुशास्त्रोपदेशकाः । २५१ । ३–४ ॥
- यही बृहस्पति त्रेंचों का पुरोहित था। इसने स्त्रर्थशास्त्र की रचना की थी।
   यह चक्रवर्ता मक्त से पहले हुआ था। द्र० महाभारत शान्ति० ७५। ६ ॥
- ४. बृहस्पतिरिन्द्राय दिव्यं वर्षसहस्रं प्रतिपदोक्तानां शब्दानां शब्दपारायण्ं प्रांवाच । महाभाष्य ग्र० १, पा० १, न्न्रा० १ ॥ तुलना करो—दिव्यं वर्षसहस्र-मिन्द्रो बृहस्पनः सकाशात् प्रतिपद्पाटन शब्दान् पठन् नान्तं जगामेति । प्रक्रियाकीमुदी भाग १, पृष्ठ ७ । सम्भवतः यह पाठ महाभाष्य से भिन्न किसी ग्रन्थ से उद्धृत किया है ।

द्र०—स [ प्रजापितः ] भूम्यां शिरः कृत्वा दिव्यं वर्षसहस्रं तपोऽतप्यत । कठ ब्रा॰ संकलन, ग्रम्त्याधेय ब्रा॰, पृष्ठ १७ ॥ दिव्यं वर्षसहस्रं वर्षाणाम् । चरक चि॰ २ । १५ ॥ दिव्यं वर्षसहस्रक्म । रामा॰ बाल॰ २६ । ११ ॥ तथा हि श्र्यते— दिव्यं वर्षसहस्रम्मया सहः … । कामस्त्र टीका १ । १ । ८ ॥

नहीं हुआ था। प्रथमतः इन्द्र ने शब्दोपदेश की प्रतिपदपाठ रूपी प्रक्रिया की दुःहता को समझा, और उसने पदों के प्रकृति प्रत्यय आदि विभाग द्वारा शब्दोपदेश प्रक्रिया की कल्पना की। इसका साक्ष्य तैतिरीय संहिता ६।४।७ में मिलता है—

वाग्वै पराच्यव्याकृतावदत् । तं देवा इन्द्रमब्रुवन्, इमां नो वाचं व्याकुर्विति.....तामिन्द्रो मध्यतोऽवकम्य व्याकरोत् ।'

इस की व्याख्या करते हुए सायणाचार्य ने लिखा है-

तामखर्डा वाचं मध्ये बिच्छिद्य प्रकृतिप्रत्ययविभागं सर्वत्रा-करोत्।

अर्थात्—वाणी पुराकाल में अव्याकृत (=व्याकरण सम्बन्धी प्रकृति प्रत्यथादि संस्कार से रहित अखण्ड पदरूप) बोली जाती थी। देवों ने [ अपने राजा ] इन्द्र से कहा इर वाणी को व्याकृत (=प्रकृतिप्रत्ययादिसंस्कार से युक्त ) करो। ......इन्द्र ने उस वाणी को मध्य से तोड़ कर व्याकृत (=प्रकृतिप्रत्ययादिसंस्कार से युक्त ) किया।

#### माहेश्वर सम्प्रदाय

व्याकरए। तास्त्र में दो मार्ग अथवा सम्प्रदाय प्रसिद्ध हैं। एक ऐन्द्र और दूसरा माहेश्वर अथवा शेव। वर्तमान प्रसिद्धि के अनुसार कातन्त्र व्याकरए। ऐन्द्र सम्प्रदाय का है और पािंएनीय व्याकरण शेव सम्प्रदाय का।

महाभारत के शान्तिपर्व के अन्तर्गत शिवसहवनाम में लिखा है— वेदात् षडङ्गान्युद्धशृत्य । २८३ । ९२ ॥

इस से स्पष्ट है कि बृहस्पति के समान ियन ने भी पडङ्गों का प्रवचन किया था। निरुक्त १। २० के

विल्मग्रहणायेमं ग्रन्थं समाम्नासिषुर्वेदं च वेदाङ्गानि च

वचन में बहुवचन निर्देश भी इस बात का संकेत करता है कि वेदा ह्रों के आद्य प्रवचन कर्ता अनेक व्यक्ति थे ।

माहेश्वर तन्त्र के विषय में अगले अध्याय में विस्तार मे लिखेंगे।

१. तुलना करो —मै० सं० ४।५ ८॥ का० सं० २७ ३॥ कपि० सं० ४२।३॥ स ( इन्द्रो ) वाचैव वाचं व्यावर्तयद् । मै० सं० ४।१५।८॥ शत० ४।१।३।११॥

२. सायग् ऋग्भाष्य उपोद्धात, पूना संस्क० भा० १, पृष्ठ २६ ॥

#### व्याकरण का बहुविध प्रवचन

पूर्व लेख से विस्पष्ट है कि व्याकरण वाङ्मय में ऐन्द्र तन्त्र सब से प्राचीन है। तदनन्तर अनेक वैयाकरणों ने व्याकरणशास्त्र का प्रवचन किया। उन के प्रवचनभेद से अनेक व्याकरण ग्रन्थों की रचना हुई।

#### पागिनि से प्राचीन ८५ व्याकरण-प्रवक्ता

इन्द्र से लेकर आज तक कितने व्याकरण बने, यह अज्ञात है। पाणिनि ने अपने शास्त्र में १० प्राचीन आचार्यों का नामनिर्देशपूर्वक उक्केस्न िकया हैं। इन के अतिरिक्त पाणिनि से प्राचीन १४ आचार्यों का उक्केस्न विभिन्न प्राचीन ग्रन्थों में मिलता है। १० प्रातिशास्त्र और ७ अन्य वैदिक व्याकरण उपलब्ध या ज्ञात हैं। इन प्रातिशास्त्र आदि ग्रन्थों में ४९ प्राचीन आचार्यों का उक्केस्न मिलता है। यद्यपि किन्हीं प्रातिशास्त्र्यों में शिक्षा तथा छन्द का समावेश उपलब्ध होता है, तथापि प्रातिशास्त्र्यों को वैदिक व्याकरण कहा जा सकता है। अतः प्रातिशास्त्र्यग्रन्थों में स्मृत आचार्यों में अवश्य ही व्याकरणप्रवक्ता रहे होंगे। उनकी व्याकरणप्रवक्ता आचार्यों में गणना करने पर पुनस्क्त नामों को छोड़कर लगभग ५५ पिच्यासी प्राचीन व्याकरणप्रवक्ता आचार्यों के नाम हमें ज्ञात हैं। परन्तु इस ग्रन्थ में हम केवल उन्हीं आचार्यों का उस्लेख करेंगे जो पाणिनीय अष्टाध्यायों में निर्दिष्ट शचार्यों का केवल नामोल्लेख रहेगा, विशेष वर्णन इस ग्रन्थ में निर्दिष्ट आचार्यों का केवल नामोल्लेख रहेगा, विशेष वर्णन इस ग्रन्थ में नहीं किया जायगा।

#### त्राठ व्याकरगा-प्रवक्ता

अर्वाचीन ग्रन्थकार प्रधानतया आठ शाब्दिकों का उल्लेख करते हैं। हैमबृहद्द वृत्त्यवचूणि में पृष्ठ ३ पर निम्न आठ व्याकरणों का उल्लेख है—

- १. त्र्यापिशालि ( ग्र.० ६:१।६२), काश्यप (ग्र.० १।२।२५), गार्क ( न्न्र.० ६), गालव ( न्न.० ७)१।७४), चाक्रवर्मण ( न्न.० ६।१।१३०), भारद्वाज ( न्न.० ७)२।६३), शाक्त्ययन ( न्न.० १।४।१११), शाक्त्य ( न्न.० १.१।१६), मेनक ( न्न.० ५।४।११२२), स्कीटायन ( न्न.० ६।१।१२२)।
- २. व्याकरस्पमष्टप्रभेदम् । दुर्ग निरुक्तवृत्ति ( श्रानन्दाश्रम सं० ) पृष्ठ ७४ । व्याकरस्प ऽव्यष्टपाभिन्ने लक्त्स्स्पैकदेशो विद्यिमः । दुर्ग निरुक्तवृत्ति पृष्ठ ७८ । ब्रुठिताष्ट, व्याकरस्पः । प्रबन्धिन्ति । पृष्ठ ६८ ।

#### ब्राह्ममैशानमैन्द्र च प्राजापत्यं वृहस्पतिम् । त्वाष्ट्रमापिशतं चेति पाणिनीयमथाष्टमम् ॥

इस श्लोक का पाठ कुछ %  $g = \frac{1}{6}$ । इस में जो आठ व्याकरण गिनाए हैं वे हैं — g हा, ऐशान, ऐन्द्र, प्राजापस्य, बार्हस्पत्य, त्वाष्ट्र, आपिशल और पाणिनीय।

ऋग्वेद-कल्पद्रुम में यामलाष्टक तन्त्र निर्दिष्ट निम्न आठ व्याकरण उद्गध्त हैं -

. ब्राह्म, चान्द्र, याम्य, रौद्र, वायव्य, वारुग्, सौम्य, वैष्णव ।

बोपदेव ने अपने कविकल्पद्रुम ग्रन्थ के आरम्भ में निम्न आठ वैयाकरणों का उल्लेख किया है—

> इन्द्रश्चन्द्रः काश्रक्तस्मापिशली शाकटायनः। पाखिन्यमरजैनेन्द्रा जयन्त्यप्रादिशान्दिकाः॥

इन में शाकटायन पद से आर्वाचीन जैन शाकटायन अभिप्रेत है वा प्राचीन वैदिक शाकटायन, यह अस्पष्ट है। भोजविरिचत सरस्वतीकण्ठाभरण की एक टीका में भी 'अष्ट व्याकरण' का उल्लेख है। भासकराचार्य-प्रणीत लीलावती के किसी किसी हस्तलेख के अन्त में आठ व्याकरण पढ़ने का उल्लेख उपलब्ध होता है। विक्रम की षष्ट-शताब्दी वा उससे पूर्वभावी निरुक्ततृत्तिकार दुर्गाचार्य 'व्याकरण्णमष्टप्रभेदम्'' इतना ही संकेत करता है। उसके मत में ये आठ व्याकरण्ण कौन से थे यह अज्ञात है। पूर्वोक्त इन्द्र, चन्द्र, काशकुल्स्त, आपिशलि, पाणिनि, अमर और जैनेन्द्र=पूज्यपाद=देवनन्दी विरचित ये सात व्याकरण्ण उसके मत में भी माने जा सकते हैं। अठवां यदि शाक्टायन को मानें तो निश्चय ही वह

१. हमारा हस्तजेख, पृष्ठ ११४ ।

२. सरस्वर्ताकराश्रमरण दूजा प्रकरण प्रारम्भः साम् च पाणिन्यादि ऋष्ट-व्याकरगोदितः । भारतीय विद्या, वर्ष ३, ऋंक १, पृष्ठ २३२ में उद्भृत ।

३. श्रष्टी ध्याकरणानि षट् च भिषजां ब्याचष्ट ताः संहिताः .....

४. म्रानन्दाश्रम संस्कृ पृष्ठ ७४। ५. पं० सदाशिव लच्मीघर कान्ने ने शतप्य भाष्यकार हरिस्वामी को वैन्नमान्द प्रवर्तक विन्नमादित्य का समकालिक सिद्ध किया है। देखो ग्वालियर से प्रकाशित विन्नम-द्विसहस्रान्दी स्मारक ग्रन्थ। तदः

पाणिति से पूर्वभावी वैदिक शाकटायन होगा, क्योंकि अर्वाचीन जैन शाकटायन का काल विक्रम की ९ वीं शताब्दी का अन्तिम चरण है।°

अमर शब्द से सम्भवतः नामिल ङ्गानुशासन का कर्ता अमरिसह अभिप्रेत है। अमरिसहकृत शब्दानुशासन का उल्लेख अन्यत्र नहीं मिलता। लौकिकी किवदन्ती से इतना ज्ञात होता है कि अमरिसह महाभाष्य का प्रकार पिखत था। कुछ वर्ष हुए पश्जाव प्रान्तीय जैन पुस्तकभण्डारों का एक सूचीपत्र पश्जाव यूनिविसिटी लाहौर से प्रकाशित हुआ है। उसके भाग १ पृष्ठ १३ पर अमरिसहकृत उत्पादिवृत्ति का उल्लेख है। यह अमरिसह नामिलगानुशासनकार है वा भिन्न व्यक्ति, यह अभी अज्ञात है।

#### नव व्याकरण

रामायण उत्तरकाग्ड २६ । ४७ में नव व्याकरण का उल्लेख है। महाराज राम के काल में अनेक व्याकरण विद्यमान थे. इसका निर्देश रामायण किष्किच्या काण्ड २। २९ में मिलता है। भग्डारकर रिसर्च इंस्टीट्यूट पूना के संग्रह में गीतासार नामक ग्रन्थ का एक हस्तलेख है, उसमें भी नव व्याकरण का उल्लेख है। इस ग्रन्थ का काल अज्ञात है। श्रीतत्त्व-विधि नामक वैष्णव ग्रन्थ में निम्न नौ व्याकरणों का उल्लेख मिलता है—

## पेन्द्रं चान्द्रं काशकृत्स्नं कौमारं शाकटायनम् । सारस्वतं चापिशलं शाकल्यं पाणिनीयकम् ॥

नुसार ऋष्वार्य दुर्ग को विक्रम पूर्व मानना होगा। क्योंकि हरिस्वामी के गुरु स्कन्दस्वामी ने ऋपनी निरुक्तरीका के प्रारम्भ में दुर्गाचार्य का ऋादरपूर्वक स्मरण किया है। ऐसी ऋवस्था में दुर्गाचार्य ने किन ऋाठ व्याकरणों की ऋोर संकेत किया है, यह ब्ताना कठिन है।

- १. जैन साहित्य भ्रौर इतिहास, प्र० सं० पृष्ठ १६०, द्वि० सं० पृष्ठ १६६।
- २. ऋमरसिंडो हि पापीयान् सर्व भाष्यमचूचुरत् ।
- ३. सोऽयं नवव्याकरणार्थवेत्ता । मद्रास ला जर्नल् प्रेस १६३३ का संस्क० ।
- ४. देखो पूर्व पृष्ठ ५६ टिप्पणी ४।
- ५. गीतासारिमदं शास्त्रं गीतासारसमुद्भवन् । श्रत्र स्थितं ब्रक्षश्चानं वेदशास्त्र-समुख्यम् ॥ ५५ ॥ श्रष्टादश पुराग्णानि नव व्याकरण्।नि च । निर्मध्य चतुरो वेदान् मुनिना भारतं कृतम् ॥ ५७ ॥ हस्तलेख नं ० १६५, सन् १८८३-८४।

# रामायणकाल में कौन से ुनो व्याकरण विद्यमान थे, यह अज्ञात है ।' पांच व्याकरण

काशिका वृत्ति ४।२।६० में पांच व्याकरणों का उल्लेख मिलता है परन्तु उसमें अथवा उसकी टीकाओं में नाम निर्दिष्ट नहीं हैं। सम्भवतः ये ऐन्द्र, चान्द्र, पाणिनीय, काशकृत्स्न और आपिशल होंगे।

#### व्याकरण-शास्त्रों के तीन विभाग

आज तक जितने व्याकरणशास्त्र बने हैं, उनको हम तीन विभागों में बांट सकते हैं। यथा —

- १. छान्दसमात्र—प्रातिशाख्यादि ।
- २. लौकिकमात्र-कातन्त्रादि ।
- ३. लौकिक वैदिक उभयविय--आपिशल, पाणिनीयादि ।

इन में लौकिक व्याकरण के जितने ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं, वे सब पाणिन से अर्वाचीन हैं।

#### व्याकरण-प्रवक्तात्रों के दो विभाग

इस समय हमें जितने व्याकररणप्रवक्ता आचार्यों का ज्ञान है, उन्हें हम दो भागों में बांट सकते हैं।

१. पाणिनि से प्राचीन ।

२. पःणिनि से अर्वाचीन ।

#### पाशिनि से प्राचीन ऋाचार्य

पाणिन ने अपने शब्दानुशासन में आपिशाल, काश्यप, गार्य, गालव, चाकवर्मण, भारद्वाज, शाकटायन, शाकत्य, सेनक और स्फोटायन इन दश शाब्दिकों का उन्नेख किया है। इन से अतिरिक्त शिव≔महेश्वर, बृहराति इन्द्र, वायु, भरद्वाज, भागुरि, पौष्करसादि, काशकृत्स्न, रौढि, चारायण, माध्यन्दिनि, वैयाझ्यच, शौनिक, गौतम और व्याडि, इन पन्द्रह आचार्यों का उन्नेख अन्यत्र मिलता है।

२. पञ्चन्याकरणः ।

३. कुळ लोग पञ्च व्याकरण का श्रर्थ सूत्रगठ, धातुपठ, गर्णपठ, उणादिपठ श्रीर लिङ्गानुशासन समभते हैं। तथा श्रन्य-पदच्छेद, समास, श्रनुतृत्ति, वृत्ति श्रीर उदाहरण्। ४. देखो पूर्व पृष्ठ ६३ टि० १।

१. व्याक० द० इ० पृष्ठ ४३७ ।

#### प्रातिशाख्य आदि वैदिक व्याकरणप्रवक्ता

प्रातिशाख्य—यद्यपि प्रातिशाख्य तत् तत् चरणों के व्याकरण हैं तथापि उन में मन्त्रों के संहिता पाठ में होने वाले विकारों का प्रधानतया उल्लेख है। प्रकृति-प्रत्यय विभाग द्वारा पदसाधुत्व का अनुशासन उन में नहीं है। अतः उनकी गणना प्रधानतया शब्दानुशासन प्रन्थों में नहीं की जासकती। इस समय निम्न प्रातिशाख्य ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं—

- १. ऋक्प्रातिशाख्य-शौनककृत।
- २ वाजसनेयप्रातिशाख्य--कात्यायनकृत ।
- ३. सामप्रातिशास्य ( पृष्प या फूछ सूत्र ) वररु चिकृत ३?
- ४. अथर्वप्रातिशास्य ....।
- ५. तैत्तिरीयप्रातिशाख्य--। ....।
- ६. मैत्रायणीयप्रातिशाख्य----।

इन के आतिरिक्त चार प्रातिशाख्यों के नाम प्राचीन ग्रन्थों में मिलते हैं—

- ७. आश्वलायनप्रातिगास्य<sup>४</sup>....।
- बाष्कलप्रातिशाख्य .....।
- ९. शांखायनप्रातिशाख्य<sup>ध</sup>....।
- १० चारायणप्रातिशाख्य " .....।

ऋक्प्रातिशास्य निश्चय ही पाणिनि से प्राचीन है, अन्य प्रातिशास्यों के विषय में हम अभी निश्चयपूर्वक नहीं कह सकते।

- प्रातिशाख्य ख्रादि के विषय में इस ग्रन्थ के र⊏ वें श्रथ्याय में (भाग २, प्रष्ठ २८४-३४१ तक ) विस्तार से लिखा है, वहां देखना चाहिए ।
  - २. पदप्रकृतीनि सर्वे चरणानां पार्षदानि । निरु० १ । १७ ।।
- ३. बन्दे बररुचि नित्यमृहान्धेः पारहश्चनम् । पोतो विनिर्मितो येन फुल्लसूत्र-शतैरलम् । हरदत्तविरचित सामवेदसर्वानुक्रमण्डी, ऋकत्त्र के ऋन्त में मुद्रित, पृष्ठ ७ ।
- ४० यह प्रातिशाख्य ऋप्राप्य है। नाप्याश्वलायनाचार्यादिकृतप्रातिशाख्यसिद्धम्। वाज• प्रा• ऋनन्तभाष्य, मद्रास संस्क• वृष्ठ ४।
- ५. उपद्रुतो नाम सन्धिर्भाष्कलादीनां प्रसिद्धस्त्तस्योदाहरस्म् · · · · । शांखायन श्रौतमाध्य १२ । १३ । ५ ।!
  - ६. ऋलवर राजकीय हस्तलेख संग्रह सूचीपत्र ग्रन्थ संख्या १७।
- ७. यह प्रातिशाख्य श्रप्राप्य है। देवपालविरचित लौगान्निगृह्यभाष्य में यह उद्भृत है—''तथा च चारायिग्सूत्रम्'' पुरुकृते च्छाच्छ्योः, इति पुरु शब्दः

स्रन्य वैदिक व्याकरण्—प्रातिशाख्यों के अतिरिक्त तत्सदृश अन्य निम्नर्निः ष्ट्र वैदिक व्याकरण उपलब्ध होते हैं—

- १. ऋक्तन्त्र'--शाकटायन या औदत्रजि प्रणीत ।
- २. लघु ऋक्तन्त्र ....।
- ३. अथर्वचत्रध्यायी-शौनक अथवा कौत्स प्रणीत।
- ४. प्रतिज्ञासुत्र कात्यायनकृत ।
- ४. भाषिकसूत्र-कात्यायनकृत ।
- ६. सामतन्त्र—औदव्रजि या गार्ग्य कृत<sup>४</sup>?
- ७. अन्तरतन्त्र-आपिशलि कृत ।

इन में से प्रथम पांच ग्रन्थों में प्रातिशाख्यवत् प्रायः वैदिक स्वरादि कृतशब्दश्च लुःयने यथासंख्यं छे छे परतः । पुरु छदनं पुच्छम, कृतस्य छूमिति"। ५ । १ ॥ पृष्ठ १०१, १०२ ।

- १० ऋकन्त्र का संबन्ध सामवेदीय राखायनीय शाखा से है ''राखायनीया-नामृकन्त्रे प्रसिद्धा विसर्वनीयस्य ऋभिनिष्ठानाख्या इति । गोमिलगृह्य भट्ट नारायण्माध्य २।८.१४।।
- २. ऋकन्त्रव्याकरणं शाक्ष्ययगोऽपि-इदमन्नरं छन्दो ः। नागेश, लघुशाब्दे-न्दुशेखर, भाग १, पृष्ठ ७ । ऋचां तन्त्रव्याकरणं पञ्च संख्याप्रपाटकम् । शाक्ययन-देवेन द्वात्रिशत् खण्डकाः स्मृताः । हरदत्तकृत सामसर्वानुकमणी, ऋकन्त्र के ब्रन्त में मुद्रित, पृष्ठ ३ । तथा ऋकन्त्र व्याकरणस्य छ्वान्दोग्यलन्न्णस्य प्रणेता श्रीद्मिजर-प्यसूत्रयत् ः। शब्दकीरनुभ १।१।८।। ब्रनन्तसंयोगमध्ये यमः पूर्वगुणः (ऋकन्त्र १। २) इत्योदम्भित्ति । पाणिनीय शिन्ना की शिन्नाप्रकाश टीका, शिन्नासंग्रइ पृष्ठ ३८८ इत्यदि ।
- ३. ह्विटनी के हस्तलेख के ब्रान्त में शौतक का नाम है। बालशास्त्री गदरे स्वालियर कं संग्रह से प्राप्त चतुरध्यायों के हस्तलेख के प्रत्येक ब्रथ्याय के ब्रान्त में—''इत्यथर्ववेदे कीत्सव्याकरणे चतुरध्यायिकायां .....'' पाठ उपलब्ध होता है। यह हस्तलेख ब्राव ब्रोगियण्टल मैनुस्कृष्ट्स लायब्रेरी उज्जैन में सुराह्मित है। देखो-न्यू इण्डियन एण्टिकोरी, सितम्बर १९३८ में पं सदाशिव एलं कान्ने का लेख।
- ४. सामतन्त्रं प्रवस्यामि सुखार्थं सामवेदिनाम् । श्रीदत्रजिकृतं सूक्तं सामगानां सुखावदम् ॥ हरदत्तविरन्तित सामवेदसर्वानुक्रमणी पृष्ठ ४ । सामतन्त्रं तु गार्ग्येणेत्येवं वयसुपदिष्टाः प्रामाणिकैरिति सत्यत्रतः । श्रज्ञरतन्त्र भूमिका पृ० २ ।

कार्यों का उल्लेख है। अन्तिम दो ग्रन्थों में सामगान के नियमों का वर्णन है। अतः इन्हें भी मुख्यतया व्याकरण ग्रन्थ नहीं कह सकते।

#### प्रातिशाख्य त्रादि में उद्धृत त्राचार्य

इन प्रातिशाख्य आदि वैदिक ग्रन्थों में निम्न आचार्यों का उल्लेख , मिलता है—

- १. अग्निवेश्य तै० प्राठ ९।४॥ मै० प्राठ ९।४॥
- २. अग्निवेश्यायन भ-तै० प्रा० १४।३२॥ मै० प्रा० २।२।३२॥
- ३. अन्यतरेय<sup>२</sup>—ऋ• प्रा॰ ३।२२॥
- ४. आगस्त्य³—ऋ० प्रा० वर्ग १।२॥
- ४. आत्रेय—तै० प्रा० प्रा३१॥१७।६॥ मै० प्रा० प्रा३३॥ राप्रा। ६।६॥
- ६. इन्द्र---ऋक्तन्त्र १।४॥
- ७. उस्य —तै० प्रा० = १२२॥ १०१२०॥ १६१२३॥ मै० प्रा० = १२१॥ १०१२१॥ २१४१२४॥
- उत्तमोत्तरीय—तै० प्रा० ८।२०॥
- ६. औदव्रजि<sup>४</sup>—ऋक्ततन्त्र २।६।१०॥
- १०. औपरावि—वाज० प्रा० ३।१३१॥ भाषिकसूत्र २।२०,२२॥
- ११. काण्डमायन तै० प्रा० हाशा १५।७॥ मै० प्रा० ९।१॥ २।३।७॥
- १२. कात्यायन--वाज० प्रा॰ ८।४३॥
- १३. काण्व--वाज० पा० १।१२३, १४९॥
- १४. काश्यप-वाज० प्रा० ४।४॥ ८।४०॥
- १४. कौण्डिन्य<sup>प</sup>—तै० प्रा० ४।३८॥ १८।३॥ १९।२॥ मै० प्रा० ४।४०॥ २।४।४॥ २।६।३॥ २।६।९॥
- १६. कौहलीवृत्र—तै० प्रा० १७।२॥ मै० प्रा० २।४।२॥
- १. प्रातिशाख्य की टीकाग्रों में कहीं कहीं 'श्राप्रिवेश्य' ग्रीर 'ग्राप्रिवेश्ययन' नाम भी मिलता है। त्र्राप्रिवेश्य का यहासूत्र छूप गया है।
  - २. चतुरध्यायी ३ । ७४ में 'त्र्रान्यतरेय' पाठ है ।
  - ३. शां० त्रारायक ७। २ में भी निर्दिष्ट है।
- ४. नारदीय शिज्ञा में 'प्राचीनौद्बजि' का उल्लेख मिलता है। देखो शिज्ञा-संगड पृष्ठ ४४३। ५. देखो स्थितर कौरिडन्य नाम।

- १७. गार्ग्य—ऋं० प्रा॰ १११५॥ ६।३६॥ ११।१७, २६॥१३।३१॥ वाज०प्रा०४।१६७॥
- १८. गौतम—तै० प्रा० ५।३८॥ मै० प्रा० ५।४०॥
- १९. जातूकर्ण्य-वाज० प्रा० ४।१२४, १६०॥ ४।२२॥
- २०. तैत्तिरीयक—तै० प्रा० २३।१७॥ तैत्तिरीय, तै० प्रा० २३।१८॥
- २१. दाल्भ्य--वाज० प्रा० ४।१६॥
- २२. नैगी---ऋक्तन्त्र शहारा। ४।३।२॥
- २३. पञ्चाल---ऋ० प्रा० २।३३॥
- २४.पाणिनि-लघु ऋक्तन्त्र, पृष्ठ ४६॥
- २४. पौष्करसादि—तै० प्रा० ४।३७, ३८॥ १३।१६॥ १४।२॥ १७।६॥ मै० प्रा० ४।३९, ४०॥ २।१।१६॥ २।४।६॥
- २६. प्राच्य पञ्चाल-ऋ०प्रा॰ २।३३, ८१।।
- २७. प्लाचायण—तै॰ प्रा॰ ९।६॥ १४।११, १७॥ १८।४॥ मै॰ प्रा॰ ९।६॥ २।६।२, ३॥
- २८. प्लाचि—तै० प्रा० ४।३८॥ ९।६॥ १४।१०, १७॥ १८।४॥ मै० प्रा० ४।४०॥ ९।६॥ २।६।
- ३०. बृहस्पति--ऋक्तन्त्र १।४॥
- ३१. ब्रह्मा-ऋक्तन्त्र १।४।।
- ३२. भरद्वाज-ऋक्तन्त्र १।४॥
- ३३. भारद्वाज—तै० प्रा० १७।३॥ मै० प्रा० २।४।२॥ भाषिकसूत्र २।१९॥ ३।९॥
- ३४. माक्षव्य ऋ॰ प्रा० वर्ग १।२॥
- ३५. माचाकीय--तै० प्रा० १०।२२॥
- ३६. मागडुकेय³--ऋ० प्रा० वर्ग १।२॥ ३।१४॥
- ३७. माध्यन्दिन-वा॰ प्रा॰ ८।३४॥
- १. ब्राभ्रव्य-शालक्कायनों का विरोध, काशिका ४।३। ११५;६।२।३७॥ शां० ग्रा० ७। १६ में बाभ्रव्य को पाञ्चाल चएड नाम से स्मरण किया है।
  - २. द्र० शां० श्रा०७ । २॥
  - ३. हस्बमारह्रकेय, ऐ० स्त्रा० ३।२।१,६; शां० स्त्रा० ७।१३; ८।१, ११॥

- ३८ मीमांसक—तै० प्रा०५।४१॥
- ३९. यास्क---ऋ० प्रा॰ १७।४२॥
- ४० वाडबी (भी ) कर—तै० प्रा० १४।१३॥
- ४१ बात्सप्र—तै॰ प्रा० १०।२३॥ मै॰ प्रा॰ १०।२३॥
- ४२. वाल्मीकि—तै॰ प्रा० ४।३६॥ १८।६॥ मै॰ प्रा० ४।३८॥ २।६॥ २।३०॥ ९।४॥
- ४३. वेदमित्र--- ऋ० प्रा॰ १।५१॥
- ४४. व्याडि--ऋ० प्रा० ३।२३, २८॥ ६।४३॥ १३।३१, ३७॥
- ४४. शाकटायन—ऋ० प्रा० १।१६॥ १३।३९॥ वाज० प्रा० ३।९, १२. ८८॥ ४।४.१२९.१९१॥ वौ० च० २।२४॥ ऋकत्त्र १।१॥
- ४६. शाकल (= शाकल्य के अनुयायी)—ऋ० प्रा०१।६४॥ ११।१९,६२॥
- ४७. शाकल्य<sup>9</sup>— ऋ० प्रा०३ । १३, २२ ॥ ४ । १३ ॥ १३ । ३१ ॥ वाज० प्रा०३ । १०॥
- ४८. शाकल्यपिता—ऋ० प्रा० ४ । ४ ॥
- ४९. शांखिमित्रि—शो० च० ३ । ७४ ॥
- ५०. शांखायन—तै॰ प्रा० १५ । ७ ॥ मै॰ प्रा॰ २ । ३ । ७ ॥
- ५१. शूरवीर—ऋ० प्रा० वर्ग १ । ३ ॥
- ५२. शूरवीर-सुत³—ऋ० प्रा॰ वर्ग १।३॥
- भ.२. जैत्यायन—तै॰ प्रा० ५।४०।१ ७।१, ८।।१८।२।। मै० प्रा० २।५। १।।२ ।५ ।६ ।।२ ।६ ।२.३ ।।
- ४४. शौनरु—ऋ० प्रा॰ वर्ग १।१॥ वा॰ प्रा॰ ४।१२२॥ अथ० प्रा॰ १।२॥ शौ० च० १।⊏॥ २।२४॥
- ४५. स्थ्विर कौण्डिन्य—तै० प्रा० १७।४॥³
- ४६. स्थविर शाकल्य<sup>४</sup>—ऋ० प्रा० २।≤१।।
- १.स्थिविर शाकल्य, ऋु० प्रा०२। ८१; ऐ० ब्रा०३।२।६:शां० स्रा०७।१७;८।१,११॥ २.शोरवीरमाण्डूकेस,शां०स्रा०७।२॥
  - रे. तै॰ प्रा॰ ५ । ४० के माहिपेय भाष्य में भी यह उद्धृत है ।
  - ४. द्र० इसी पृष्ठकी टि०१ ॥

४७. सांकृत्य—तै० प्रा० दा२०॥ १०।२१॥ १५।१६॥ मै० प्रा० दा२०॥ १०।२०॥ राष्ट्राराधा

४८. हारीत—तै० प्रा० १४।१८॥

५९. नकुलमुख-ऋक्तन्त्र ३।४।१० की टीका में स्मृत ॥

इन ५९ आचार्यों में अनेक आचार्य व्याकरण दास्त्र के प्रवक्ता रहे होंगे। इस ग्रन्थ में इन में से केवल १०: आचार्यों का उल्लेख किया है। शेष आचार्यों के विषय में अन्य सुदृढ़ प्रमाण उपलब्ध न होने से कुछ नहीं लिखा।

## पाणिनि से अर्वाचीन आचार्य

पारित से अर्वाचीन अनेक आचार्यों ने व्याकरणसूत्र रचे हैं। उन में से निम्न आचार्य प्रधान हैं—

| ۶.·······                  | कातन्त्र          | (२००० वि० पू०)           |
|----------------------------|-------------------|--------------------------|
| २. चन्द्रगोमी              | वान्द्र           | (१००० वि० पू०)           |
| ३. त्तपराक                 | क्षपणक            | ( वि० प्रथम शताब्दी )    |
| ४. देवनन्दी (दिग्वस्त्र)   | जैनेन्द्र         | (सं०५०० से पूर्व)        |
| ५. वामन                    | विश्रान्तविद्याधर | ( सं० ४००-६०० )          |
| ६. पाल्यकीर्ति             | जैन शाकटायन       | ( सं० ८७१-९२४ )          |
| ७. शिवस्वामी               | •••               | ( सं० ९१४–९४० )          |
| ८. भोजदेव                  | सरस्वतीकण्ठाभरण   | ( सं० १०७४–१११० )        |
| ९. बुद्धिसागर              | बुद्धिसागर्       | ( सं० १०८० )             |
| १०. हेमचन्द्र              | हैमव्याकरण        | ( सं० ११४५-१२२० )        |
| ११. भद्रेश्वरसूरि          | दीपक              | (सं०१२०० से पूर्व)       |
| १२. अ <b>नु</b> भूतिस्वरूप | सारस्वत           | ( सं० १३०० )             |
| १३. वोपदेव                 | मुग्धबोध          | ( सं० १३००-१३५० )        |
| १४. क्रमदीश्वर             | जौमर              | (वि०१३ वीं शताब्दी)      |
| १५, पद्मनाभ                | मुपद्म            | (वि०१४ वीं शताब्दी)      |
| इन से अतिरिक्त भी वृ       | छ अति अर्वाचीन    | व्याकरणकर्ता हुए हैं, उन |

इन से अतिरिक्त भी कुछ अति अर्वाचीन व्याकरणकर्ता हुए हैं, उन के ग्रन्थ अप्रसिद्ध हैं । अतः उनका वर्णन इस ग्रन्थ में नहीं किया जायगा ।

अब अगले अध्याय में पाणिनीय-तन्त्र में अनुक्लिखित तथा पाणिनि से प्राचीन आचार्यों के विषय में लिखेंगे।

# तृतीय अध्याय

## पाणिनीयाष्ट्रक में अनुहिस्तित प्राचीन आचार्य

इस अध्याय में उन प्राचीन व्याकरण प्रवक्ता आचार्यों का वर्णन करेंगे जन का उल्लेख पाणिनीय अष्टक में नहीं मिलता, परन्तु वे पाणिनि मे पूर्वभावी हैं तथा जिनका व्याकरण-प्रवक्तृत्व निर्विवाद है।

## १--शिव=महेश्वर

शिव अपर नाम महेश्वर प्रोक्त व्याकरण का उल्लेख अनेक ग्रन्थों में मिलता है। यथा—

१—महाभारत शान्तिपर्व के शिवसहस्रनाम में शिव को पडङ्ग का प्रवर्त्तक कहा है—

### वेदात् षडङ्गान्युद्धृत्य । २८४ । ६२ ॥

पडङ्ग के अन्तर्गत व्याकरण प्रधान अङ्ग है । अतः शिव ने व्याकरण शास्त्र का प्रवचन किया था, यह महाभारत के वचन में सुतरां सिद्ध है।

२.-- श्लोकबद्ध पाणिनीय शिज्ञा के अन्त में लिखा है --

येनात्तरसमाम्नायमधिगम्य महेश्वरात् । कृत्स्नं व्याकरणं प्रोक्तं तस्मे पाणिनये नमः ॥

इसी श्लोक के आधार पर चतुर्दश प्रत्याहार माहेश्वर-सूत्र अथवा शिव-सूत्र कहे जाते हैं।

३—हैमबृहद्भवृत्त्यवचूिण में पृष्ठ ३ पर लिखा है—

ब्राह्ममेशानमैन्द्रञ्च प्राजापत्यं बृहस्पतिम्। त्वाष्ट्रमापिशलं चेति पाणिनीयमथाप्रमम्।।

इसमें ऐशान अर्थात् ईशान=महादेव प्रोक्त व्याकरण का स्पष्ट उल्लेख है।

४—ऋग्वेदकल्पद्रुम के कत्ती केशव ने यामलाष्टक तन्त्र के उपशास्त्र-निर्देशक कुछ श्लोक उद्दश्रत किए हैं। वे इस प्रकार हैं—

> यस्मिन् व्याकरणान्यष्टौ निरूप्यन्ते महान्ति च ॥ १० ॥ तत्राद्यं ब्राह्ममुदितं द्वितीयं चान्द्रमुच्यते । १०

तृतीयं याम्यमारूयातं चतुर्थं रौद्रमुख्यते ॥ ११ ॥ वायव्यं पञ्चमं प्रोक्तं षष्ठं वारुणमुख्यते । सप्तमं सौम्यमारूयातमष्टमं वैष्णयं तथा ॥ १२ ॥ इस में भी रौद्र=रुद्र=शिवप्रोक्त व्याकरण का निर्देश है । १—सारस्वतभाष्य में भी लिखा है— समुद्रवद् व्याकरणं महेश्वरे तदर्धकुम्भोद्धरणं वृहस्पतौ । तद्भागभागाश्च गतं पुरन्दरे कुशाप्रविन्दृत्पतितं हि पाणिनौ ॥ इस श्लोक से माहेश्वर व्याकरणं की विशालता अत्यन्त सष्ट है।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि शिव ने किसी व्याकरण शास्त्र का प्रवचन किया था।

#### परिचय

वंश-ब्रह्माण्ड पुराण के अनुसार शिव की माता का नाम सुरिम और पिता का नाम प्रजापित कश्यप था। शिव के १० सहोदर भाई थे। ये भारतीय इतिहास में एकादश रुद्ध कहाते हैं। सम्भवतः शिव इन में ज्येष्टथा।

शिव के नाम-महाभारत अनुजासन पर्व अ०१७ में शिवसहस्रनाम-स्तव है। इस में शिव के १००८ नाम वर्णित हैं। ग्रान्तिपर्व अ०२८४ में भी शिवसहस्रनाम-स्तव है। इस में छ सौ से कुछ उपर नाम गिनाए हैं।

नाम-स्तव का महत्त्व-भारतीय वाङ्मय में शिवसहस्रनाम, विष्णुसहन्ननाम, कार्तिकेयस्तव , याज्ञवल्क्य अष्टोत्तरशतनाम आदि अनेक स्तव अथवा स्तोत्र उपलब्ध होते हैं। ये नाम-स्तव अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। इस से स्तोतव्य व्यक्ति के जीवनशृत पर महत्त्वपूर्ण प्रकाश पड़ता है। नामस्तव भी सिद्धाप्त इतिहास अथवा चरित लेखन की एक प्राचीन शैली है। साम्प्रतिक इतिहास-लेखकों ने इन नामस्तवों का कुछ भी मूल्याङ्कन नहीं किया। अतएव उन्होंने इतिहासलेखन में इन नामस्तवों का कुछ भी उपयोग नहीं किया।

१. तत्र नामपाटे किञ्चिदिषकानि षट् शतनामान्युपलभ्यन्ते । ७३ वें स्रोक की नीलक्यठ की व्याख्या ।

२. महा० वन० ग्र० २३३।

हमें भी इन नामस्तवों का उपर्युक्त महत्त्व कुछ ससय पूर्व ही समझ में आया है। यद्यपि शिव और विष्णु के सहस्रनामस्तवों में ऐतिहासिक अंश के साथ आधिदैविक अंश का भी संमिश्रण हो गया है, तथापि इन में ऐतिहासिक अंश अधिक है। इन स्तवों से विदित होने वाले अनेक जीवनवृत्तों की वैदिक लौकिक अभयविध ग्रन्थों से भी पृष्टि होती है। हम महाभारतीय शिवसहग्रनामस्तव से विदित होने वाले वृत्त में से कितप्य महत्त्वपूर्ण अंशों का उल्लेख आगे करेंगे।

प्रधान नाम—शिव के शिव, शर्व, भव, शंकर, शम्मु, पिनाकी, शूलपाणी, महेश्वर, महादेव, स्थाणु, गिरीश, विशालाक्ष और व्यम्बक प्रभृति प्रधान और प्रसिद्धतम नाम हैं।

श्रव-भव---शतपथ १।७।३। द में लिखा है कि प्राच्यदेशवासी शिव के लिए शर्व शब्द का व्यवहार करते हैं और बाहीक' भव का।

महादेव — महाभारत कर्णापर्व ३४। १३ के अनुसार त्रिपुरदाह रूपी महत्त्वपूर्ण कार्य के कारण शिव का महादेव नाम प्रसिद्ध हुआ।

स्थारणु—महाभारत अनुशासन पर्व अ० ८४ श्लोक ६०-७२ के अनुसार शिव ने देवों की हित की कामना से उनकी प्रार्थना पर अविष्नुतन्नद्धाचर्य वत धारण किया। इसीलिए शिव को ब्रह्मचारी, उध्वरिता, उध्विल ङ्ग, और उध्वरिता (=उत्तानशायी) भी कहते हैं। यतः शिव ने पार्वती में किसी वंशकर (=पुत्र) को उत्पन्न नहीं किया, इस काररण शिव का एक नाम स्थाणु भी प्रसिद्ध हुआ। लोक में भी फलशाखा-विहीन शुष्क वृत्त (ठूठ) के जिए स्थाणु शब्द का व्यवहार होता है।

विशालाच - महाभारत अनुशासन पर्व १७। ३७ में विशालाच नाम

- १. सतलज से सिधुनद पर्यन्त का देशा। पक्कानां सिन्धुप्रधानामनन्तरं ये समाश्रिताः। बाहीका नाम ते देशाः। महा० कर्या० ४४।७॥
  - २. शर्व इति यथा प्राच्या ऋाचचते, भव इति यथा बाहीकाः ।
- ३. महा॰ श्रनु॰ १७। ७५॥ ३. महा॰ श्रनु॰ १७। ३७॥ ऊर्ध्वरेताः— श्रविष्ठुतब्रहाचर्यः । ऊर्ध्वलङ्गः— श्रधोलिङ्गो हि रेतः सिंचति, न तृर्ध्वलिङ्गः। ऊर्ध्वशायो—उत्तानशायी—इति नीलकरटः।
- ४. स्थिरलिङ्गश्च यन्नित्यं तस्मात् स्थागुरिति स्मृतः ॥ नित्येन ब्रह्मचर्येण लिङ्ग-मस्य यदा स्थितम् ॥ महा० श्चन् ० १६१ ॥ ११, १५ ॥

पढ़ा है। यह नाम शिव की राजनीति-विषयक दीर्घदृष्टि को प्रकट करता है। कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र में विशालाच नाम से शिव के अर्थशास्त्र के अनेक मत उद्गध्त किए हैं।

शिव परमयोगी थे, परन्तु देवों की प्रार्थना पर उन्होंने तात्कालिक देवासुर संग्रामों में अनेक बार महत्त्वपूर्ण भाग लिया। उनमें त्रिपुरदाह एक विशेष घटना है। यह एक ऐसा महा । कार्य था, जिसे अन्य कोई भी देव करने में असमर्थ था। अतएव त्रिपुरदाह के कारण शिव देव से महादेव बने। ससुद्रमन्थन के समय लोककल्याण के लिए शिव का विषपान करना और योगज शक्ति से उसे जीर्ण कर देना भी एक आश्चर्यमयी घटना थी। इसी प्रकार दच्च प्रजापति के यज्ञ का ध्वंस भी एक विशेष घटना थी। इसी में इन्द्र के आता पूषा का दन्तभग्न हुआ था। विशेष घटना थी।

गुरु—हैमचन्द्र कृत अभिधानचिन्तामिण कोप की स्वोपज्ञ टीका में शेप के कोप का एक वचन उद्गधृन है। उस में शिव का नाम गुद्यगुरु लिखा है। उससे विदित होता है कि शिव जन्म से ही परम ज्ञानी थे। उन्होंने किसी से विद्याध्ययन नहीं किया था अर्थात् वे साचातृकृतवर्मा थे।

शिय का शास्त्रज्ञान—भारतीय वाङ्मय में ब्रह्मा के साथ साथ शिव को भी अनेक विद्याओं का प्रवर्तक माना गया है। महाभारत शान्तिपर्व अ०१४२। ४७ (कुम्भघोग्य संस्क०) में सात महान् वेदपारगों में शिव की गणना भी की है। महाभारत के इसी पर्व के अ०२८४ में लिखा है—

> सांख्याय सांख्यमुख्याय सांख्ययोगप्रवर्तिने ॥ ११४ ॥ गीतवादित्रतस्वक्षो गीतवादनकप्रियः ॥ १४२ ॥ शिल्पिकः शिल्पिनां श्रेष्टः सर्वशिल्पप्रवर्तकः ॥ १४५ ॥

अर्थात्—शिव सांस्ययोग ज्ञान का प्रवर्तक, गीत वादित्र का तत्त्वज्ञ, शिल्पियो में श्रेष्ठ तथा सर्वविध शिल्पों का प्रवर्तक था ।

महाभारत शान्ति पर्व २८४। ६२ में शिव को वेदाङ्कों का भी प्रवर्तक कहा है—

## वेदात् षडङ्गान्युद्धृत्य।

१. तुलना करो-इन्द्र का वृत्र वध से महेन्द्र वनना (इन्द्र प्रकरण में देखें)।

२. पूष्यो दन्तविनाशकः । महा० शान्ति० २८४ । ४८ ।

मत्स्य षुराण अ० २५१ के आरम्भ में वर्णित १८ प्रस्यात वास्तुशास्त्री-पदेशकों में विशालाच≕शिव की भी गुणना की है।

आयुर्वेद के रसतन्त्रों में शिव को रसविद्या का परम ज्ञाता कहा है। आयुर्वेद के अनेक ग्रन्थों में शिव के अनेक योग उद्दथ्त हैं।

कौटिल्य अर्थशास्त्र में स्थान स्थान पर विशालांच के मतों का निरूपण उपलब्ध होता है। महाभारत शान्तिपर्व ४९। ८१, ८२ के अनुसार विशालांच ने दश सहन्न अध्यायों में अर्थशास्त्र का संचेप किया था।

शिष्य—िशव ने अनेक शास्त्रों का प्रवचन किया था । इसलिए उनके शिष्य भी अनेक रहे होंगे । परन्तु उन के नामादि ज्ञात नहीं हैं ।

यादवप्रकाश कृत पिङ्गल छन्दःशास्त्र की टीका के अन्तमें जो श्लोक मिलते हैं उन में प्रथम के अनुमार शिव ने बृहस्पति को छन्दःशास्त्र का उपदेश किया था। द्वितीय श्लोक के अनुसार गुह को और तृतीय श्लोक के अनुसार पार्वती और नन्दी को छन्दःशास्त्र का प्रवचन किया था। नन्दी शिव का प्रियतम शिष्य और उसका अनुचर है।

काल--शिव का काल सतयुग के तृतीय चरण का अन्त अथवा चतुर्थ चरण है।

दिश्विजीवी—असाधारण योगज शक्ति और रसायन के सेवन से शिव ने मृत्यु को जीत लिया था। वे असाधारण दीर्घजीवी थे। इसी कारण उन्हें मृत्यु आय भी कहा जाता है।

शिव-प्रोक्त श्रन्य शास्त्र — श्री कविराज सूरमचन्द जी ने अपने 'आयु-र्वेद का इतिहास' ग्रन्थ में पृष्ठ ८६-८९ तक शिवप्रोक्त १२ ग्रन्थों का उल्लेख किया है। इन में अधिकतर आयुर्वेदसंबन्धी हैं। अन्य ग्रन्थों में वैशालाच्च अर्थशास्त्र, धनुर्वेद, वास्तुशास्त्र, माट्यशास्त्र और छन्दःशास्त्र प्रमुख हैं।

# २---बृहस्पति

बृहस्पति के शब्दशास्त्र-प्रवक्तृत्व का वर्णन पूर्व अध्याय में किया जा चुका है। हैमबृहद्भवृत्त्यवचूिया, यामलाष्टक तन्त्र और सारस्वतभाष्य के जो उद्धरण शिव के प्रकरण में दिए हैं, उन में भी बृहस्पति के शब्दशास्त्र-प्रवचन का स्पष्ट निर्देश प्राप्त होता है।

बृहस्पति के परिचय आदि के विषय में जो कुछ भी वक्तव्य था, वह पूर्व अध्याय में (पृष्ठ ५९-६१) बृहस्पति के प्रसङ्ग में लिख चुके।

# बाईस्पत्य तन्त्र का प्रवचन प्रकार

महाभाष्य का पूर्व पृष्ठ ६१ (टि॰ ४) पर जो उद्धरण दिया है उस से विदित होता है कि बृहस्पति ने शब्दों का प्रतिपदपाठ द्वारा उपदेश किया था। इस की पुष्टि न्यायम अरी में उद्दधृत औशनस (=उशना के) वचन से भी होती है। यथा—

तथा च बृहस्पति:—'प्रतिपदमशक्यत्वाह्मच्चलस्याप्यव्यवस्थानात् तत्रापि स्खलितदर्शनाद् श्रनवस्थाप्रसंगाच मरणान्तो व्याधिव्यक्तरण्-मिति श्रीशनसाः' इति ।

यह प्रतिपद्भाठ भी किस प्रकार का था, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। पुनरिप हमारा अनुमान है कि वार्हस्थत्य शब्दपारायण ग्रन्थ में शब्दों के रूपसादृश्य के आधार पर शब्दों का संग्रह रहा होगा। इस संभावना में निम्न हेतु हैं—

१—पाणिनि आदि ामस्त वैयाकरण धातुओं का संग्रह विशेष उनके रूपसादृश्य के आधार पर ही करते हैं अर्थात् शप् आदि विभिन्न विकरणों अथवा उसके अभाव के आधार पर १० गणों (काशकृत्स्न और कातन्त्र ९ गणों) में विभक्त करते हैं।

इसी प्रकार बृहस्पति ने धातु और नामों ( =प्रातिपदिकों ) का प्रवचन भी रूपसादृश्य के आधार पर किया होगा ।

२—पणिनि ने दीर्घ ईकारान्त ऊकारान्त स्त्रीलिङ्ग शब्दों की नदी संज्ञा कही है। पाि्यानीय तन्त्र में सम्पूर्ण महती (एकाच्चर से अधिक) संज्ञाएं प्राचीन आचार्यों की हैं। महती संज्ञाएं अन्वर्थ मानी गई हैं। परन्तु एकमात्र नदी संज्ञा ऐसी है जो महती होती हुई भी अन्वर्थ नहीं है। इस से विदित होता है कि यह नदी संज्ञा उस तन्त्रान्तर से संगृहीत है जिस में नामों के रूपसादृश्य के आधार पर शब्दसमूहों का पाठ था और उस दीर्घ ईकारान्त शब्दसमूह के आदि में नदी शब्द प्रयुक्त होने से वह सारा समुदाय नदी शब्द से व्यवहृत होता था। आज भी हम तत्त्वद्ग गणों का उस उस गण के आदि में पठित शब्द के साथ आदि शब्द का प्रयोग करके सर्वादि स्वरादि के रूप में करते हैं।

३—पाणिनि की नदी संज्ञा के समान कातन्त्र में हस्व इकारान्त उकारान्त की श्र**िम्न** संज्ञा और दीर्घ आकारान्त की श्रद्धा संज्ञा का उल्लेख मिलता है।

कातन्त्र व्याकरण ऐन्द्र सम्प्रदाय का है। बृहस्पति इन्द्र का गुरु है। अतः कातन्त्र की श्रिश्चि श्रद्धा और नदी संज्ञाओं से यही ध्वनित होता है कि ये शब्द किसी समय तत्तद्भ समानरूप वाले समूहों के आद्य शब्द थे। उन्हें ही उत्तरवतीं वैयाकरणों ने संज्ञारूप से स्वीकार कर लिया।

पाणिनि का विशेष सूत्र — पाणिनि का एक सूत्र है — गोतो णित् (७।१।९०)। इस सूत्र में गो शब्द से पश्चम्यर्थक तिसल् का निर्देश है। सम्पूर्ण पाणिनीय तन्त्र में कहीं पर भी शब्दविशेष से तिसल् का निर्देश नहीं किया गया। कुछ वैयाकरण इसे तपरनिर्देश मानते हैं वह युक्त नहीं, क्योंकि तपरनिर्देश वर्ण के साथ किया जाता है न कि नाम शब्द के साथ। इतना ही नहीं. इस सूत्र में केवल 'गो' शब्द का निर्देश मानने पर द्यो शब्द का उपसंख्यान भी करना पड़ता है। ये सब कठिनाइयां तभी उपस्थित होती हैं जब इस सूत्र में 'गो' शब्द का निर्देश स्वीकार किया जाता है। यदि कातन्त्र की अग्न-श्रद्धा-नदी और पाणिनि की नदी संज्ञा के समान इस गो शब्द को भी शब्दपारायगान्तर्गत ओकारान्त शब्दों का आद्य शब्द मान कर संज्ञावाची शब्द मान लिया जाए तो कोई आपित्त नहीं आती। तिसल् से निर्देश अश्वसा उपपन्न हो जाता। ऐसी अवस्था में इस सूत्र के स्रोतो गित् प्ताउन्तर और गोतो गित् पाठ में मूलतः कोई अन्तर नहीं पड़ता और ना ही 'द्यो' शब्द के उपसंख्यान की आवश्यकता रहती है।

**बृहस्पति के शास्त्र का नाम**—बृहस्पति ने इन्द्र के लिए जिस शब्द-शास्त्र का प्रवचन किया था उस का नाम शब्दपारायण था, ऐसा महाभाष्य के व्याख्याता भर्तृहरि और कैयट का मत है।

बृहस्पति के शब्दपारायण प्रन्थ में किए गए प्रतिप्रद पाठ के प्रकार के विषय में हमने जो विचार उपस्थित किए हैं वे अभी और अधिक प्रमार्गों की अपेक्षा रखते हैं।

१. कातन्त्र २ । १ । ६, १० ॥ २. शब्दपारायणं रूढि शब्दोऽयं कस्यिचिद् ग्रन्थस्य । भर्नु ० महाभाष्य दीपिका वृष्ठ २१ ॥ शब्दपारायण्शब्दो योगस्टः शास्त्रविशेषस्य । कैयट, महाभाष्यग्रदीप नवा ० पृष्ठ ५१, निर्णयसागर सं० ।

## ३---इन्द्र (१४०० वि० पू०)

तैत्तिरीय संहिता ६ । ४ । ७ के प्रमाण से हम पूर्व लिख चुके हैं के देवों की प्रार्थेना पर देवराज इन्द्र ने सर्व प्रथम व्याकरण गास्त्र की रचना की । उस से पूर्व संस्कृत भाषा अव्याकृतच्याकरण संबन्ध-रहित थी । इन्द्र ने मर्व प्रथम प्रतियद प्रकृति-प्रत्यय-विभाग का विचार करके गब्दो गईश की प्रक्रिया प्रचलित की ।

#### पश्चिय

वंश—इन्द्र के विता का नाम कश्यप प्रजापति था और माता का नाम अदिति। अदिति दत्त प्रजापित की कन्या थी। कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र १। ८ में बाह्दन्ती-पुत्र का मत उद्देशृत किया है। प्राचीन टीका-कारों के मतानुसार बाह्दन्ती-पुत्र का अर्थ इन्द्र है। क्या अदिति का नामान्तर बाहुदन्ती भी था ? महाभारत आन्ति पत्रे अ०५९ में बाह्दन्तक आस्त्र का उन्नेख है।

भ्राता—महाभारत तथा षुराणों में इन्द्र के ग्यारह सहोदर कहे हैं। वे सब अदिति की सन्तान होने से आदित्य कहाते हैं। उनके नहम हैं—धाता, अर्यमा, मित्र. वरुण, श्रंश (अंशुमा र्), भग, विवस्वा र्, पूषा, पर्जन्य, त्वष्टा और विष्णु, हैं इनमें विष्णु सब से किन्छ है। अग्नि और सोम भी इन्द्र के भाई हैं। परन्तु सहोदर नहीं।

श्चाचार्यः —इन्द्र के न्यूनातिन्यून पांच आचार्य थे —प्रजापित, बृहस्पति, अश्विनीकुमार, मृत्यु अर्थात् यम और कौशिक विश्वामित्र । छान्दोग्य उपनिषद्ध ६ । ७ —११ में लिखा है कि इन्द्र ने प्रजापित से आत्मज्ञान सीखा था । श्लोकवार्तिक के टीकाकार पार्थमारिथमिश्र द्वारा उद्दृष्टृत पुरातन वचन के अनुसार इन्द्र ने प्रजापित से मीमांसाशस्त्र पढ़ा था । र गोपथ ब्राह्मण १।१।२५ में इन्द्र और प्रजापित का संवाद है। इन तीनों स्थानों में उद्घिखत प्रजापित कौन

- १. पूर्व पृष्ठ ६१। २. ग्रादिपर्व ६६।१५, १६॥ ३. मविष्य, ब्रा० प० ७८.५३॥
- ४. इन में से ब्राट ब्रादिश्यों के नाम तागड़्य ब्राह्मण २४।१२।२४ में लिखे हैं।
- ५. प्रजापतिरिन्द्रमस्जातानुजमवरं देवानाम् । तै० ब्रा०२।२।१०॥
- ६. स इन्द्रोऽम्रीयोमी भ्रातराबब्रवीत् । शत० ११ । १ । ६ । १६ ॥
- ७. तद्यथा ब्रह्मा प्रजापतये प्रोबाच, सोऽपीन्द्राय, सोऽप्यादित्याय । पृष्ठ ८, काशी सं० ।

है यह अज्ञात है। बहुत सम्भव है वह कश्यप प्रजापित हो। ऋक्तन्त्र क अनुसार इन्द्र ने प्रजापित से शब्दशास्त्र का अध्ययन किया था। बाईस्पत्य अर्थ-सूत्रों में बृहस्पित से नीतिशास्त्र पढ़ने का उक्षेस्त है। पङ्गल छन्द के टीकाकार यादवप्रकाश के मत में दुश्च्यवन=इन्द्र ने बृहस्पित से छन्दःशास्त्र का अध्ययन किया था। चच्क और सुश्रुत में लिखा है कि इन्द्र ने अधिनी-कुमारों से आशुर्वेद पढ़ा था। वायुपुराग्य १०३। ६० के अनुसार मृत्यु=यम ने इन्द्र के लिये पुराग्य का प्रवचन किया था। जैमिनीय ब्रा० २।६९ के अनुसार इन्द्र देवासुर संग्राम में चिर काल पर्यन्त व्यापृत रहने से वेदों का भूल गया था, उसने पुनः [अपने शिष्य] कौशिक विश्वामित्र से वेदों का अध्ययन किया। वि

शिष्य—शांखायन आरएयक के वंश ब्राह्मण के अनुसार विश्वामित्र ने इन्द्र से यज्ञ और अध्यात्म विद्या पढ़ी थी। " ऋक्तन्त्र के पूर्वोद्दशृत उद्धरण में लिखा है कि भरद्वाज ने इन्द्र से शब्दशास्त्र का अध्ययन किया था। चरक में कहा है—भरद्वाज ने इन्द्र से आयुर्वेद पढ़ा था अौर आत्रेय पुनर्वसु ने भरद्वाज से , परन्तु वाग्भट ने आत्रेय पुनर्वसु को इन्द्र का सात्तात् शिष्य लिखा है। " यह भरद्वाज सुराचार्य बृहस्पति आङ्गिरस का पुत्र है। इस का वर्णन हम अनुपद करेंगे। सुश्रुत के अनुसार धन्वतिर ने इन्द्र से शल्यचिकित्सा सीखी थी। " आयुर्वेद की काश्यप संहिता में लिखा है—इन्द्र ने कश्यप,

१. देखो पूर्व पृष्ठ ५८, ब्रह्मा के प्रकरण में उद्धृत ।

२. बृहस्पतिरथाचार्य इन्द्राय नीतिसर्वस्वमुपदिशति । प्रन्थ के प्रारम्भ में । प्राचीन बार्हसस्य ऋर्थशास्त्र इस से भिन्न था।

२......लेमे सुराणां गुरः । तस्माद् दुरुच्यवन...। छुन्दःशिका के श्रन्त में । उद्भुत वै॰ वा॰ इतिहास, ब्राह्मण् श्रीर श्रार्ण्यक भाग ।

४. ऋश्विभ्यां भगवाञ्च्रकः । चरकस्त्र०१।५।। ऋश्विभ्यामिन्द्रः । सुश्रुत यु०१।२०॥ ५. मृत्युरुचेन्द्राय वै पुनः।

६. यद्ध वा श्रमुरैर्महासंग्रामं संयंते तद्ध वेदान् निराचकार । तान् ह विश्वा मित्रादिध जगे ।।
 ७. विश्वामित्र इन्ट्रात् । १५ । १ ॥

ऋषिप्रोक्तो भरद्वाजस्तस्माच्छक्रमुपागमत् । चरक स्व० १ । ५ ।।

६. चरक सूत्र० १।२७-३०॥
 १०. सोश्विनी, तौ सहस्रात्तं, सोऽत्रि-पुत्रादिकान् मुनीन् । स्त्रष्टाङ्गद्भद्भव सूत्र० १।३॥
 ११. इन्द्रादहम् । सूत्र० १।२०॥

विसष्ठ, अति और भृगु को आयुर्वेद पढ़ाया था। वायुषुराण १०३। ६० में लिखा है इन्द्र ने विसष्ठ को पुराणोपदेश किया था। पिङ्गलछन्द के टीकाकार यादवप्रकाश के मत में इन्द्र ने असुर-गुरु=गुकाचार्य को छन्दःशास्त्र पढ़ाया था। विप्तिसारिथ मिश्र द्वारा उद्देशृत प्राचीन वचना- सुसार इन्द्र ने आदित्य को मीमांसाशास्त्र पढ़ाया था। यह आदित्य कौन है ? यह अज्ञात है।

देश — पुरा काल में भारतवर्ष के उत्तर हिमवत् पार्श्व में निवास करने वाली आर्यजाति "देव" कहाती थी। देवराज इन्द्र उस का अधिपति था।

विशेष घटनाएं — छान्दोग्य उपनिषद् ८।७—११ में लिखा है कि इन्द्र ने अध्यातमज्ञान के लिये प्रजापित के समीप (३२+३२+३२+५८) १०१ वर्ष ब्रह्मचर्य पालन किया था। पुराकाल में अनेक देवासुर संग्राम हुए। वायु-पुराण ९७। ७२—७६ में इन की संख्या १२ लिखी है। ये सब संग्राम इन्द्र की अध्यक्तता में हुए थे। इनका काल न्यूनातिन्यून ३०० वर्ष के लगभग है। इस सुदीर्घ देवासुर संग्राम काल में इन्द्र वेदों से विमुख हो। गया। देवासुर संग्रामों के समाप्त होने पर अपने शिष्य विश्वामित्र से पुनः वेदों का अध्ययन किया (जै० ब्रा० २।७९)। इस प्रकार इन्द्र कौशिक बना। मै० सं० ४।६।८ तथा काठक संहिता २०।३ के अनुसार इन्द्र ने वृत्र का वध करके महेन्द्र नाम प्राप्त किया।

**इन्द्र की मन्त्रिपरिषद्**—कौटिल्य अर्थशास्त्र १। १५ के अनुसार इन्द्र की मन्त्रिपरिषद् में एक सहस्र ऋषि थे। इसी कारण वह सहस्राक्ष कहाता था।<sup>ड</sup>

१. इन्द्र ऋषिभ्यश्चतुभ्यः कश्यप-वसिष्ठ-स्रात्रि-भृमुभ्यः। पृष्ठ ४२।

२. इन्द्रश्चापि वसिष्ठाय ।

३. तस्माद् दुश्च्यवनस्ततोऽसुरमुरुः ....। छन्दः टीका के श्रन्त में ।

४. पूर्व प्रष्ट ८०, ८० ७। ५. इन्द्रो वै वृत्रमहन् सोऽन्यान् देवान् श्रत्यमन्यत । स महेन्द्रोऽभवत् । मै० सं० । इन्द्रो वै वृत्र' हत्वा स महेन्द्रोऽभवत् । का० सं० । ग्रुलना करो—इन्द्रो वृत्रवसेनैव महेन्द्रः समपचत । महा० शान्ति० १५ । १५ कुम्म० सं० ॥ ६. इन्द्रस्य हि मन्त्रिपरिषद् श्रृषीणां सहस्रं । तस्मादिमं इयत्तं सहस्राह्माह्याः ।

ब्राह्मण से स्त्रिय—इन्द्र जन्म से ब्राह्मण था कर्म से स्तित्रय बन गया।

दीर्घजीवी—इन्द्र बहुत दीर्घजीवी था। उसने केवल अध्यात्मज्ञान के लिये १०१ वर्ष ब्रह्मचर्य पालन किया था। तैत्तिरीय ब्राह्मण ३।१०।११ में लिखा है कि इन्द्र ने अपने प्रिय शिष्य भरद्वाज को तृतीय पुरुषायुष की समाप्ति पर वेद की अनन्तता का उपदेश किया था। तदनुसार इन्द्र न्यूनातिन्यून ६००-७०० वर्ष अवश्य जीवित रहा होगा। चरक चिकत्सा स्थान अ०१ में इन्द्रोक्त कई ऐसी रसायनों का उल्लेख है जिन के सेवन से एक सहन्न वर्ष की आयु होती है। इन रसायनों का सेवन करके इन्द्र स्वयं भी दीर्घायु हुआ और अपने प्रिय शिष्य भरद्वाज को भी दीर्घायुष्य प्राप्त कराया।

#### काल

इन्द्र का निश्चित काल निर्ण्य करना किन है। भारतीय प्राचीन वाङ्मय में जो वर्ण्न मिलता है उससे ज्ञात होता है कि यह इन्द्र कृतयुग के अन्त में अर्थात् विक्रम से ९४०० साढ़े नौ सहस्र वर्ण पूर्व हुआ था। हमने इस इतिहास में प्राचीन काल-गणना कृत, त्रेता और द्वापर युगों की दिव्यवर्ष संख्या को सौर वर्ष मान कर की है। हमारा विचार है दिव्य वर्ष शब्द सौर वर्ष का पर्याय है। तदसुसार कृत युग का ४५००, त्रेता का २६०० और द्वापर का २४०० वर्ष परिमाण है। इसी प्रकार भारत युद्ध को विक्रम से २०४५ वर्ष पूर्व माना है। इस पर विशेष विचार इसी ग्रन्थ में अन्यत्र किया जायगा। अत: उत्पर दिया हुआ इन्द्र काल न्यूनातिन्यून है। वह इस से अधिक प्राचीन हो सकता है, न्यून नहीं। इन्द्र बहुत दीर्घजीवी था यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

## ऐन्द्र व्याकरण

ऐन्द्र व्याकरण इस समय उपलब्ध नहीं है, परन्तु इस का उल्लेख अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होता है। जैन शाकटायन व्याकरण १।२।३७ में

१. इन्द्रो वै ब्रह्मणः पुत्रः कर्मणाः चित्रयोऽभवत् । महा० शान्ति० २२ । ११ कुम्म० स०॥

२. भरद्वाजो ह त्रीभिरायुभिर्ब्रहाचर्यमुवास । तं जीर्ष्ण स्थविरं शयानिमन्द्र उपत्रज्योवाच । भरद्वाज ! यत्ते चतुर्थमायुर्दद्याम ......।

इन्द्र का मत उद्देशत है। कि क्कुावतारसूत्र में भी ऐन्द्र शब्दशास्त्र स्मृत है। सोमेश्वरसूरि विरचित यशस्तिलक चम्यू में ऐन्द्र व्याकरण का निर्देश उपलब्ध होता है। है मबृहद्भवृत्यवचूिंग में ऐन्द्र व्याकरण का संकेत मिलता है। प्रसिद्ध मुसलमान यात्री अल्बेक्सनी ने अपनी भारतयात्रा वर्णन में ऐन्द्र तन्त्र का उल्लेख किया है। देवबोध ने महाभारतटीका के प्रारम्भ में 'माहेन्द्र' नाम से ऐन्द्र व्याकरण का निर्देश किया है। वोपदेव ने कविकत्पदुम के प्रारम्भ में आठ वैयाकरणों में इन्द्र का नाम लिखा है। किवीन्द्राचार्य सरस्वती के पुस्तकालय का जो सूचीपत्र उपलब्ध हुआ है, उसमें व्याकरण की पुस्तकों में ऐन्द्र व्याकरण का उल्लेख है। क्यासरित्सागर के अनुसार ऐन्द्र तन्त्र पुराकाल में ही नष्ट हो गया था, अतः कवीन्द्राचार्य के सूचीपत्र में निर्दिष्ट ऐन्द्र व्याकरण कदाचित् अर्वाचीन ग्रन्थ होगा।

परिडत रूज्यामाचार्य की भूल—पं कृष्णमाचार्य ने अपने "क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर" ग्रन्थ के पृष्ठ =११ पर लिखा है कि भरत के नाटचनास्त्र में ऐन्द्र व्याकरण और यास्क का उल्लेख है। हमने भरत नाटचनास्त्र का भले प्रकार अनुशीलन किया है और नाटचशास्त्र का एक पारायण हमने केवल पं कृष्णमाचार्य के लेख की सत्यता जांचने के लिये किया, परन्तु हमें ऐन्द्र व्याकरण और यास्क का उल्लेख नाटचशास्त्र में कहीं नहीं मिला। हां, नाटचशास्त्र के पन्द्रहवें अध्याय में व्याकरण का कुछ विषय निर्दिष्ट है और वह वातन्त्र व्याकरण से बहुत समानता रखता है। इस विषय में हम कातन्त्र के प्रकरण में विस्तार से लिखेंगे।

डा॰ वेलवेत्कर की भूल—डाक्टर वेलवेत्कर का मत है—कातन्त्र ही प्राचीन ऐन्द्र तन्त्र है। उनका मत अत्यन्त भ्रमपूर्ण है, यह हम अनुपद

- १. जराया इसी:द्रस्याचि । २. इन्द्रोऽपि महामते द्रानेकशास्त्रविदग्ध-बुद्धिः ख्वशास्त्रप्रेताः । टेक्निकल टम्से द्राफ संस्कृत ग्रामर पृष्ठ २८० पर उद्धृत । ३. प्रथम द्राश्वासः पृष्ठ ६० ।
  - ४. ऐन्द्रेशानादिषु व्याकरणेषु चाज्भलादिरूपस्यासिद्धेः । पृष्ठ १० ।
  - प्, श्राल्बेरूनी का भारत, भाग २, पृष्ठ ४० ।
  - ६. पूर्व पृष्ठ ४३ पर उद्धृत 'यान्युज्जहार''''' स्रोक ।
  - ७. पूर्व पृष्ठ ६४ पर उद्धृत 'इन्द्रश्चन्द्रः''' श्लोक ।
  - द. सुचीपत्र पृष्ठ ३।
    ६, श्रादि से तरङ्ग ४, स्थोक २४, २५।

दर्शाएगे । संभव है कृष्णमाचार्य ने डा० वेलवेल्कर के मत को मान कर ही भरत नाट्यशास्त्र में ऐन्द्र व्याकरण का उल्लेख समझा होगा ।

## ऐन्द्र तन्त्र श्रीर तमिल व्याकरण

अगस्त्य के १२ जिष्यों में एक पर्यापारणार था। उस ने तमिल व्याकरण लिखा। उसके ग्रन्थ का आधार ऐन्द्र व्याकरण था। तोलकाप्पियं पर इसी पर्यापारणार का भूमिकात्मक वचन है। यह तोलकाप्पियं ईसा से बहुत पूर्व का ग्रन्थ है। इस में श्लोकात्मक पाणिनीय शिचा के श्लोकों का अनुवाद है।

## ऐन्द्र तन्त्र का परिमाग

हम पूर्व लिख चुके हैं कि प्रत्येक विषय के आदिम ग्रन्थ अत्यन्त विस्तृत थे। उत्तरोत्तर मनुष्यों की आयु के हास और मित के मन्द होने के कारण सब ग्रन्थ क्रमशः संचिष्ठ किये गये। ऐन्द्र व्याकरण अपने विषय का प्रथम ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ भी अत्यन्त विस्तृत था। १२ वीं शताब्दी से पूर्वभावी महाभारत का टीकाकार देवबोध लिखता है—

## यान्युज्जहार माहेन्द्राद् व्यासो व्याकरणार्णवात् पदरज्ञानि किं तानि सन्ति पाणिनिगोष्पदे ॥

इस वचन से ऐन्द्र तन्त्र के विस्तार की कल्पना सहज में की जा सकती है। तिब्बतीय ग्रन्थों के अनुभार ऐन्द्र व्याकरण का परिमाण २४ सहस्र श्लोक था। पाणिनीय व्याकरण का परिमाण लगभग एक सहस्र श्लोक है। तदनुसार ऐन्द्र तन्त्र पाणिनीय व्याकरण से लगभग २४ गुना बडा रहा होगा

कई व्यक्ति उपर्युक्त श्लोक में "माहेन्द्रात्" के स्थान में "माहेशात्" पढ़ते हैं। यह श्लोक देवबोध का स्वरिचत है। इस में "माहेन्द्रात्" इस रूप का कोई पाठभेद उपलब्ध नहीं होता।

१. देखो, पी. ऐल. सुब्रहास्य शास्त्री, एम. ए. पी. एच. डी. का लेख जर्नेल क्रोरियरटल रिसर्च मद्रास, सन् १६३१, पृष्ठ १८३। २. पृर्व पृष्ठ ६।

३. जर्नल गंगानाथ का रिसर्च इंस्टीट्यूट, भाग १, संख्या ४, पृष्ठ ४१०, सन् १९४४। ४. श्री गुरुपद हालदार कृत व्याकरण दशैनेर इतिहास, भाग १, पृष्ठ ४६५। बंगला विश्वकोश---महेश्वर शब्द।

# ऐन्द्र व्याकरण के सूत्र

कथासरित्सागर में लिखा है कि ऐन्द्र तन्त्र अति पुरा काल में ही नष्ट हो चुका था, परन्तु महान् हर्ष का विषय है कि उस के दो सूत्र प्राचीन ग्रन्थों में सुरिच्चत उपलब्ध हो गये।

**ऐन्द्र तन्त्र का प्रथम स्**त्र – विक्रम की प्रथम शताब्दी में होने वाले भट्टारक हरिचन्द्र ने अपनी चरकव्याख्या में लिखा है—

# शास्त्रेष्वपि—''त्रथ वर्णसमूहः'' इति ऐन्द्रव्याकरणस्य ।'

तदनुसार ऐन्द्र व्याकरण का प्रथम सूत्र "श्रथ वर्णसमूहः" था। इससे स्पष्ट है कि उसमें भी पाणिनीय अष्टक के समान प्रारम्भ में अत्तर-समाम्नाय का उपदेश था। ऋतःन्त्र" तथा ऋक्प्रातिशास्य आदि में भी अक्षरसमाम्नाय का उल्लेख मिलता है। लाघन के लिये व्याकरण-प्रन्थों के प्रारम्भ में अत्तरसमाम्नाय के उपदेश की शैली अत्यन्त प्राचीन है। इसलिये आधुनिक वैयाकरणों का अष्टाध्यायी के प्रारम्भिक अत्तरसमाम्नाय के सूत्रों को अपाणिनीय मानना महती भूल है। इस पर विशेष विचार "पाणिनि और उस का शब्दनुशासन" प्रकरण में करेंगे।

त्रम्य स्त्र—दुर्गाचार्य ने अपनी निरुक्तवृत्ति के प्रारम्भ में ऐन्द्र व्याकरण का एक सूत्र उद्गधृत किया है—

# नैकं पदजातम्, यथा ''ऋर्थः पदम्'' इत्यैन्द्रागाम् ।

- १. चरक न्यास पृष्ठ ५८ । स्वर्गाय पं मस्तराम शर्मा मुद्रापित । शब्दभेद-प्रकाश के टीकाकार ज्ञानविमलगिष् ने "सिद्धिरनुकानां रूटेः" सूत्र की टीका में इस "सिद्धिः" सूत्र को ऐन्द्रव्याकरण् का प्रथम सूत्र लिखा है (व्याक॰ द॰ इ॰ पृष्ठ ४६४)। यह ठीक नहीं। २. प्रपाठक १ खरड ४।
- ३. देखो विष्णुमित्र कृत वर्गद्वयवृति । ४. निक्तन्वृति पृष्ठ १०, पंकि ११ । दुर्गवृत्ति में 'यथार्थः पदमैन्द्राणामिति" पाठ है । प्रकरणानुसार इति पद 'ऐन्द्राणान्' से पूर्व होना चाहिये । तुलना करो— ''ऋर्थः पदन'' वाज० प्राति० ३ । २ ॥ व्याकरण महाभाष्य के मराठी अनुवाद के प्रस्तावना खरड के लेखक म० म० काशीनाथ वासुदेव अध्यंकर ने दुर्गटीका के हमारे द्वारा परिष्कृत पाठ को ही दुर्गवृत्ति के नाम से उद्धृत किया है । द्व० पृष्ठ १२६ टि० २ । अन्यत्र भी हमारा नाम निर्देश न करके प्रन्थ के उद्ध्यं स्वीकार किए हैं ।

अर्थात् ऐन्द्र व्याकरण में सब अर्थवान् वर्णसमुदायों की पद संज्ञा होती है। उन के यहां नैरुक्तों तथा अन्य वैयाकरणों के सदृश नाम, आख्यात, उपसर्ग और निपात ये चार विभाग नहीं हैं। सुपेण विद्याभूषण ने भी 'श्रर्थ: पदम्' को ऐन्द्र नाम से उद्दश्त किया है।

नाटचशास्त्र १४। ३२ की टींका में अभिनव गुप्त ने लिखा है--संप्रयोगप्रयोजनम् ऐन्द्रेऽभिहितम्। भाग २, पृष्ठ २३३।

**म्रान्य मत**—पाणिनि के प्रत्याहार सूत्रों पर निन्दिकेश्वर विरचित काशिका ( श्लोक २ ) की उपमन्युकृत तत्त्वविर्माशनी टीका में लिखा है—

तथा चोक्तमिन्द्रेण—ग्रन्त्यवर्णसमुद्भूता धातवः परिकीर्तिताः ।

परिभाषात्र्यों का मूल—नागेश भट्ट के शिष्य वैद्यनाथ ने परिभाषेन्दु-शेखर की व्याख्या करते हुए काशिका टीका में परिभाषाओं का मूल ऐन्द्र तन्त्र है ऐसा संकेत किया है।

## ऐन्द्र ऋौर कातन्त्र का भेद

हम पूर्व लिख चुके हैं कि डा० वेलवेल्कर कातन्त्र को ऐन्द्र तन्त्र मानते हैं। उनका यह मत सर्वथा अयुक्त है, क्योंकि भट्टारक हरिश्चन्द्र और दुर्गाचार्य ने ऐन्द्र व्याकरण के जो सूत्र उद्दश्त किये हैं वे कातन्त्र व्याकरण में उपलब्ध नहीं होते। पुरानी अनुश्रृति के अनुसार ऐन्द्र तन्त्र पाणिनीय तन्त्र से कई गुना विस्तृत था, परन्तु कातन्त्र पाणिनीय तन्त्र का चतुर्थांश भी नहीं है।

# ऐन्द्र व्याकरण और जैन ग्रन्थकार

हेमचन्द्र आदि जैन ग्रन्थकारों का मत है कि भगवान् महावीर स्वामी ने इन्द्र के लिये जिस व्याकरण का उपदेश किया वही लोक में ऐन्द्र व्याकरण नाम से प्रसिद्ध हुआ। कई जैन ग्रन्थकार जैनेन्द्र व्याकरण को महावीर स्वामी प्रोक्त मानते हैं। वस्तुतः ये दोनों मत अयुक्त हैं।

- १. कलापचन्द्रे सुभेण विद्याभूषण् लिखिया छेन 'अर्थः' पदम्' श्राहुरैन्द्राः, 'विभक्त्यन्तं पदस्' श्राहुरापिशलीयाः, 'द्युतिङन्तं पदं' पाणिनीयाः ( सन्ति २०)। ध्याकः द० इ० पृष्ठ ४०। २. प्राचीनवैयाकरणनये वाचनिकानि (परिभाषेन्दु-शेखर)। प्राचीनेति इन्द्रादीत्पर्यः। काशिकाटीका।
  - जैन साहित्य श्रीर इतिहास प्र० सं० पुष्ठ ६३-६५, द्वि० सं० पुष्ठ २२-२४।

अति प्राचीन वैदिक ग्रन्थकारों के मतानुसार इन्द्र ने बृहस्यति से शब्दशास्त्र का अध्ययन किया था, महावीर स्वामी से नहीं। महावीर स्वामी तथागत बुद्ध के समकालीन हैं, इन्द्र उन से कई सहन्न वर्ष पूर्व अपना व्याकरण लिख चुका था। जैनेन्द्र व्याकरण आचार्य पूज्यवाद अपर नाम देवनन्दी विरचित है। यह हम "पाणिनि से अर्वाचीन व्याकरणकार" प्रकरण में लिखेंगे।

## अन्य कृतियां

१, श्रायुर्वेद — चरक में लिखा है इन्द्र ने भरद्वाज को आयुर्वेद पढ़ाया था। इन्द्र ने भरद्वाज को सम्पूर्ण आयुर्वेद = आठों तन्त्र पढ़ाए थे वा केवल कायतन्त्र, यह अज्ञात है। वायुषुराण ६२।२२ में लिखा है कि भरद्वाज ने आयुर्वेद सहिता की रचना की और उसके आठ विभाग करके शिष्यों को पढ़ाया। इस से प्रतीत होता है कि इन्द्र ने भरद्वाज के लिये सम्पूर्ण आयुर्वेद (आठों तन्त्रों) का प्रवचन किया था।

सुश्रुत के प्रारम्भ में आचार्य-परम्परा का निर्देश करते हुए लिखा है कि भगवान् धन्वन्तरि ने इन्द्र से शल्यतन्त्र का अध्ययन किया था।³

- २. अर्थशास्त्र कौटित्य ने अपने अर्थशास्त्र में बाहुदन्ती-पुत्र का मत उद्दश्त किया है। प्राचीन टीकाकारों के अनुसार बाहुदन्ती-पुत्र इन्द्र है। महाभारत शान्ति पर्व अ०५६ में बाहुदन्तक अर्थशास्त्र का उस्नेस्त्र मिलता है।
- ३. मीमांसाशास्त्र श्लोकवार्तिक की टीका में पार्थसारिथ मिश्र किसी पुरातन ग्रन्थ का एक वचन उद्दृशृत करता है। उस में इन्द्र को मीमांसाशास्त्र का प्रवक्ता कहा है। प
- ४. **छन्दःशास्त्र** इन्द्र श्रोक्त छन्दःशास्त्र का उक्केल यादवप्रकाश ने पिङ्गल छन्दःशास्त्र की टीका के अन्त में किया है। <sup>६</sup>

१. पूर्व पृष्ठ ८१, टि॰ ८। २. ब्रायुनेंदं भरद्वाजश्चकार समिवक् क्रियम् । तमष्टचा पुनर्व्यंस्य शिष्येभ्यः प्रत्यपादयत् ॥ ३. पूर्व पृष्ठ ८१, टि॰ ११।

नेति बाहुदन्तीपुत्रः—शास्त्रविददृष्टकमोकर्मसु विषादं गन्छेत्। श्रमिजनप्रश-शीचशौर्यानुरागयुक्तानमात्यान् कुर्वीत् गुग्धभाषान्यादिति । १ । ८ ॥

प्र. पूर्वपृष्ठ **८०, टि०७** ।

६. पूर्वपुष्ठ = २, टि० ३।

# पालिनीयाष्ट्रक में अनुहितिसत प्राचीन आचार्य

- प्र. पुराण-वायु पुराण १०३। ६० में लिखा है कि इन्द्र ने पुराण-विद्या का प्रवचन किया था।
- **६. गाथापं**—महाभारत वनपर्व ८८ । ५ में इन्द्रगीत गाथाओं का उक्केख मिलता है।

# ४—वायु (८४०० वि० पू०)

तैत्तरीय संहिता ६।४।७ में लिखा है इन्द्र ने वाणी को व्याकृत करने में वायु से सहायता ली थी। १ तैत्तरीय संहिता का यह स्थल विशुद्ध ऐतिहासिक है, आलङ्कारिक नहीं है। अतः स्पष्ट है कि इन्द्र को व्याकरण की रचना में सहयोग देने वाला वायु भी निस्सन्देह ऐतिहासिक व्यक्ति है। इन्द्र और वायु के सहयोग से देववाणी के व्याकरण की सर्वप्रथम रचना हुई। इसीलिये कई स्थानों में वाणी के लिये "वाग् वा पेन्द्रवायवः" आदि प्रयोग मिलते हैं। वायु पुराण २।४४ में वायु को "शब्दशास्त्र-विशारद" कहा है। यामलाष्टक तन्त्र में आठ व्याकरणों में वायव्य व्याकरण का भी उक्केख किया। १ कवीन्द्राचार्य के स्वीपत्र में एक 'वायु व्याकरण' का उक्केख है। ४ हमें उसकी प्राचीनता में सन्देह है।

भार्या—वायुकी भार्याका नाम अञ्जनी था।

पुत्र—वायु का पुत्र लोकविश्रुत हतुमान् था। इस की माता अञ्चली थी। हतुमान् भी अपने पिता के समान शब्दशास्त्र का महान् वेत्ता था। ह

त्र्याचार्य — वायु पुराण १०३। ४८ के अनुसार ब्रह्मा ने मातरिश्वा=वायु के लिये पुराण का प्रवचन किया था। °

शिष्य--वायु षुराण १०३। ५९ में लिखा है, वायु से उशना किव ने पुराणज्ञान प्राप्त किया था।

१. वाग्वै पराष्यव्याकृतावदत् ते देवा इन्द्रमब्रुवन्निमां नो वार्च व्याकुर्विति सोऽब्रवीदरं वृणे, महधं चैव वायवे च सह ग्रह्माता इति ।

२. मै॰ सं॰ ४।५।=॥ कपि॰ ४२।३॥ १. ऋग्वेद कल्पद्रुम की भूमिका में उद्धृत । पृष्ठ ११४, हमारा हस्तलेख । ४. सूचीपत्र पृष्ठ ३।

५. स्रज्ञनीगर्भसम्भूतः । वायु पुराण ६० । ७३ ।।

६. पृष्ठ ५६ टि॰ ४ द्रष्टव्य । ७. ब्रह्मा ददी शास्त्रमिदं पुराणं मातरिश्वने । इ. तस्माचीशनसा प्राप्तयः।

योद्धा-महाभारत शान्तिपर्व १४ । १७ (पूना सं०) के अनुसार वायु महान् योद्धा था । वायु पुराण ४९ । ११८ में वायु को ब्रह्मवादी कहा है ।

**बायुपुर**---वायु पुराण ६०। ६८ में वायु के नगर का नाम वायुपुर लिखा है।

पुराण—वायु पुराण १। ४७ के अनुसार मातरिश्वा=वायु ने वायु पुराण का प्रवचन किया था। महाभारत वन पर्व १९१। १६ से वायुप्रोक्त पुराण का निर्देश मिलता है।

गाथाएं — मनुस्मृति ९ । ४२ में वायुगीत गाथाओं का उल्लेख है । महाभारत शान्तिपर्व ७२ में ऐल पुरुरवा और मातरिश्वा का संवाद मिलता है ।

## ५--भरद्वाज (६३०० वि० पू०)

व्याकरणशास्त्र का तृतीय आचार्य बाहस्पत्य भरद्वाज है। यद्यपि भरद्वाजतन्त्र इस समय उपलब्ध नहीं है तथापि ऋक्तन्त्र के पूर्वोक्त<sup>\*</sup> प्रमाण से स्पष्ट है कि भरद्वाज व्याकरणशास्त्र का प्रवक्ता था।

#### परिचय

वंश —भरद्वाज बृहस्पति का पुत्र है। ब्राह्मण ग्रन्थों में बृहस्पति को देवों का पुरोहित कहा है। कोशग्रन्थों में बृहस्पति का पर्याय 'सुराचार्य' लिखा है। वह बृहस्पति अङ्गिरा का पुत्र है।

सन्ति — काशिका वृत्ति २। १। १९ तथा २। ४। ८४ में भरद्वाज के २१ अपत्यों का निर्देश है। अध्येद की सर्वानुकमणी में भरद्वाज के ऋजिष्वा, गर्ग, नर, पायु, वसु, शास, शिरिम्बिठ, शुनहोत्र, सप्रथ और सुहोत्र इन दश मन्त्रद्रष्टा पुत्रों और रात्रि नाम्नी मन्त्रद्रष्ट्री पुत्री का उल्लेख मिलता है। यनुःसर्वानुकमणी में यजुर्वेद ३४। ३२ की ऋषिका कशिपा भरद्वाजदुहिता लिखी है। महाभारत आदिपर्व की दूसरी वंशावली

१. पुरागां संप्रवद्यामि यदुक्तं मातरिश्वना ।

२. बायुपोक्तमनुस्मृत्य पुरायामृषिसंस्तुतम् । ३. श्रत्र गाथा बायुगीताः ।

४. पूर्व पृष्ठ ५८ पर उद्**भृ**त ।

५. बृहस्पतिर्वे देवानां पुरोहितः । ऐ• ब्रा॰ ८ । २६ ॥

इ. ग्रमरकोश १। २। २५।।
 ७. एकविंशाति भरद्वाजम् । यह उदाहरण्
 जैन शाकअयन की लघुन्नत्ति १। २। १६० में भी है।

के अनुसार गर्ग और नर भरद्वाज के साचात् षुत्र नहीं हैं, अपितु चक्रवर्ती महाराज भरत की सुनन्दा रानी में भरहाज द्वारा नियोग से उत्पन्न महाराज भुमन्यु (भुवमन्यु) के षुत्र हैं। ये दोनों ब्राह्मण हो गये थे। इसी गर्ग के कुल में किसी गार्ग्य ने व्याकरण, निरुक्त, सामवेदीय पदपाठ और उपनिदान सूत्र का प्रवचन किया था। इनका उल्लेख पाणिनीय अष्टाध्यायी और यास्कीय निरुक्त में मिलता है।

श्राचार्थ — ऋक्तन्त्र के अनुसार भरद्वाज ने इन्द्र से व्याकरणशास्त्र का अध्ययन किया था। ऐतरेय आरण्यक २।२।४ में लिखा है — इन्द्र ने भरद्वाज के लिये घोषवत और ऊष्म वर्णों का उपदेश किया था। चरक संहिता सूत्रस्थान १।२३ से विदित होता है कि भरद्वाज ने इन्द्र से आयुर्वेद पढ़ा था। वायु पुराण १०३। ६३ के अनुसार नृग्णंजय ने भरद्वाज के लिये पुराण का प्रवचन किया था। महाभारत शान्तिपर्व १८२। ५ के अनुसार भृग ने भरद्वाज को धर्मशास्त्र का उपदेश किया था।

शिष्य — ऋतः न के अनुसार भरद्वाज ने अनेक ऋषियों को व्याकरण पढ़ाया था। चरक सूत्रस्थान में अनेक ऋषियों को आयुर्वेद पढ़ाने का उल्लेख है। उन में से एक आत्रेय पुनर्वसु है। वायु पुराण १०३। ६३ में लिखा है कि भरद्वाज ने गौतम को पुराण पढ़ाया था। कौटिल्य अर्थशास्त्र १२। १ के अनुसार भरद्वाज ने किसी अर्थशास्त्र का भी प्रवचन किया था।

देश—रामायण अयोध्याकाण्ड सर्ग ४४ के अनुसार भरद्वाज का आश्रम प्रयाग के निकट गंगा यमूना के संगम पर था।

मन्त्रद्रष्टा—ऋग्वेद की सर्वानुक्रमणी में बाईस्पत्य भरद्वाज को अनेक सूक्तों का द्रष्टा लिखा है।

दीर्घजीवी---तैत्तिरीय ब्राह्मण् ३।१०।११ के अनुसार इन्द्र ने तृतीय-

१. इन्द्रो भरद्वाजाय । १ । ४ ॥ २. तस्य यानि व्यक्जनानि तप्छुरीरम्, यो घोषः स स्राक्षा, य ऊष्माणः स प्राण् ..... एततु हैनेन्द्रो भरद्वाजाय प्रोबाच ।

३. तस्मै प्रोवान्व भगवानायुर्वेदं शतऋतुः । ४. तृण्क्वयो भरद्वाजाय ।

५. भृगुगाऽभिहितं शास्त्रं भरद्वाजाय पुन्छ्ते । ६. भरद्वाज ऋषिभ्यः ।१।४॥

७. ऋषयश्च भरद्वाजात् ....। ऋथ मैत्रीपरः पुरायमायुर्वेदं पुनर्वसुः ।१।२७,३०॥

मौतमाय भरद्वाजः ।

६. इन्द्रस्य हि स प्रज्ञमित यो बलीयसो नमतीति भरद्वाजः ।

षुरुषायुष की समाप्ति पर भरद्वाज को वेद की अनन्तता का उपदेश किया था। चरक संहिता के प्रारम्भ में भरद्वाज को अमितायु कहा है। एतरेय आरण्यक १।२।२ में भरद्वाज को अनुचानतम और दीर्घजीवितम लिखा है। ताएड्य ब्राह्मण १४।३।१७ के अनुसार यह काशिराज दिवोदास का पुरोहित था। मैत्रायणी संहिता ३।३।७ और गोपथ ब्राह्मण २।१।१८ में दिवोदास के पुत्र प्रतर्दन का पुरोहित कहा है। जैमिनीय ब्राह्मण ३।२।४४ में दिवादास के पौत्र चत्र का पुरोहित लिखा है। तैत्तिरीय ब्राह्मण ३।१०।११ से व्यक्त है कि दीर्घजीवी भरद्वाज के साथ इन्द्र का विशेष संबन्ध था। अतः यही दीर्घजीवी भरद्वाज क्याकरणशस्त्र का प्रवक्ता है, यह निश्चित है।

विशिष्ट घटना—मनुस्मृति १०।१०७ के अनुपार किसी महान् दुर्भिन्न के समय चुधार्त भरद्वाज ने बृवु तच्च से बहुत सी गौए का प्रतिग्रह किया था।

#### काल

हम करर कह चुके हैं कि भरद्वाज काशिपति दिवोदास के षुत्र प्रतर्दन का पुरोहित था। रामार्गण उत्तरकाण्ड रूम। १५ के अनुसार काशिपति प्रतर्दन दाशरिथ राम का समकालिक था। रामायण अयोध्याकाण्ड सर्ग ५४ के अनुसार राम आदि वन जाते हुए भरद्वाज के आश्रम में ठहरे थे। सीतास्वयंवर के अनन्तर दाशरिथ राम का जामदग्य राम से साक्षात्कार हुआ था। महाभारत के अनुसार जामदग्य राम तेता और द्वापर की सन्वि में हुआ था। इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि दीर्घजीवी भरदाज मर्यादाबुरुषोत्तम

१ भरद्वाजो ह वा त्रीभिरायुभिर्ब्रह्मचर्यमुवास । तं जीर्क्ष स्थविरं शयानिमन्द्र उपबच्योबाच । भरद्वाज ! यत्ते चतुर्थमायुर्दद्याम किं तेन कुर्याः ......।

२. तेनायुरिमतं लेभे भरद्वाजः सुखान्वितः । सूत्र० १।२६ ॥ ऋपरिमितशन्दः सर्वेत्रोक्तात् प्रमाणादिधिकविषयः इति न्यायविदः । कात्यायनश्चाह ऋपरिमितश्च प्रमाणादः भृयः । ऋप्र० औत २।१।१ रुद्रवृत्ति में उद्धृत ।

भरद्वाजो ह वा ऋषीगामन्चानतमो दीर्घजीवितमस्तपस्वितम स्रास ।
 वुलना करो—भरद्वाजो ह वै कृशो दीर्घः पितत त्र्यास । ऐ० ब्रा॰ १५ । ५॥

४. दिवोदासं वै भरद्वाजपुरोहितं नाना जनाः पर्ययन्त ।

१. एतेन वै भरद्वाजः प्रतर्दनं दैवोदािंस समनद्यत् । मै० सं०। एतेन ह वै भरद्वाजः प्रतर्दनं समनद्वात । गो० ब्रा०। ६. तं विस्चच्य ततो रामो वयस्यमकुतोभयम् । प्रतर्दनं काशियति परिध्वच्येदमब्रवीत् ॥ ७. त्रेताद्वापरयोः सन्धौ रामः शस्त्रमृतांवरः । श्रास्कृत् पार्थियं ज्ञतं ज्ञयानामर्थचोदितः । श्रादि० २ । ३ ॥

राम के समय विद्यमान था। दाशरथि राम का काल बेता के सन्ध्यंश का अन्तिम चरण है। अतः भरद्वाज का काल विक्रम से न्यूनाति न्यून ९३०० से ७५०० वर्ष पूर्व है। महाभारत में लिखा है कि भरद्वाज ने महाराज भरत की सुनन्दा रानी में नियोग से सन्तान उत्पन्न किया था । शौनक-संस्कृत ऐतरेय ब्राह्मण १५।५ में प्रयुक्त ''श्रास' किया से व्यक्त होता है कि ऐतरेय ब्राह्मण के शौनक के पिष्कार से बहुत पूर्व भरद्वाज की मृत्यु हो चुकी थी। भारत युद्ध के समय द्रोण ४०० वर्ष काथा। उस से न्युनाति न्युन २०० वर्ष पूर्व द्रुपद उत्पन्न हुआ था। महाभारत में द्रुपद को राक्षां वृद्धतमः कहा है। भरद्वाज के सखा महाराज पृषत्<sup>3</sup> के स्वर्गवास के पश्चात् द्रपद राजगद्दी पर बैठा। इसी समय भरद्वाज स्वर्गामी हुआ। <sup>४</sup> इस घटना से यही प्रतीत होता है कि भरद्वाज भारत युद्ध से लगभग ४०० वर्ष पूर्व तक जीवित रहा। भरद्वाज भारतीय इतिहास में वर्णित उन कतिपय दीर्घजीवितम ऋषियों में से एक है जिनकी आयु लगभग एक सहस्र वर्ष से भी अधिक थी। चरक चिकित्सास्थान अध्याय १ में लिखा है कि भरद्वाज ने रसायन द्वारा दीर्घायृष्टव प्राप्त किया था। चरक के इसी प्रकरण में सहन्रवाधिक कई रसायनों का उक्लेख है, जिन के प्रयोग से अनेक महर्षियों ने इतना सूदीर्घ आयुष्य प्राप्त किया था, जिस की कल्पना भी आज के अल्पायुष्य काल में असम्भव प्रतीत होती है।

#### व्याकरण का स्वरूप

भरद्वाज का व्याकरण अनुपलब्ध है। उसका एक भी वचन वा मत हमें किसी प्राचीन ग्रन्थ में उपलब्ध नहीं हुआ। कात्यायन ने यजुःप्राति-

- १. त्र्यादि पर्व, द्वितीय वंशावली । २. पूर्व पृष्ठ ६२ पर, टि० ३ ।
- ३. भरद्वाजस्य सखा पृषतो नाम पार्थिवः । त्र्यादि पर्व १६६।६॥
- ४. ततो व्यतीते पृषते स राजा द्रुपदोऽभवत्।''''मरद्वाजोऽपि हि भगवान् स्राहरोह दिवं तदा। स्रादि पर्व १३०। ४४, ४५॥
- एतद्रसायनं पूर्वं वसिष्ठः कश्यपोऽङ्गिराः । जमदिग्नर्भरद्वाजो भृगुरन्ये च तिद्विधाः ॥ ४ ॥ प्रयुज्य प्रयता मुक्ताः श्रमव्याधिजराभयात् । यावदैच्छ्रंस्तपरनेपुस्तद्य-भावान्महानलाः ॥ ५ ॥

शास्य में आस्यात=िकया को भरद्वाजदृष्ट कहा है। उस से व्यक्त होता है कि भरद्वाज ने अपने व्याकरण में आस्यात पर विशेष रूप से लिखा था। इस से अधिक हम इस विषय में कुछ नहीं जानते।

## अन्य कृतियां

इस अनुचानतम और दीर्घजीवितम भरद्वाज ने अपने सुदीर्घ जीवन में किन-किन विषयों का प्रवचन किया यह अज्ञात है। प्राचीन ग्रन्थों में इस भरद्वाज को निम्न विषयों का प्रवक्ता वा शास्त्रकर्त्ता कहा है—

श्रायुर्वेद — वायु षुराण ९२।२२ में लिखा है — भरद्वाज ने आयुर्वेद की संहिता रची थी। वरक सूत्र स्थान १।२६-२८ के अनुसार भरद्वाज ने आत्रेय पुनर्वेसु प्रभृति किष्यों को कायचिकित्सा पढ़ाई थी। भारद्वाजीय आयुर्वेद संहिता का एक उद्धरण अष्टाङ्ग संग्रह सूत्रस्थान पृष्ठ २७० की इन्दु की टीका में मिलता है।

धनुर्वेद---महाभारत शान्ति पर्व २१०।२१ के अनुसार भरद्वाज ने धनुर्वेद का प्रवचन किया था।<sup>3</sup>

**राजशास्त्र**—महाभारत शान्ति पर्व ४८।३ में लिखा है—भरद्वाज ने राजशास्त्र का प्रणयन किया था।  $^{4}$ 

श्रर्थशास्त्र—कौटिल्य अर्थशास्त्र में भरद्वाज का एक वचन उद्दश्त है। उससे विदित होता है कि भरद्वाज ने अर्थशास्त्र की रचना की थी। इस अर्थशास्त्र के दो श्रोक यशस्तिलकचम्मू के पृष्ट १०० पर उद्दश्त हैं। इनमें से पहले का अर्थभाग कौटिल्य अर्थशास्त्र ७। ४ में उपलब्ध होता है। भरद्वाज के पिता बृहस्पित का अर्थशास्त्र प्रसिद्ध है।

- भारद्वाजकमाख्यातम् । श्र• ८ १९, ३२७ मद्रास संस्क• । उवट— भरद्वाजेन दृष्टमाख्यातम् । सम्पादक ने भ्रम से इस प्रकरण् के श्रनेक सूत्र टीका में मिला दिये हैं ।
   २. १वं १९८८८, टि॰ २ ।।
- भरद्वाजो धनुर्ग्रहम् । ४. भरद्वाजश्च भगवांस्तया गौरशिरा मुनिः ।
   राजशास्त्रप्रेणतारो ब्राह्मणा ब्रह्मवादिनः ॥
- ५. इन्द्रस्य हि स प्रग्रमित यो बलीयसे नमतीति भरद्वाजः। श्रुधि०१२, য়०१। तुलना करो—इन्द्रमेव प्रग्रमते यद्वाजानमिति श्रुतिः। महाभारत शान्ति० ६४।४।।
  - ६. भारतवर्ष का बृहद् इतिहास, भाग १, पृष्ठ ११६, द्वि० सं० ।

यन्त्रसर्वस्व — महर्षि भरद्वाज ने "यन्त्रसर्वस्व" नामक कला-कौशल का बृहद् ग्रन्थ लिखा था। उसका कुछ भाग बड़ोदा के राजकीय पुस्तकालय में सुरित्तत है। उसका विमान विषय से सम्बद्ध उपलब्ध स्वत्यतम भाग श्री पं० प्रियरत्नजी आर्थ (स्वामी ब्रह्ममुनिजी) ने विमानशास्त्र के नाम कई वर्ष पूर्व प्रकाशित किया था। अब आपने उसका पर्याप्त भाग उपलब्ध करके आर्यभाषानुवाद सहित प्रकाशित किया है। इस ग्रन्थ के अन्त्रेषण का श्रेय इन्हों को है।

पुराण-वायु पुराण १०३। ६३ में भरद्वाज को पुराण का प्रवक्ता कहा है। १

धर्मशास्त्र — संस्कार भास्कर पत्रा २ में हेमाद्रि में निर्दिष्ट भरद्वाज का एक लम्बा उद्वर्ण उद्वशृत है। उससे विदित होता है कि भरद्वाज ने किसी धर्मशास्त्र का भी प्रवचन किया था।

शिज्ञा—भगडारकर रिसर्च इंस्टीट्यूट पूना से एक भारद्वाज-शिज्ञा प्रकाशित हुई है। उसके अन्तिम श्लोक तथा टीकाकार नागेश्वर भट्ट के मतानुसार यह शिज्ञा भरद्वाजप्रणीत है। हमारे विचार में यह शिज्ञा अर्वाचीन है। हां, हो सकता है कि इस का कोई मूल ग्रन्थ भरद्वाज-प्रणीत रहा हो। विशेष शिज्ञाशास्त्र के इतिहास ग्रन्थ में देखें।

उपलेख—बड़ोदा प्राच्यविद्यामिन्दर के सूचीपत्र भाग १, सन् १९४२ ग्रन्थाङ्क ४४२, पृष्ठ ३८ पर उपलेख का एक सभाष्य हस्तलेख निर्दिष्ट है। उसका मूल भरद्वाज कृत कहा गया है।

# ६-भागुरि ( ४००० वि० पू०)

यद्यपि आचार्य भागुरि का उल्लेख पािसनीय अष्टक में उपलब्ब नहीं होता, तथापि भागुरि-व्याकरणविषयक मतप्रदर्शक निम्न श्लोक वैयाकरण-निकाय में अत्यन्त प्रसिद्ध है—

- १. यह भाग 'विमानशास्त्र' के नाम से श्रार्य सावेदेशिक प्रतिनिधि सभा देहली से प्रकाशित हुन्ना है। २. गौतमाय भरद्वाज।
  - ३. यो जानाति भरद्वाजशि ज्ञामर्थं समन्विताम् । पृष्ठ ६६ ।
  - ४. ..... प्रवच्यामि इति भरद्वाजमुनिनोक्तम् । पृष्ठ १ ।

# विष्ट भागुरिरल्लोपमवाध्योहपसर्गयोः। ऋषं चैव हलन्तानां यथा वाचा निशा दिशा ॥°

अर्थात्—भागुरि आचार्य के मत में "अव" और "अपि" उपसर्ग के अकार का लोप होता है। यथा-अवगाह=वगाह, अपिधान=पिधान तथा हलन्त शब्दों से आप् (टाप्) प्रस्यय होता है। यथा-वाक्=वाचा, निश्= निशा, दिश=दिशा।

पात जल महाभाष्य ४।१।१ से भी विदित होता है कि कई आचार्य हलन्त प्रातिपदिकों से स्त्रीलिङ्ग में टाप् प्रत्यय मानते थे। पाणिनि ने अजादिगण में कुञ्चा उष्णिहा देवविशा शब्द पढ़े हैं। काशिकाकार ने इनमें हलन्तों से टाप माना है।

भागुरि के व्याकरणविषयक कुछ वचन जगदीश तर्कालङ्कार ने शब्द-शक्तिप्रकाशिका में उद्गशृत किये हैं। उन्हें हम आगे लिखेंगे।

#### परिचय

भागुरि में श्र्यमास्य तिद्धतप्रत्यय के अनुसार भागुरि के पिता का नाम 'भगुर' प्रतीत होता है। महाभाष्य ७१३। १६ में किसी भागुरी का नामो-ल्लेख है। संभव है यह भागुरो की स्वसा हो। इस पिरडता देवी ने किसी लोकायत शास्त्र को व्याख्या की थी। उयह लोकायत शास्त्र अर्थशास्त्रवत् कोई अर्थप्रधान ग्रन्थ प्रतीत होता है। भ

- १. न्यास ६।२।३७, पृष्ठ ३४६ । धातुकृत्ति, इग् धातु, पृष्ठ २४७ । प्रित्रया-कौसुदी भाग १, पृष्ठ १८२ । स्त्रमरटीकासर्गस्त, भाग १, पृष्ठ ५३ में इस प्रकार पाठभेद है—टार्ण चापि हलन्तानां दिशा वाचा गिरा चुुधा। विष्टभासुरिरल्लोप-मवाप्योक्पसर्गयोः।
  - २. यस्तर्धनकारान्तात् कुञ्चा, उष्णिहा, देवविशा इति ।
- वर्शिका भागुरी लोकायतस्य । वर्तिका भागुरी लोकायतस्य । कैयट के मत
   में भागुरी टीका प्रत्य का नाम है—वर्शिकेति व्याख्यानीत्यर्थः, भागुरी टोकाविशेषः ।
- ४. वास्यायन के 'द्रार्थक्ष राष्ठः, तन्मूल्ल्वाल्लोकयात्रायाः' (१।२।१५) तथा 'वर' सांश्रायिकालिष्कादसांश्रायिकः कार्वापण् इति लीकायतिकाः' (१।२।२८) इन दोनों सूत्रों को मिलाकर पढ़ने से प्रतीत होता है 'कि लोकायत शास्त्र भी द्रार्थशास्त्र के समान कोई द्रार्थप्रधान शास्त्र था। हमारे मित्र भी पं० ईश्वरचन्द्रजी ने 'लोकायत

बृहत्संहिता ४७। २ पृष्ठ ५८१ के अनुसार भागुरि बृहद्दर्ग का शिष्य था। भागुरि का मेरु-परिणाम विषयक मत वायु पुरास २४। ६२ में उपलब्ध होता है।  $^{9}$ 

#### काल

हम आगे प्रतिपादन करेंगे कि भागुरि आचार्य ने सामबेद की संहिता शाखा और ब्राह्मण का प्रवचन किया था। कृष्ण द्वैपायन तथा उनके शिष्य प्रशिष्यों द्वारा शाखाओं का प्रवचन भारतयुद्ध से पूर्व हो चुका था। अतः भागुरि का काल विक्रम से ३१०० वर्ष पूर्ववर्ती है। संज्ञिप्तसार के अयाखवरुम्यादेश्रीं सूत्र (तद्धित ४५४) की टीका में शाटघायनी ऐतरेयी के साथ भागुरी ब्राह्मण भी स्मृत है। तदनुसार पाणिनि के मत में भागुरि प्रोक्त ब्राह्मण ऐतरेय के समान पुराण प्रोक्त सिद्ध होता है। पाणिनि द्वारा स्मृत पुराण प्रोक्त ब्राह्मण होता है। थारापिन द्वारा स्मृत पुराण प्रोक्त ब्राह्मणों से पूर्वकालिक हैं। अतः भागुरि का काल विक्रम से ४००० वर्ष पूर्व अवश्य होना चाहिए।

## भागुरि का व्याकरण

भागुरि के व्याकरणसंबन्धी जितने वचन या मत उद्गधृत मिलते हैं उन से प्रतीत होता है कि भागुरि का व्याकरण भले प्रकार परिष्कृत था और वह पाणिनीय व्याकरण से कुछ विस्तृत था। यदि जगदीश तर्कालङ्कार द्वारा उद्गथृत श्लोक इसी रूप में भागुरि के हों तो सम्भव है भागुरि का व्याकरण श्लोकबद्ध हो।

## भागुरि-व्याकरण के उद्धरण

भागुरि आचार्य प्रोक्त व्याकरण के निम्न मत या वचन उपलब्ध होते हैं---

भाषावृत्ति ४।१।१० में भागुरि का मत।

#### १. नप्तेति भागुरिः।

जगदीश तर्कालङ्कार ने शब्दशक्तिप्रकाशिका में भागुरि के निम्न मत वा वचन उद्दश्त किये हैं—

न्यायशास्त्रं ब्रह्मगार्ग्योक्तम्' (गर्गापति शास्त्री कृत ब्रार्थशास्त्र टीका, भाग १, पृष्ठ २५ ) पाठ की क्रोर ध्यान ब्राकुर्य किया था । ब्रतः प्राचीन लोकायत शास्त्र नास्तिकतापरक नहीं था । १. चतुरस्रं तु भागुरिः ।

- २. मुगडावेस्तत् करोत्यर्थे गृह्णात्यर्थे कृतादितः । वक्तीत्यर्थे च सत्यादेरक्रादेस्तक्रिरस्यति ॥ इति भागुरिस्मृतेः ।'
- ३. तूस्ताद्विघाते संस्नादेर्वस्नात् पुच्छादितस्तथा। र्वे उत्प्रेक्षादौ कर्मगो ग्रिम्तद्व्ययपूर्वतः ॥ इति भागुरिस्सृतेः। र
- ४. वीणात उपगाने स्याद्धस्तितोऽतिक्रमे तथा। सेनातश्चाभियाने णि: ऋोकादेरप्युपस्तुतो ॥ इति भागुरिस्मृते: ।³
- ४. गुपूभूपविच्छिपणिपनेरायः कमेस्तु णिङ् । ऋतेरियङ् चतुर्लेषु नित्यं स्वार्थे परत्र वा ।। इति भागुरिस्मृतः ।\*
- ६. गुपो वधेश्च निन्दायां चमायां तथा तिजः। प्रतीकाराद्यर्थकाच कितः वार्थे सनो विधिः॥ इति भागुरिस्मृतेः। ध
- ७. <mark>त्रपादानसम्प्रदानकरणाधारकर्मणाम् ।</mark> कर्तुःश्चान्योऽन्यसंदेहे परमेकं प्रवर्तते ॥ इति भागुरिवचनमेव शरणम् ।<sup>६</sup>

हमारा विचार है ये छः श्लोक भागुरि के स्ववचन हैं। सम्भव है भागुरि ने ऋक्प्रातिशाख्यवत् छन्दोबद्ध सूत्र रचना की हो।

भागुरि के व्याकरणविषयक मतनिदर्शक निम्न दो वचन उपलब्ध होते हैं।

- द्र. विष्टि भागुरिरङ्कोपमवाप्योरुपसर्गयोः । त्रापं चैव इत्तस्तानां यथा वाचा निशा दिशा ॥\*
- ६-तेः कर्मग्युपष्टम्मात् प्राप्तुमर्थे तु सप्तमीम् ।
   चतुर्थी वाधिकामाहुश्चृिष्मागुरिवाग्मटाः ॥
  - १. पृष्ठ ४४४, काशी संस्क०।

२. पृष्ठ ४४५ । ४. पृष्ठ ४४७ ।

३. 98 ४४६ । ५. 98 ४४७ ।

६. माध्यव्याख्याप्रपञ्च, वृष्ठ

१२६ । पुरुषोत्तमदेवीय परिभाषा वृत्ति, राजशाही संस्क० ।

- ७. देखो पूर्व पृष्ठ ६६, टि॰ १। महिटीका में उत्तरार्घ इस प्रकार है— 'धाज्कुजोस्तनिनश्चोश्च बहुलावेन शौनिकः' निर्णयसागर, वृष्ठ ६६॥
- प्तः शब्दशिक्तप्रकाशिका पृष्ठ ३६६ में इसे भर्तृहरि का वचन लिखा है। यह ठीक नहीं। वाक्यपदीय के कारक प्रकरण में यह वचन नहीं मिलता। भर्तृहरि

१०. स्थन्मतम्, करोतीति कारसम् । यथोक्तम् । ष्टिवसिन्योर्ट्युट्परयोर्दीर्घत्वं वष्टि भागुरिः । करोतेः कर्तृभावे च सौनागाः प्रचन्नतेः ॥'

## भागुरि के ऋन्य ग्रन्थ

?. संहिता—प्रपञ्चह्दय, चरणव्यूहटीका, जैमिनीय गृह्य और गोभिलगृह्यप्रकाशिका आदि अनेक ग्रन्थों से विदित होता है कि आचार्य भागुरि ने किसी सामशाखा का प्रवचन किया था। कश्मीर के छपे लौगाचि गृह्य की अंग्रेजी भाषानिबद्ध भूमिका में अगस्त्य के छ्रोकतर्पण का एक वचन उद्दृष्ट्त है, उसके अनुसार भागुरि याजुष आचार्य है। संभव है भागुरि ने साम और यज्ः दोनों की शाखाओं का प्रवचन किया हो।

२. ब्राह्मण्—संचिप्तमार के ''श्रयाङ्गवल्क्यादेर्बाह्मणे'' सूत्र की टीका में औत्थासनिक गोयोचन्द्र उदाहरण देता है—

## शाट्यायनी, भागुरी, ऐतरेयी

इस से प्रतीत होता है कि भागुरि ने किसी **ब्राह्म**ण का भी प्रवचन किया था। वह साम संहिता का था।

2. श्रतङ्कार-शास्त्र—सोमेश्वर किव ने अपने साहित्यकल्पद्रम ग्रन्थ के यथासंख्यालङ्कार प्रकरण में भागुरि का निम्न मत उद्गधृत किया है—

भागुरिस्तु प्रथमं निर्दिष्टानां प्रश्नपूर्वकालामर्थान्तरविषये निषेधो ऽप्यनुनिर्दिष्टश्चेत् सोऽपि यथासंख्यालङ्कार इति ।"

अभिनवगुप्त ने ध्वन्यालोक की लोचना टीका में भागुरी का निम्न मत उद्दधृत किया है—

बाग्भट्ट से प्राचीन है, यह हम भर्तृहरिविरचित महाभाष्यदीपिक। के प्रकरण में लिखेंगे । इस क्ष्रोक में वाग्भट का निर्देश है ।

- १. मह्मवादि कृत द्वादशारनयचक्र की सिंहसूरिगिए। कृत टीका, बड़ोदा संस्क॰ भाग १, पृष्ठ ४१।
- २. देखो श्री पं॰ भगवदत्तजी कृत 'वैदिक वाङ्ग्य का इतिहास' भाग १, पृष्ठ ३०८-३१० द्वि॰ सं॰। ३. लौगाद्धिश्च तथा काएवस्तथा भागुरिरेव च। एते…। पृष्ठ ६। ४. तद्वित ४५४। ५. मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय का सुचीपत्र भाग १, खएड १ ते, पृष्ठ २८६५, प्रन्थाङ्क २१२६।

तथा च भागुरिरपि—िकं रसानामपि स्थायिसंचारिताऽस्तीत्या-क्षिण्य अभ्युपगमेनैवोत्तरमवोचद् वाढमस्तीति।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि भागुरि का कोई अलङ्कारशास्त्र भी था।

- ४. कोष—अमरकोष आदि की टीकाओं में भागुरिकृत कोष के अनेक उद्धरण उपलब्ध होते हैं। वस्पान ने धातुवृत्ति में भागुरि के कोष का एक श्लोक उद्देशृत किया है। वस्पान ने धातुवृत्ति में भागुरि के कोष का एक श्लोक उद्देशृत किया है। वस्पान ने वस्पान ने
- ४. सांख्यदर्शनभाष्य—विकम की बीसवीं शताब्दी पूर्वार्ध के महा-विद्वान स्वामी दयानन्द सरस्वती ने सत्यार्धप्रकाश प्रथम संस्करण (सं० १९३२ वि०) में लिखा है—''उस के पीछे सांख्यदर्शन जो कि कपिल मुनि के किये सूत्र उन उत्पर भागुरि मुनि का किया भाष्य, इस को १ मास में पढ़ लेगा।' संस्कारविधि के संशोधित अर्थात् द्वितीय संस्करण ( सं०
- १. तृतीय उद्योत, पृष्ठ २८६। २. श्रमस्टीकासर्वस्त, भाग १, पृष्ठ १११, १२५, १६३ इत्यादि । श्रमर-चीरटीका, पृष्ठ ५, ६, १२ इत्यादि । हैम श्रमिधान-चिन्तामणि स्वोपकटीका ।
- ३. तथा भागुरिरिष हस्वान्तं मन्यते । यथाह च-—भायो भेकस्य वर्षाभ्वी शृङ्गी स्यान्मद्गुरस्य च । शिलीं गरङ्कपदस्यापि कन्छपस्य डुलिः स्मृता ॥ घातुत्रृत्ति, भूषातु, पृष्ठ ३०॥ यह स्रोक ग्रामर्टीकसर्वस्य भाग १ पृष्ठ १६१ में भी उद्घृत है।
- ४. भाषाद्यत्ति—शिवतातिः शंतातिः स्रारिष्टतातिः, स्त्रमी शब्दःश्रङ्घान्दसा स्रपि कदाचिद् भाषायां प्रयुज्यन्ते इति त्रिकाराङे भागुरिनिबन्धनाद्वाऽब्युत्पन्नसंज्ञाशब्दःवाद्वा सर्वेथा भाषायां साधु ॥ ४ । ४ । १४३ ॥

भाषावृत्तिटीका — त्रिकाण्डे कोशाविशेषे भागुरेरेवाचार्यस्य यदेषां निकन्धनं तस्माच । ४।४।२४३॥ प्रभावृत्ति — एभिनर्विभः स्त्रैनिष्पत्रारुद्धान्दसा न्नपि शब्दा भाषायां साधवो भवन्ति — जिकाण्डे भागुरिनिकन्धनात् । पं ० गुरुपद हालदार कृत व्याकरण्-दर्शनेर इतिहास १८ ४६६ में उद्धृत ।

५. पृष्ठ ७८, सन् १८७५ का छुपा। सत्यार्थप्रकाश के संशोधित द्वितीय संस्करण में भी भागुरिकृत भाष्य का उल्लेख है। द्र० शताब्दी संस्क० भाग १ पृष्ठ १६०। १९४१ वि॰) में भी सांख्यदर्शन भागुरिकृत भाष्य सहित पढ़ने का विधान किया है।

- ६. दैवत ग्रन्थ गृहपित शौनक ने बृहद्विता में भागुरि आचार्य के देवता विषयक अनेक मत उद्गृप्त किये हैं। इन से प्रतीत होता है कि भागुरि ने कोई वेदसंबंधी अनुक्रमिण्का ग्रन्थ भी अवश्य लिखा था।
- ७. मनुस्मृतिभाष्य—भागुरि ने मनुस्मृति पर एक भाष्य लिखा था। मनु० ८। १९८ में प्रयुक्त अनपसर गब्द का भागुरि प्रदर्शित अर्थ कल्पतरुकार लक्ष्मीधर ने उद्दध्त निया है।<sup>8</sup>
- प्राजनीतिशास्त्र—नीतिवाक्यामृत की टीका में भागुरि के राजनीति
   परक श्लोक उद्दश्त हैं।

व्याकरण, संहिता, ब्राह्मण, अलङ्कार, कोव, सांख्यभाष्य और अनु-क्रमणिका आदि सब ग्रन्थों का प्रवक्ता एक ही भागुरि है वा भिन्न भिन्न, यह अज्ञात है।

## ७--पौक्तरसादि (३१०० वि० पू०)

पौष्करसादि आचार्य का नाम पाणिनीय सूत्रपाठ में उपलब्ध नहीं होता। महाभाष्य म। ४। ४म के एक वार्तिक में इस का उल्लेख है। उतिस्ति रीय और मैत्रायणीय प्रातिशास्य में पौष्करसादि के अनेक मत उद्भृत है। अकाशकृत्सन धातुपाठ की चन्नवीर किवकृत कन्नड टीका के आरम्भ में इन्द्रचन्द्र, आपिशलि, गार्ग्य, गालव के साथ पौष्कर स्मृत है। इस नामैकदेश न्याय से पौष्करसादि ही है। इस से पौष्करसादि आचार्य का व्याकरणप्रवक्तृत्व विस्पष्ट है।

#### परिचय

वंश-पौष्करसादि में श्रूयमाण तद्धित प्रत्यय के अनुसार इसके पिता

- १. संस्कारविधि, वेदारम्भसंस्कार ।
- २. ब्रहरेवता ३। १० ॥ ५ । ४० ॥ ६ । ६६, १०७ ॥
- ३ द्र० शाश्वतवागी समाजशास्त्र विशेषाङ्क (सन् १६६२) पृष्ठ ६१ पर ।
- ४. चयो द्वितीया शरि पौष्करसादेः। ५. तै० प्रा० ५।३७,३६॥१३।१६॥ १४।२॥१७।६॥ मै० प्रा० ५।३६,४०॥२।१।१६॥२।५।६॥ ६. सद्धिः=इन्द्र-चन्द्रापिशलिगार्यंगालवपौष्करैः (यह कन्नड टीका का संस्कृत रूपान्तर है) पृष्ठ १।

का नाम "पुष्करसन्" था। जयादित्य प्रभृति वैयाकरणों का भी यही मत है।

सन्ति — पौष्करसादि के अपत्य पौष्करसादायन कहाते हैं। पाणिनि ने तौत्वत्यादि गए। में पौष्करसादि पद पढ़ कर उससे उत्पन्न युवार्थक फक् (आयन) प्रत्यय के अलुक् का विधान किया है।

देश--हरदत्त के मत में पौष्करसादि आचार्य प्राग्देशवासी है। वह लिखता है—पुष्करसद: प्राच्यत्वात्। पाणिनीय व्याकरण से भी यही प्रतीत होता है। पौष्करसादायन में "इजः प्राचाम्" सूत्र से युवार्थिक प्रत्यय का लुक् प्राप्त होता है, उस का निषेध करने के लिये पाणिनि ने "तौहवल्यादि" गण में पौष्करसादि पद पढ़ा है। बौद्ध जातकों में पोक्खरसदों का उक्केंब मिलता है, वे प्राग्देशीय हैं।

यज्ञेश्वर भट्ट ने अपनी गग्रस्त्रावली में पौष्करसादि पद का निर्वचन इस प्रकार किया है—

पुष्करे तीर्थविशेषे सीदतीति पुष्करसत्, तस्यापत्यं पौष्करसादिः।

इस निर्वचन के अनुसार षुष्करसत् अजमेर समीपवर्ती पुष्कर चेत्रवासी प्रतीत होता है। पाणिनि के साथ विरोध होने से यज्ञेश्वर भट्ट की ब्युत्पत्ति को केवल अर्थप्रदर्शनपरक समझना चाहिये। अथवा सम्भव है प्राग्देश में भी कोई पुष्कर क्षेत्र हो। वहां की साम्प्रतिक भाषा में ताला बकों ''पोक्स्बर'' कहते हैं।

#### श्रन्यत्र उल्लेख

पौष्करसादि आचार्य के मत महाभाष्य के एक वार्तिक और तैत्तिरीय तथा मैत्रायणीय प्रातिशास्य में उद्भाव हैं, यह हम पूर्व कह चुके। इसका एक मत शांखायन आरण्यक ७। में मिलता है। हिरण्यकेशीय गृद्ध-सूत्र तथा अग्निवेश्य गृद्धसूत्र में पुष्करसादि के मत निर्दिष्ट हैं। है आपस्तम्ब

१. पुष्करसच्छब्दाद् बाह्वादित्वादिञ्, श्रनुशतिकादीनां च (श्रष्टा० ७।३।२०) इत्युभयपदवृद्धिः । काशिका २।४।६३॥ बालमनोरमा, मा० २ पृष्ठ २८७ ॥

२. ऋषा० २।४।६१।। ३. पदमञ्जरी, भाग १, पृष्ठ ४०६।

४. ऋष्टा•२ । ४ । ६० ॥

प. ४।१।६६॥ हमारा हस्तलेख, पृष्ठ १७५ । ६ सद्यः पुष्करसादिः । हि०के० गु०१।६'⊏; तथा ऋफ्रिकेश्य गृह्य १ । १, पृष्ठ ६ द्र० ।

वर्मसूत्र में भी दो बार "बुष्करसादि" आचार्य का उल्लेख हैं। हरदत्त इसे पौष्करसादि आचार्य का निर्देश मानता है और आदिवृद्धि का अभाव छान्दस है<sup>र</sup> ऐसा कहता है। वस्तुतः यहां **एकानुबन्धकृतमनित्यम्**³ इस परिभाग से **सोमेन्द्रश्चरः** के समान वृद्धचभाव मानना चाहिए। र

#### काल

पौष्करसादि पद तौल्वल्यादि' गण में पढ़ा है। षुष्करसत् पद का पाठ यस्कादि बाहादि और अनुरातिकादि गण में मिलता है। कात्यायन और पत अति दोनों ने पुष्करसत् का पाठ अनुरातिकादि गण में माना है। इस से स्पष्ट है कि पाणिनीय गणपाठ में इसका प्रश्नेष नहीं हुआ। तौल्वल्यादिगण में पौष्करसादि पद के पाठ से सिद्ध है कि पाणिनि न केवल पौष्करसादि से परिचित था अपितु उसके अपत्य पौष्करसादायन को भी जानताथा। अतः पौष्करसादि आचार्य पाणिनि से पुर्ववर्ती है यह निर्विवाद है।

पोष्करसादि-शाखा —तैत्तिरीय प्रातिशाख्य ५ । ४० के माहिषेय भाष्य के अनुसार पौष्करसादि ने कृष्ण यजुर्वेद की एक शाखा का प्रवचन किया था। १० शांखायन आरण्यक के उद्धरण से भी यही आभासित होता है। शाखा प्रवक्ता ऋषि प्रायः कृष्ण द्वैपायन के समकालीन थे। अतः पौष्करसादि का काल भारतयुद्ध के आसपास ३१०० वि० पूर्व है।

शुद्धा भिन्ना भोक्तव्येककुिषको काष्यकुत्सो तथा पुष्करसादिः ।१।१६।७॥
यथा कथा च परपरिग्रहणुमिमन्यते स्तेनो ह भवतीति कौत्सहारीतौ तथा कष्वपुष्कर-सादी। १। २८। १॥

२ पौष्करसादिरेव पुष्करसादिः, वृद्ध्यभावश्ञ्जान्दसः । १ । १६ । ७ ॥

३. द्र० म० म० काशीनाथ स्त्रभ्यंकर सम्पादित परिभाषा-संग्रह, पृष्ठ २२ ।

४. J.R.A.S. श्रप्रेल १६२८ में 'पौष्करसादि' पर छपा लेख द्रष्टव्य है।

५. श्रष्टा० २ । ४ । ६१ ॥ ६. श्रष्टा० २ । ४ । ६३ ॥

७ ग्रष्टा० ४।१। ६६ ॥ ५. ग्रष्टा० ७ । ३ । २० ॥

पुष्करसद्ग्रहणाद् वा । श्रयवा यदयमनुशातिकादिषु पुष्करसञ्ज्ञब्दं पठित । महाभाष्य ७।२।१७॥

१०. शैत्यायनादीनां कोडलीपुत्र—भारद्वाज-स्थिवर-कौण्डिन्य —पौष्करसादीनां शाखिनाम्  $\cdots$ ।

## ६--चारायम् ( ३१०० वि० पू० )

आचार्य चारायण ने किसी व्याकरएणशास्त्र का प्रवचन किया था, इस का स्पष्ट निर्देशक कोई वचन उपलब्ध नहीं हुआ। लौगान्नि-गृद्ध के व्याख्याता देवपाल ने ४। १ की टीका में चारायण अपरनाम चारायणि का एक सुत्र और उसकी व्याख्या उद्गशृत की है। वह इस प्रकार है—

तथा च चारायिणसूत्रम्—'पुरुकृते च्छ्रकृयोः'' इति । ''पुरु शब्दः कृतशब्दश्च लुष्यते यथासंख्यं हे क्वे परतः । पुरुच्छ्रदनं पुच्छम्, कृतस्य क्वदनं विनाशनं कृच्छम्' इति ।

यदि यह सूत्र चारायणीय प्रातिशास्य का न हो जिस की अधिक संभावना है, तो निश्चय ही उसके व्याकरण का होगा। महाभाष्य १।१। ७३ में चारायण को वैयाकरण पाणिनि और रौढ़ि के साथ स्नरण किया है। अतः चारायण भी अवश्य व्याकरणप्रवक्ता रहा होगा।

## परिचय

वंश—चारायण पद अपत्यप्रत्ययान्त है, तदनुसार इस के पिता का नाम ''चर'' है। पाणिनि ने नडादिगण<sup>8</sup> में इसका साक्षात् निर्देश किया है। उसी से ऋत इञ् से इञ् होकर चारायणि भी उसी अर्थ में प्रयुक्त होता है।<sup>४</sup>

### ऋन्यत्र उल्लेख

महाभाष्य १।२।७३ में उदाहरण दिये हैं—कम्बलचारायणीयाः, स्रोदन-पािणनीयाः, घृतरौद्धःयाः । वामन ने काशिकावृत्ति ६।२।६९ तथा यत्तवर्मा ने शाकटायन वृति २।४।२ में "कम्बलचारायणीयाः" उदाहरण दिया है ।

कैयट की भूल—कैयट ने महाभाष्य १।१।७३ के उदाहरण की व्याख्या करते हुए लिखा है—कम्बलिप्रयस्य चारायणस्य शिष्या इत्यर्थ:।

यहच्याख्या अगुद्ध है। इस का अर्थ ''कम्बलप्रधानश्चारायणः कम्बल-चारायणः, तस्य छात्राः'' करना चाहिये। अर्थात् आचार्य चारायण के पास कम्बलों का बाहुत्य था, वह अपने प्रत्येक छात्र को कम्बल प्रदान करता था। वानन काशिका ६। २। ६६ में इसी उदाहरण को क्षेप अर्थ में उद्दश्रुत करता है। उसका अभिप्राय भी यही है कि जो छात्र चारायण प्रोक्त ग्रन्थ

१. तुलना करो-पाणिन श्रीर पाणिनि शब्द के साथ।

२. कम्बलचारायणीयाः, स्रोदनपाणिनीयाः, धृतरीढीयाः ।

**३, श्र**प्टा॰ ४ । १ । ६६ । ४. द्रष्टव्य **प्रध** १०४, दि० **१ ।** 

में श्रद्धा न रख कर केवल कम्बल के लोभ से चारायण प्रोक्त ग्रन्थ को पढ़ते हैं वे "कम्बलचारायणीयाः" कहाते हैं।

किसी चारायण का मत वात्स्यायन कामसूत्र में तीन स्थानों पर उद्दधृत है। वारायण का एक मत कौटिल्य अर्थशास्त्र में दिया है—तृ्णमितदीर्ध-मिति चारायणः। वै

शाम शास्त्री सम्पादित मूल अर्थशास्त्र तृतीय संस्करण में 'नारायणः' पाठ है। अर्थशास्त्र के प्राचीन टीकाकार के मत में यह दीर्घचारायण मगध के बाल (=बालक-प्रद्योत) नामक राजा का आचार्य था। अर्थशास्त्र संकेतित कथा का निर्देश निन्दसूत्र आदि जैन ग्रन्थों में भी मिलता है। देखो शाम शास्त्री सम्पादित मूल अर्थशास्त्र की भूमिका पृष्ठ २०। दीर्घचारा- एक निर्देश चान्द्रवृत्ति २।२।१० तथा कातन्त्र दुर्गवृत्ति २।१।१ में भी मिलता है। यह चारायण शास्त्रा प्रवक्ता चारायण से भिन्न और अर्वाचीन है।

#### काल

चारायण कृष्ण य जुर्वेद की चारायणीय गाला का प्रवक्ता है। प्रस् शाला इस समय अप्राप्य है, परन्तु इसका ''चारायणीय मन्त्रार्षाध्याय'' सम्प्रति मिलता है। यह दयानन्द एंग्लो वैदिक कॉलेज लाहीर से प्रकाशित हुआ है। वैदिक शालाओं का अन्तिम प्रवचन भारतयुद्ध के समीप हुआ था। अतः इसका समय विक्रम से लगभग ३१०० वर्ष पूर्व है।

#### ऋन्य ग्रन्थ

चारायणीय संहिता—यह कृष्ण यजुर्वेद की शाखा थी। इसका विशेष वर्णन श्री पं॰ भगवहत्तजी कृत वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १, पृष्ठ २९४, २९५ (द्वि॰ सं॰) पर देखो।

चारायणी शिचा-यह शिचा कश्मीर से प्राप्त हुई थी। उसका उन्नेख इंग्डियन एग्टीक्वेरी जुलाई १८७६ में डाक्टर कीलहार्न ने किया है।

१. १ | १ | १२ | | १ | ४ | १४ | | १ | ५ | २२ |

२. श्रिधि० ५ श्र० ५ ।

३. दीर्घश्चारायगः।

४. इस शाखा का वर्णेन देखो श्री पं॰ भगवदत्त जी कृत वैदिक वारूमय का इतिहास प्रथम भाग; पृष्ठ २६४ (द्वि॰ सं॰)।

साहित्यिक ग्रन्थ नाटकलज्ञ स्वास्त्रकोश के रचियता सागरनन्दी ने चारायण के किसी साहित्यसंबवी ग्रन्थ से एक उद्धरस उद्गधृत किया है।

## ६--काशकृत्स्न (३१०० वि० पू०)

यद्यि पाणिनीय शब्दानुशासन में आचार्य काशकृत्सन का वैयाकरण् रूप में उल्लेख नहीं मिलता, पुनरिप वैयाकरण् निकाय में काशकृत्सन का व्याकरण् पवक्नृत्व अत्यन्त प्रसिद्ध है। महाभाष्य के प्रथम आह्निक के अन्त में आपिशल और पाणिनीय शब्दानुशासनों के साथ काशकृत्सन शब्दानुशासन का उल्लेख मिलता है। वैपिदेव ने प्रसिद्ध आठ शब्दिकों में काशकृत्सन का उल्लेख किया है। शिशीरस्वामी ने काशकृत्सनीय मत का निर्देश किया है। काशकृत्सन व्याकरण् वाङ्मय में उपलब्ध होते हैं। अव तो काशकृत्सन का धानुपाठ भी कन्नाड टीका सहित प्रकाश में अन्याय है। कन्नाड टीका में काशकृत्सन व्याकरण् के लगभग १३५ सूत्र भी उपलब्ध होगए हैं। ध

#### परिचय

पर्याय—काशिका ४।१।४० मे एक उदाहरण है—जिक काश-कृत्स्नम्। जैन शाकटायन की अमोघा वृत्ति ३।२।१६१ मे इस का पाठ है—जिक काशकृत्स्नीयम्। इन दोनों उदाहरणों की नुलना से इतना स्पष्ट है कि उक्त दोनों उदाहरणों में निश्चयपूर्वक किसी एक ही ग्रन्थ का संकेत है। परन्तु, काशकृत्स्न और काशकृत्स्नीय पदों में श्रूयमाण तद्वित-प्रत्यय

श्राह चारायगः—'प्रकरणनाटकयोविंष्कम्भः' इति । नाटकलक्क्प्रस्ककोशः,
 प्रक्ष १६ ।
 प्राणिनिना प्रोक्तं पाणिनोयम्, ख्रापिशलम्, काशकुरूलम् इति ।

१. द्र० पूर्व पृष्ठ ६४। ४. काशकृत्स्ना श्रस्य निष्ठायामिनिट्वमाहुः— श्राप्त्रवस्तः, विश्वस्तः । चीरतरिक्वगी, पृष्ठ १८४ । ५. कैयट-विरचित महाभाष्य प्रदीप २।१।५०:५।१।२१। भर्तृहरिकृत वाक्यपदीय स्वोपक्र टीका, कायड १, पृष्ठ ४०, उस पर कृषभदेव की टीका पृष्ठ ४१।

६. काशकुरस्न व्याकरण के विस्तृत परिचय ग्रीर उसके उपलब्ध समस्त स्वां की व्याख्या के लिए देखिए हमारा ''काशकुरस्न व्याकरण ग्रीर उस के उपलब्ध स्व'' निबन्ध ।

से विदित होता है कि एक काशकृत्स्न-प्रोक्त है और दूसरा दाशकृत्स-प्रोक्त। त्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि काशिका के ४।३।१०१ के उदाहरण की व्यास्या में लिखता है—ग्रापिशलं काशकृत्स्नमिति—ग्रापिशलिकाशकृत्स्निशब्दा-भ्याम् इजश्च (४।२।११२) इत्यण् । अर्थात्, आपिशल और काशकृत्स्न में (अपत्यार्थक इत्रुप्रत्ययान्त ) आपिशलि और काशकृत्स्न गब्दों से प्रोक्त अर्थ में इजश्च सूत्र से अण् प्रत्यय होता है तथा काशकृत्स्नीय पद में अपत्यार्थक अण् प्रत्ययान्त काशकृत्स्न शब्द से प्रोक्त अर्थ में वृद्धाच्छः (४।२।११४) से छ (=ईय) प्रत्यय होता है।

काशकृत्स्न स्रोर काशकृत्स्न का एकत्व—यद्यपि कागकृत्स्न और काशकृत्स्न नामों में अपत्य-प्रत्यय का भेद है, तथापि दोनों नाम एक ही आचार्य के हैं। अकारान्त काशकृत्स्न शब्द से अपत्य अर्थ में स्नत इस्त्र (अष्टा० ४।१।६४) में इस्त्र होकर काशकृत्स्न शब्द निष्पन्न होता है और उसी कशकृत्स्न से अपत्यार्थ में सामान्य विधायक तस्यापत्यम् (अष्टा० ४।१।९२) से अण् होकर काशकृत्स्न शब्द बनता है। यद्यपि स्नत इस् सूत्र तस्यापत्यम् का अपवाद है, तथापि किचरवाद्विषयेऽपि उत्सर्गोऽ भिनिविशते (कहीं-कहीं अपवाद=विशेष विधायक सूत्र के विषय में उत्सर्ग= सामान्य सूत्र की भी प्रवृत्ति हो जाती है) नियम से सामान्य अण् प्रत्यय भी हो जाता है। इसी नियम के अनुसार भगवान् वाल्मीकि ने दागरिथ राम के लिए दागरिथ शब्द का भी प्रयोग किया है। अतः जिस प्रकार एक ही

१. इसी प्रकार, पाणिनि शब्द से भी प्रोक्त ऋथें में ऋण् होंकर 'पाणिन' शब्द निष्पन्न होता । लोक-प्रसिद्ध पाणिनीय पद पाणिन से निष्पन्न होता है। द्र० न्यास ४। ३। १०१ ॥ पूर्व निर्दिष्ट भाष्यवचन 'पाणिनिना प्रोक्त पाणिनीयम्' में ऋथेंनिदर्शन मात्र है, न कि विग्रह । पाणिनि शब्द ऋपिशलि ऋौर काशकृत्ति के समान गोत्रवाची है, उससे 'इन्नश्च' (४। २। ११२) से ऋण् ही होगा ।

२. सीरदेव-परिभाषावृत्ति, संख्या ३३; परिभाषेन्दुशेखर, सं० ५६ । यही नियम स्कन्दस्वामी ने 'ग्रपवादविषये कविदुत्सर्गो दृश्यते' शब्दों से उद्धृत किया है । द्र० निरुक्त-टीका, भाग २, पृ० ८२ ।

३. प्रदीयतां दाश्चरयाय मैथिली । रामका॰ युद्ध॰ १४ । ३ ॥ काशिकाकार ने इस प्रयोग में शेषिववच्चा में 'तस्येदम्' (४ । ३ । १२०) से ऋण् प्रस्यय माना है, वह चिन्त्य है ।

दशरथ-पुत्र राम के लिए दाशरिथ और दाशरथ दोनों शब्द प्रयुक्त होते हैं, उसी प्रकार इण्-प्रत्ययान्त काशकृत्सिन और अण्-प्रत्ययान्त काशकृत्सन दोनों शब्द निश्चय एक ही व्यक्ति के वाचक हैं।

काशकृतिस्न का अन्यत्र उल्लेख—महाभाष्य के प्रथम आह्निक के अन्त में प्रन्यवाची पाणिनीय और आपिशल के साथ 'काशकृत्सन' पद पढ़ा है उस से व्यक्त है कि पत्रश्राल उस को काशकृत्स्न प्रोक्त मानता है। पत्रश्राल ने काशकृत्स्न आचार्य प्रोक्त मीमांसा का असकृत् उल्लेख किया है। महाकवि भाम के नाम से प्रसिद्ध यज्ञफल नाटक में भी काशकृत्स्न प्रोक्त काशकृत्स्न मीमांसाशास्त्र का उल्लेख है। कात्यायन ने भी अपने श्रीत सूत्र में काशकृत्स्न आचार्य का उल्लेख किया है। अमोघा वृत्ति के 'काशकृत्स्नीयम्'' निर्देश के अनुगर व्याकरण्डवका काशकृत्स्न है।

काशक्तरस्न का अन्यत्र उरुलेख—वोपदेव ने अष्ट शाब्दिकों में काश-कृत्स्न का उल्लेख किया है। अने शाकटायनीय अमोधा वृत्ति के पूर्वनिर्दिष्ट त्रिकं काशकृतस्नीयम् उदाहरण में स्मृत ग्रन्थ का प्रवक्ता तद्धित प्रत्यय की व्यवस्थानुसार काशकृतस्न है। भट्ट पराशर ने तत्त्वरत्नाकर ग्रन्थ में

१. इसी प्रकार पाणिनीय तन्त्र के प्रवक्ता के लिए पाणिनि-पाणिन, वार्तिक-कारके लिए कात्य-कात्यायन, संग्रहकार के लिए दान्ति-दान्नायण दो दो शब्द प्रयुक्त होते हैं। इनके लिए इसी ग्रन्थ के तत्तत् प्रकारण द्रष्टव्य हैं।

२. काशकुरित्तना प्रोक्तं काशकुरत्नम् । इम्म्य [ ग्रष्टा॰ ४ । २ । ११२ ] से गोन्नप्रत्ययान्त से श्र्यप्रत्यय । ग्रापिशलं काशकुरत्नमितिः—श्रापिशलिकाशकुरित्त-श्राद्याभ्यामित्रम्भेत्यय् । न्यास ४ । ३ । १०१ ॥ काशकुरत्नेन प्रोक्तं काशकुरत्नीयम् । इद्धाच्छः ( श्रष्टा॰ ४ । २ । ११४ ॥ ) सूत्र से ग्रयप्रत्ययान्त से छ [ = ईय ] प्रत्यय । न्यासकार ने ६ । २ । १६ ॥ पर "काशकुरत्नेन प्रोक्तमित्यय्" लिखा है, वह श्रशुद्ध है । ४ । २ । ११४ से प्राप्त छ का निषेष कौन करेगा । श्रदाः यहां न्यास ४ । ३ । १०१ कं सहशः 'काशकुरित्नना प्रोक्तमित्यय्" गठ होना चाहिये ॥

३. महाभाष्य ४ । १ । ११४, ६३ ॥ ४ । ३ । १५५ ॥

४. काशकुरस्तं मीमांसाशास्त्रन । ऋंक ४, पृष्ठ १२६ । इस ग्रन्थ की प्रामाणिकता ऋभी परीत्वृष्णीय है।
 ५. सद्यस्त्वं काशकुरिस्तः । ४ । ३ । १७ ॥

६. देखो इसी प्रष्ठ की टि०१। ७. पूर्व प्रष्ठ ४८।

संकर्ष काण्ड (मीमांसा अ॰ १३-१६) को काशकृत्स्न प्रोक्त कहा है। भट्टभास्कर ने रुद्रध्याय के भाष्य में काशकृत्स्न का यजुःसम्बन्धी एक मत उद्दश्त किया है। बौधायन गृह्य में काशकृत्स्न का मत निर्दिष्ट है। वेदान्त-सूत्र में काशकृत्स्न का मत स्मृत है। आपस्तम्ब श्रीत के मैसूर संस्करण के सम्पादक सो॰ नरसिंहाचार्य ने भाग १ की भूमिका पृष्ठ ४४ तथा ४७ में संवर्षकाण्ड को काशकृत्स्न-प्रभव माना है।

दोनों एक ही व्यक्ति—उपर्युक्त ग्रन्थों में स्मृत काशकृत्ल और काशकृत्सिन दोनों नाम एक ही व्यक्ति के हैं, यह हम पूर्व प्रतिपादित कर चुके हैं। तथा उपर्युक्त उद्धरणों में जहां जहां काशकृत्सिन का स्मरण है, वहां सर्वत्र एक ही व्यक्ति स्मृत है, इसमें अग्रुमात्र सन्देह नहीं।

वंश--बौधायन श्रौतसूत्र के प्रवराध्याय (३) में लिखा है-

भृगृ्णामेर्वादितो व्याख्यास्यामः "पैङ्गलायनाः, वैहीनरयः. काश-कृत्स्नाः, पाणिनिर्वालमीकिः " अपिशलयः ।

इस वचन से स्पष्ट है कि काशकृत्स्न-गोत्र भृगुवंश का है। अतः काशकृत्स्न आचार्य भागव है।

पितृ-नाम—काशकृत्स्न और काशकृत्स्न में निर्दिष्ट तिद्धत-प्रत्यय के अनुसार इन नामों का मूल शब्द कशकृत्स्न था। वर्धमान ने गर्णरब्न-महोदधि में कशकृत्स्न शब्द की ब्युत्पत्ति इस प्रकार लिखी है—

कशाभिः क्रन्तन्ति 'कृते क्स्ने ङशाट्खे च हस्वश्च बहुलम्" इत्यनेन हस्वत्वे कशकृत्स्नः। <sup>ह</sup>

अथांत्—कशापूर्वक कृती छेदने धातु से ऋत्र प्रत्यय और आकार को हस्व होता है।

श्राचार्य-नाम-तत्त्वरत्नाकर ग्रन्थ में भट्ट पराशर ने काशकृत्स्न की

१. त्राष्ट्री श्रनुवाका ऋष्टी यज्ंषि इति काशकुत्स्नः । पूना संस्क० पृष्ठ २६ ।।

२. तत्त्वरकाकराख्ये भद्रपराशरग्रन्थे संकर्षाख्यश्चतुर्लेच्चणात्मको मध्यकाषडः काशकुरूनकृत इत्युच्यते । ऋधिकरणसारावली-प्रकाशिका में उद्भृत । द्र० मद्रास राजकीय हस्तलेख सूची, भाग ४, खरड १ बी. नं० ३५५०, पृष्ठ ५२८१ ।

श्राधारं प्रकृतिं प्राह दविंहोमस्य बादिः । श्रामिहोत्रिकं तथात्रेयः काश्रकुल्स-स्वपुर्वताम् ।।
 भ. श्रविधतेरिति काश्रकुल्मः । १ । ४ । २२ ॥

५. इस स्त्र का मूल श्रन्वेषणीय है।

६. पृष्ठ ३४ ।

बादरायण का शिष्य कहा है। शवादरायण कृष्ण द्वैपायन का ही नाम है, ऐसा भारतीय ऐतिहासिकों का मत है। र

शिष्य — काशिका-वृत्ति (६।२।१०४) में उदाहरण हैं — पूर्व काश-कृत्स्नाः, अपरकाशकुत्स्नाः । इन उदाहरणों से स्पष्ट है कि काशकुत्स्न के अनेक शिष्य थे और वे पूर्व तथा अपर दो विभागों में विभक्त माने जाते थे। किस सीमा को मान कर पूर्व और अपर का भेद किया जाता था, यह अज्ञात है।

जिस प्रकार पाणिनि ने कुछ शिष्यों को अष्टाध्यायी का लघुपाठ पढ़ाया और कुछ को महापाठ और वे क्रमशः पूर्वपाणिनीय तथा ऋपर-पाणिनीय नाम से प्रसिद्ध हुए। उसी प्रकार सम्भव है काशकृत्स्न ने भी अपने शास्त्र का दो रूपों से प्रवचन किया हो। निरुक्त आदि अनेक प्राचीन शास्त्रों के लघु और महन् दो दो प्रकार के प्रवचन उपलब्ध होते हैं।

देश—काशकृत्स्न आचार्य कहाँ का निवासी था, यह अज्ञात है। पाणिनि अरीहणादि गण (४।२।६०) में काशकृत्स्न पद पढ़ता है। वर्धमान यहाँ कशकृत्स्न का निर्देश करता है। तदनुरार, काशकृत्स्न अथवा कशकृत्स्न से निर्मित अथवा जहाँ इनका निवास था, वह नगर अथवा देश काशकृत्स्नक कहलाता था, इतना निश्चित है। पर इस नगर अथवा देश की स्थिति कहाँ थी, यह अज्ञात है।

काशकुरस्न सम्भवतः उत्तरभारतीय—दैवं ग्रन्य का व्याख्याता कृष्णलीलागुकमुनि पुरुषकार पृष्ठ ९१ पर लिखता है—

धनपालस्तु तमेव प्रस्तुत्याह—वनुं घटादिषु पठन्ति द्रमिडाः। तेषां (नित्यं) मित्संङ्गा—चनयति। श्रार्यास्तु विभाषा मित्त्वमिच्छन्ति। तेषां वानयति वनयति।

- रयारहवीं ऋखिल भारतीय श्रोरियण्टल कान्फ्रेंस हैदराबाद १६४१ के लेखों
   का संदोप, पृष्ठ ८५, ८६।
   र. श्री पं० भगवहत्त्वजी रचित वैदिक वाकमय का इतिहास, ब्राह्मण और श्रारण्यक भाग, पृष्ठ ८६।
- े ३. इसी ग्रन्थ का 'पाणिनि श्रौर उसका शब्दानुशासन' श्रध्याय का श्रन्तिम भाग। ४. द्र० इसी पृष्ठ की टिप्पली ३।
- 4. डा॰ वासुदेवशरराजी श्रग्रवाल ने 'काशकुरून' शुद्ध पाठ माना है— 'पाशिपनिकालीन भारतवर्ध', पृ॰ ४८८ ।

अर्थात्—धनपाल कहता है कि द्रिमिड वनु धातु का 'वनयित' हूप मानते हैं और आर्थ 'वानयित' तथा 'वनयित' दो हूप।

काशकृत्सन-धातुपाठ के ग्लास्तावनुवमश्वनकम्प्यमिचमः सुत्रानुसार 'वन' धातु की विकला से मित्-संज्ञा होती है और वानयित, वनयित दो रूप निष्यन्न होते हैं। इस से संभावना होती है कि काशकृत्सन उत्तर-देशीय हो।

काल हमारे स्वर्गीय मित्र पं०श्री क्षितीशचन्द्रजी चट्टोपाध्याय (कलकत्ता ) का विचार है कि काशकृत्स्त पाणिति से उत्तरवर्त्ती है, परन्तु उन्होंने इस विषय में कोई प्रमाण नहीं दिया।

पाणिनि से पूर्ववर्त्ता—काशकृत्स्न निश्चय ही पाणिनि से पूर्ववर्त्ती है। इस में निम्न लिखित प्रमाण है—

- १. पाणिनीय गणपाठ के अन्तर्गत उपकादि गण (२।४।६९) में कशकृत्स्न और अरीहणादि गण (४।२।५०) में काशकृत्स्न है शब्द पठित है।
- २. वेदान्तसूत्र निश्चय ही पाणिनि से प्राचीन हैं। अतः उनमें स्मृत आचार्य कृष्ण द्वेपायन का समकालिक होगा, अथवा उससे पूर्ववर्त्ता ।
- ३. तत्त्वरत्नाकर के रचियता भट्ट परागर ने काशकृत्स्न को बादरायण अर्थात् कृष्ण् द्वैपायन का शिष्य माना है।
- ४. महाभाष्य पस्पशाहिक के अन्त में क्रमशः पाणिनि आपिशलि और काशकृत्स्नप्रोक्त ग्रन्थों का उल्लेख है—पाणिनिना प्रोक्तं पाणिनीयम्, स्त्रापिशलम्, काशकृत्स्नम् ।
  - १. काशकुरस्न-धातुपाठ कन्नड-टीका, पृ० १४३ ।
  - २. टेक्रिकल टर्म्स त्राफ् संस्कृत-ग्रामर, पृष्ठ २, ७७।
- ३. काशिका, चान्द्रवृत्ति ग्रीर जैनेन्द्रमहावृत्ति में 'काशकृरून' पाठ मिलता है, वह श्रशुद्ध है। भोज ग्रीर वर्धमान ने 'क्शक्रूरन' पाठ माना है। देखो क्रमशः सरस्वतीक्रग्राभरग् ४। १। १६४ तथा गग्रास्वमहोद्धि क्षीक ३०, पृष्ठ ३३,३४। वर्धमान ने विश्रान्तविद्याधर व्याकरण् के कत्ती वामन के मत में 'कशक्रुरून' पाठ दर्शाया है। ग० म० पृष्ठ ३४। वर्षमान द्वारा यहां काशक्रुरून पाठान्तर का उल्लेख न होने से व्यक्त है: कि उसके समय में काशिकादि ग्रन्थों में 'कशक्रुरून' ही पाठ था, ग्रातः काशिका में सम्प्रति उपलम्यमान 'काशक्ररून' प्रमादपाठ है।

इनमें आपिशलि निश्चय ही पािग्रिनि से पूर्ववर्त्ती है। अत एव उसका पािग्रिनि के अनन्तर निर्देश किया है। इसी कमानुसार काशकृत्स्न न केवल पािग्रिनि से पूर्ववर्त्ती होगा, अपिनु वह आपिशलि से भी पूर्ववर्त्ती होगा।

- ४. पांच छः वर्ष हुए काशकृस्तन का धातुपाठ कन्नड-टोका-सिहत प्रकाशित हुआ है। उसमें पाणिनि के धातुपाठ की अभेचा लगभग ४४० धातुएँ अधिक हैं। भारतीय ग्रन्थ-प्रवचन-परिपाटी के अनुसार शास्त्रीय ग्रन्थों का उत्तरोत्तर संचेपीकरण हुआ है। व्याकरण के उपलब्ध ग्रन्थों के अवलोकन से भी इस बात की सत्यता भली भाति समझी जा सकती है। इससे मानना होगा कि काशकृत्सन-धातुपाठ पाणिनीय धातुपाठ से प्राचीन है।
- ६. काशकृत्सन-धातुपाठ में अनेक धातुओं के दो-दो रूप हैं। यथा ईड ईल स्तुती (पृष्ट १७०)। पाणिनि ने इनमें से केवल ईड रूप पढ़ा है। अत एव उत्तरवर्ती वैयाकरण इडा और इला शब्दों की सिद्धि एक ही ईड धातु से करते हुए ड-ल वर्णों का अभेद मानते हैं।
- ७. काशकृत्सन-धातुपाठ में अनेक ऐसी धातुएँ हैं, जो उभयपदी हैं। उनके परस्मैपद और आत्मेनपद दोनों प्रक्रियाओं में रूप होते हैं। यथा वस निवासे ( पृष्ठ १६१ ), दुआ्रोश्वि गतिबृद्ध्यो (पृष्ठ १६१) और वद् व्यक्तायां वाचि ( पृष्ठ १६१ )। पाणिनि इन्हें केवल परस्मैपदी मानता है।

संख्या ६ के प्रमाण से विदित होता है कि काशकृत्स्न के समय ईंड और ईंख दोनों धातुओं के आख्यात के स्वतन्त्र प्रयोग लोक में प्रचलित थे। इसीलिए उसने दोनों धातुओं को स्वतन्त्र रूप में पढ़ा। परन्तु पाणिनि के समय ईंड धातु के ही रूप लोकप्रचलित रह गये। अतः उसने ईंल का पाठ नहीं किया. केवल ईंड धातु ही पढ़ी। इसी प्रकार संख्या ७ के अनुसार काशकृत्स्न के धातुपाठ में बस्त, श्वि और बद धातु को उभयपदी पढ़ना इस बात का प्रमाण है कि उसके काल में इन धातुओं के दोनों प्रकार के रूप लोक में प्रचलित थे। पाणिनि के समय केवल परस्मैपदी पढ़ा।

महाभाष्य ५ । १ । २१ पर कैयट लिखता है—

## श्रापिशलकाशकुत्स्नयोस्त्वग्रन्थ इति वचनात् ।

अर्थात्—आपिशल और काशकृत्सन-व्याकरण में पाणिनीय शतास उन्यतावशते (४।१।२१) सूत्र के स्थान में शतास उन्यतावग्रन्थे पाठ था। आपिशिल पाणिनि से प्राचीन है। अतः उसके साथ स्मृत काशकृत्स्न भी पाणिनि से प्राचीन होगा। इतना ही नहीं, यदि यह माना जाय कि पाणिनि ने आपिशिलि के सूत्रपाठ में कुछ अनौचित्य समझकर ऋयन्थे का ऋशते रूप में परिष्कार किया है, तो निश्चय ही मानना होगा कि आपिशिल के समान ऋयन्थे पढ़ने वाला काशकृत्स्न भी पाणिनि से पूर्वभावी है। यह नहीं हो सकता कि पाणिनि आपिशल-सूत्र का परिष्कार करें और पाणिनि से उत्तर-वर्त्ती (जैसा कुछ व्यक्ति मानते हैं) काशकृत्स्न पाणिनि के परिष्कार को छोडकर पूनः आपिशिल के अपरिष्कृत अंश को स्वीकार कर ले।

 ६. भर्त्तृ हिर के तदर्हिमिति नारब्धं सूत्रं ज्याकरणान्तरे वचन की व्याख्या करता हुआ हेलाराज लिखता है—

त्रा**पिशलाः काशकृत्स्नाश्च स्त्रमेतन्नाधीयते** । वाक्यपदीय, काण्ड ३, पृ० ७१४ ( काशी-संस्क० ) ।

अर्थात्—आपिशल और काशकृत्स्न व्याकरण् में पाणिनि द्वारा पठित 'तदर्हम्' सूत्र नहीं था ।

प्रतीत होता है, आपिशल और काशकृत्स्न व्याकरण में तद्हेम् सूत्र के न होने के कारण ही महाभाष्यकार पत अलि ने पाणिनि के इस सूत्र की आवश्यकता का प्रतिपादन बड़े यत्र से किया है। यदि काशकृत्स्न पाणिनि से उत्तरवर्त्ती होता, तो निश्चय ही बह पाणिनि का अनुकरण करता, न कि आपिशलि का।

१०. कातन्त्र-व्याकरण में एक मूत्र है - भिस् ऐस् वा । अर्थात् अका-रान्त शब्दों से परे तृतीया विभक्ति के बहुवचन 'भिस्' के स्थान में 'ऐस्' विकल्प करके होता है ।° यथा, देवेभिः, देवै: ।

कातन्त्र काशकृत्स्न-तन्त्र का संक्षेप है, यह आगे सप्रमाण लिखा जायगा। तदनुसार कातन्त्रकार ने यह सूत्र अथवा मत काशकृत्स्न से लिया होगा। पाणिनि के अनुपार लोक में केवल ऐस् के देवै: आदि प्रयोग होते हैं। कातन्त्र विशुद्ध लौकिक शब्दों का व्याकरण है अतः, उसका उपजीव्य काशकृत्स्न व्याकरण उस भाषा में भिस्

१. टीकाकारों ने इस सूत्र के ऋर्थ में बड़ी खींचातानी की है।

२. शर्ववर्मणुस्तु वन्तनाद् भाषायामध्यवसीयते । नश्चयं ( कातन्त्रकारः ) ञ्चान्दसान् शब्दान् व्युत्पादयति । कातन्त्रवृत्ति, परिशिष्ट पृ० ५३० ।

और ऐस् दोनों के देवेभिः, देवैः दोनों रूप प्रयुक्त रहे हों। वह काल पार्सिन से निश्चय ही पर्याप्त प्राचीन रहा होगा।

११. पाणिनीय धातुपाठ के जुहोत्यादि गए। के तथा स्वादि गए। के अन्त में छुन्दिस गणसूत्र का निर्देश करके जो धातुएँ पढ़ी हैं, प्रायः वे सभी धातुएँ काशकृत्स्न-धातुपाठ में छुन्दिस निर्देश के विना ही पढ़ी गई हैं। इससे प्रतीत होता है कि काशकृत्स्न पाणिनि से बहुत प्राचीन है। पाणिनि के समय वैदिक मानी जानेवाली धातुएँ उसके काल में लोक में भी प्रचलित थीं। अन्यथा, वह भी पाणिनि के समान इनके लिए छुन्दिस का निर्देश अवश्य करता।

इन उपर्यु क प्रमाणों और हेतुओं से स्पष्ट है कि काशकृत्स्न पािस्पित से निश्चय ही बहुत पूर्ववर्त्ती है। इतना ही नहीं, हमारे विचार में तो काशकृत्स्न आपिशलि से भी प्राचीन है!

पश्चात्य ऐतिहासिक पाणिनि को विक्रम से ४००—६०० वर्ष पूर्व मानते हैं। यह मत भारतीय अनवच्छिन्न परम्परा के अनुसार नितान्त मिथ्या है। पाणिनि विक्रम से निश्चय ही २९०० वर्ष आचीन है, यह हम इस ग्रन्थ में पाणिनि के प्रकरण में सप्रमाण लिखेंगे। तदनुसार, काशकृत्स्न का काल भारत-युद्ध (२१०० वि० पूर्व) के समीप अथवा उससे पूर्व मानना होगा।

काशकृत्सन को पाणिनि से पूर्ववर्त्ती मानने में एक प्रमाण बायक हो सकता है। वह है काशिका ६। २। ३६ का पाठ—ग्रापिशलपाणिनीयाः, पाणिनीयरोढियाः, रौढीयकाशकृत्स्नाः । इनमें आपिशिल निश्चय ही पाणिनि से पूर्ववर्त्ती है। यदि अगले उदाहरणों में भी इसी प्रकार पौर्वापर्यव्यवस्था मानी जाय, तो पाणिनि से अर्वाचीन रौढि और उससे अर्वाचीन काशकृत्सन को मानना होगा। परन्तु यह कल्पना पूर्व उद्दश्त प्रमाणों से विरुद्ध होने के कारण चिन्त्य है। इतना ही नहीं, वर्धमान के मतानुसार पाणिनीयरोढीयाः रौढीयपाणिनीयाः दोनों प्रकार के प्रयोग होते हैं (गण्यत्ममहोदिध, पृष्ट २६)। अतः स्पष्ट है कि काशिका के उपर्युक्त उदाहरणों में कालकम अभिप्रेत नहीं है।

## ग्रन्थ परिचय

नाम--अभी कुछ वर्ष हुए, काशकृत्स्न का कन्नडःटीका सहित जो धातुपाठ प्रकाशित हुआ है, उसका नाम है--काशकृत्स्न शब्दकलाप धातुपाठ । इस नाम में शब्दकलाप' पद धातुपाठ का विशेषण है, अथवा काशकृत्सन के शब्दानुशासन का मूल नाम है, यह सन्दिग्ध है । शब्दानां प्रकृत्यात्मिकां कलां पाति रक्षति ( =शब्दों की प्रकृति रूप कला=श्रंश की रक्षा करता है ) ब्युत्पत्ति के अनुसार यह धातुपाठ का विशेषण हो सकता है । परन्तु हमारा विचार है कि शब्दकलाप काशकृत्सन-शब्दानुशासन का प्रधान नाम था । इसमें निम्न हेतु है—

कातन्त्र, अपरनाः कलापक-व्याकरण् के कलापक नाम में ह्रस्व अर्थे में जो 'क' प्रत्यय (अष्ठा॰, ५।३।८६) हुआ है, उससे प्रतीत होता है कि कातन्त्र-व्याकरण जिस तन्त्र का संचिप्त संस्करण् है, उसका मूल नाम 'कलाप' है। हम आगे सप्रमाण सिद्ध करेंगे कि वर्तमान कातन्त्र, अपरनाम कलापक अथवा कौमार-व्याकरण् काशकृत्स्न के महातन्त्र' का ही संचेप है। अतः काशकृत्स्न के शब्दानुशासन का मूल नाम 'कलाप' ही प्रतीत होता है।

शन्दकताप का ऋथें—हम बहुत विचार के अनन्तर इस परिणाम पर पहुँचे हैं कि शन्दकताप पद का अर्थ ''शब्दों की कलाओं=अंशों का पान करनेवाला'' अर्थात् किसी बृहत् शब्दानुशासन का संचिप्त संस्करण है। इसमें निम्न कारण हैं—

काशिका ४। ३। ११४, जैन आकटायन ३।१।१८२ की चिन्तामिए-वृत्ति तथा सरस्वती-कर्गठाभरण ४।३।२४४ की हृदयहारिस्मी टीका में एक

१. सम्प्रति इसका 'कलाप' नाम से भी व्यवहार होता है। यह व्यवहार चिन्त्य है।
२. दशपादी-उर्ग्णादि-वृत्तिकार ने ३। ५ (पृ० १३०) पर कलापक शब्द में 'कला' उपपद होने पर 'श्राङ्-पूर्वक 'पा पाने' धातु से 'स्बुन्' प्रत्यय माना है। श्राचार्य हेमचन्द्र ने भी श्रपने धातुपारायण (पृ० ६) तथा उग्गादिवृत्ति (पृ० १०) में दशपादी-वृत्तिकार का ही श्रनुसरण किया है। ऊपर के विवेचन से स्पष्ट है कि दोनों लेखकों की व्युत्पत्तियां श्रग्रुद्ध हैं।

३. कातन्त्र शब्द का ऋर्थ भी ईषत्-तन्त्र ही है।

४. कातन्त्र की रचना छोटे बालकों के लिए हुई, यह इस नाम से स्पष्ट है।

५. हमारे विचार में गायकवाड़-संस्कृत-सीरिज में प्रकाशित बालिद्वीपीय ग्रन्थ-संग्रह के अन्तर्गत कारक-संग्रह के अन्तिम श्लोक "कातन्त्रं च महातन्त्र' दृष्वा तेन उवाच" में स्मृत महातन्त्र कातन्त्र का उपजीव्य काशक्रत्व-तन्त्र ही है।

उदाहरण् है—काशकृत्स्नं गुरुलाववम् । यह उदाहरण जिस सूत्र का है, उसके अनुसार इसका अर्थ है—काशकृत्स्न ने किसी के उपदेश के विना अपनी प्रतिमा से अपने शास्त्र में शब्दों के गौरव-लाघव का विचार करके अनन्त शब्दराशि में से लोकप्रसिद्ध मुख्य शब्दों का ही उपदेश किया और अप्रसिद्ध शब्दों को छोड़ दिया । अर्थात् काशकृत्स्न ने शब्द-शास्त्र के संक्षेप करने में शब्दों के गौरव=प्रसिद्धि और लाघव=अप्रसिद्धि पर अधिक ध्यान दिया । अतः उक्त उदाहरण् से स्पष्ट है कि काशकृत्स्न ने किसी पूर्व व्याकरण-शास्त्र में अप्रसिद्ध शब्दविषयक सूत्रों को कम कर दिया, अर्थात् किसी पूर्व अतिबृहत् शास्त्र का संक्षेप से उपदेश किया । इसलिए शब्दकलाप का हमारे द्वारा उपरि-विवृत अर्थ ही ठीक प्रतीत होता है ।

काशकृत्सन-धातुपाठ के सम्भादक श्री ए० एत्० नर्रासिहिया ने उक्त ग्रन्थ की भूमिका में 'शब्दकलाप' नाम के विषय में अपना कुछ भी विचार प्रकट नहीं किया । केवल 'काशकृत्सन शब्दकलाप-धातुपाठ नाम के कारण कुछ लोगों का कहना है कि इसका सम्बन्ध कलाप-ब्याकरण से है । कलाप-व्याकरण के कुमार-ब्याकरण और कातन्त्र-व्याकरण नामान्तर हैं' इतना हो लिखकर इस प्रश्न को टाल दिया है ।

परिमाण्-—काशकृत्सन-व्याकरण् में कितने अध्याय, पाद तथा सूत्र थे, इसका निर्देशक कोई साचात् वचन उपलब्ध नहीं होता, परन्तु काशिका और अमोधा वृत्ति में उद्दशृत त्रिकं काशकृत्क्वम्, त्रिकं काशकृत्क्वीयम् उदाहरणों से इतना स्पष्ट है कि काशकृत्क्व के किसी सूत्रात्मक ग्रन्थ में तीन अध्याय थे। हमारे विचार में उक्त उदाहरणों में स्मृत अध्यायत्रयात्मक काशकृत्क्व ग्रन्थ व्याकरणविषयक था, इसमें निम्न हेतु हैं —

- १. काशिका, ४ । १ । ४६ तथा जैन शाकटायन, ३ । २ । १६१ की अमोघा वृत्ति में पूर्वोद्वधृत उदाहरणों के साथ निर्दिष्ट ऋष्टकं पाणिनीयम् आदि उदाहरणों में जितने अन्य सूत्र-ग्रन्थ स्मरण किये गये हैं, वे सब निश्चय ही व्याकरणविषयक हैं। इसलिए साहचर्य-नियम से उनके साथ स्मृत काशकृत्स्त्र का अध्यायत्रयात्मक ग्रन्थ भी व्याकरणविषयक ही होना चाहिए।
- २. कलापक अपरनाम कातन्त्र व्याकरण काशकृत्स्न व्याकरण का संचेप है, यह हम आगे सप्रमाण लिखेंगे। मूल कातन्त्र व्याकरण में भी तीन ही

अध्याय हैं। अत: यह अधिक सम्भव है कि कातन्त्र-व्याकरण के उपजीव्य काशकृत्स्र-व्याकरण में भी तीन ही अध्याय रहे हों।

पाणिनि-व्याकरण के संक्षेपक चन्द्रगोमी ने अपने व्याकरण में पाणिनीय तन्त्रवत् आठ ही अध्याय रखे थे। पाणिनि तथा चान्द्र व्याकरणों के अनुसत्त्र्या भोज ने भी अपने सरस्वतीकर्यात्ररण नामक व्याकरण को आठ अध्यायों में ही विभक्त किया है। इतना ही नहीं, स्वयं पाणिनि ने भी व्याकरण और शिक्षा-सूत्रों को अपने उपजीव्य आपिशल-व्याकरण और शिक्षा-सूत्रों को अपने उपजीव्य आपिशल-व्याकरण और शिक्षा-सूत्रों के अनुसार कमशः आठ अध्यायों तथा आठ प्रकरणों में ही विभक्त किया है। इसी प्रकार कातन्त्र के व्याकरण प्रवक्ता ने भी तीन अध्यायों का विभागीकरण अपने उपजीव्य काशकृत्स्र तन्त्र के अनुस्त्र ही किया हो, यह अधिक सम्भव है। हमारे इस अनुमान की पृष्टि इससे भी होती है कि कातन्त्र धानुपाठ में काशकृत्स्र धानुपाठ के समान ही धानुओं को नव गर्णों में विभक्त किया है (जुहोत्यादि को अवादि के अन्तर्गत माना है।)

प्रति ऋध्याय पादः संख्या—काशकुत्त्र-व्याकरण् के प्रत्येक अध्याय में कितने पाद थे, यह ज्ञात नहीं। काशकृत्त्र से लघु पाणिनीय तन्त्र में आठ अध्याय हैं और प्रति अध्याय चार-चार पाद। ऐसी अवस्था में काशकृत्त्र व्याकरण के तीन अध्यायों में प्रति अध्याय पाद-संख्या चार से अवश्य ही अधिक रही होगी। कातन्त्र के तीन अध्यायों में क्रमशः पांच-पांच तथा दस पाद हैं।

- १. मूल कातन्त्र ग्राख्यातान्त है । उत्तर कुदन्त-भाग ( ग्रध्याय ४ ) कात्यायन द्वारा परिवर्द्धित है । इसकी मीमांसा कातन्त्र के प्रकरण में देखिए ।
- २. उपलब्ध चान्द्र व्याकरण में केवल छुट ही ग्रध्याय हैं, परन्तु मूल प्रन्य में ग्राठ ग्रध्याय थे। बौद्धमतानुयायियों की उपेद्धा के कारण ग्रन्त के खरवैदिक-प्रक्रिया-सम्बन्धी दो ग्रध्याय लुप्त हो गये। हमने इन लुप्त दो ग्रध्यायों के श्रनेक सूत्र उपलब्ध कर लिये हैं। द्रष्टव्य इसी प्रन्थ का 'पाणिनि से ग्रावीचीन वैयाकरण' श्रध्याय में चान्द्र व्याकरण का प्रकरण।
- ३. हरदत्त के लेखानुसार (पदमक्तरी, भाग १, पृ० ६-७) पाियानीय व्याकरण् का उपजीक्य ब्रापिशल-व्याकरण् है । ब्रापिशल ब्रीर पाियानीय-शिचा के लिए द्र० हमारे द्वारा सम्पादित 'शिचालुत्राणि' (ब्रापिशलपाियानीयचान्द्र-शिचासूत्र) प्रनथ । इन शिचासूत्रों का नया संस्करण् शीव प्रकाशित होगा ।

काशकृत्स्न-तन्त्र पािग्निय तन्त्र से विस्तृत—हम पहले लिख चुके हैं कि काशकृत्स्न का शब्दानुशासन किसी प्राचीन महातन्त्र का संचिष्ठ प्रवचन है। मूल काशकृत्स्न न्याकरण के अनुपलब्ध होने पर भी हमारा विचार है कि काशकृत्स्न का व्याकरण संचिष्ठ होते हुए भी पािग्निय अनुगासान की अपेज्ञा अधिक विस्तृत था। इसमें निम्नाङ्कित हेतु हैं—

१. काशकृत्स्न-च्याकरण के आज हमें जितने सूत्र उपलब्ध हुए हैं, उनकी पाणिनीय सूत्रों के साथ तुलना करने से विदित होता है कि काशकृत्स्न-च्याकरण में अनेक ऐसे पदों का अन्वाख्यान था, जिनका पाणिनीय तन्त्र में निर्देश नहीं है। यथा ---

- (क) ब्रह्म-बहें हरो मनि (पृ०६७)।
- ( ख ) कश्यप, कशिषु कशेर्यप ईपुश्च ( पृ० ७६ )।
- (ग) पुलस्त्य, अगस्ति -पुल्यगिभ्यामस्त्योऽस्तिश्च (पृ० ७६)।
- ( घ ) लदमी, लदम, लदमग्-लदोर्मीमन्मनाः ( पृ० २४३ )।
- २. चन्नवीरकवि-कृत कन्नड-टीका-सहित जो धातुपाठ प्रकाशित हुआ है, उसमें पाणिनीय धातुपाठ से लगभग ४५० धातुएँ अधिक हैं।

जिस व्याकरण में धातुओं की संख्या जितनी अधिक होगी, निश्चय ही वह व्याकरण भी उतना हो अधिक विस्तृत होगा।

वैशिष्टच-किस व्याकरण में क्या वैशिष्टच है, इसका ज्ञान विभिन्न व्याकरण ग्रन्थों में उल्लिखित निम्नाङ्कित उदाहरणों से होता है। यथा-

१. ऋापिशलं पु॰करस्म् ।³ काशिका, ४ । ३ । ११४ ।। ऋापिशलमान्तःकरस्म् ।³ संरस्वतीकस्ठाभरस्, हृदयहारिस्सो टीका

४ । ३ । २४४ ॥

२. पािंगियमकालकं व्याकरणम् । काशिका, ४ । ३ । ११४, जैन शाकटायन, चिन्ताभिंग-वृत्ति ३ । १ । १८२ ॥

१. वस्तुतः काशकृत्स्व-धातुपाठ में लगभग ६५० धातएं ऐसी हैं, जो पािश्तिय धातुपाठ में नहीं हैं। लगभग २०० धातुएं पािश्विनीय धातुपाठ में ऐसी हैं, जो काशकृत्स्व-धातुपाठ में नहीं हैं। ऋतः दोनों अन्यों की पूर्ण धातु-संख्या की दृष्टि से काशकृत्स्व-धातुपाठ में ४५० धातुएं ऋषिक लिखी हैं।

२, इन उदाहरणों का ऋभिप्राय ऋसष्ट है। वामन ने काशिका वृत्ति ६।२।१४ में 'ऋ।पिशल्युपकं गुरुलाघवन' उदाहरण दिया है। हमारा विचार है कि यहां मूल

पाणिनोपह्ममकालकं व्याकरणम् । काशिका ६।२।१४॥

3. चान्द्रमसंह्रकं व्याकरणम् । सरस्वतीकण्ठाभरण्-हृदयहारिणी टीका ४।३।२४४॥

चन्द्रोग**ञ्चमसंञ्चकं व्याक**रणम् । चान्द्रवृत्ति २।२।८६ः वामनीय लिङ्गानुशासन पृ०७।

इमी प्रकार काशकृत्स्न-च्याकरण की विशिष्टता का बोधक एक उदाहरण है—

### काशकृतस्तं गुरुलाववम् ।

यह उदाहरण् काशिका ४।३११५, सरस्वतीकग्रठाभरण् ४।३।२४५ की हृदयहारिणी टीका तथा जैन शाकटायन ३।१।१८२ की चिन्तामणि-टीका में उपलब्ध होता है।

इन सब उदाहरणों की तुलना से व्यक्त है कि जिस प्रकार पाणिनीय तन्त्र की विशेषता कालपरिभाषाओं का अनिर्देश है, चान्द्र तन्त्र की विशेषता संज्ञा-निर्देश विना किये शास्त्र-प्रवचन है, उसी प्रकार काशकृत्स्र-तन्त्र की विशेषता गुरु-लाधव है।

गुरु-लाध्य शब्द का ऋर्थ—हमने इस ग्रन्थ के प्रथम संस्करण (पुरु ६३) में लिखा था—

''व्याकरएा-शास्त्र की सूत्र-रचना में गुरु-लाघव (गौरव-लाघव) का विचार सब से प्रथम काशकृत्त्र आचार्य ने प्रारम्भ किया था। उससे पूर्व सूत्र-रचना में गौरव-लाघव का विचार नहीं किया जाता था।''

पुनः इसी पृष्ट की तीसरी टिप्पग्गी में लिखा था—

'हिमारा विचार है, काशकृत्त्व से पूर्व सूत्र-रचना सम्भवतः ऋतक्य्राति-शास्य के समान श्लोकबद्ध होती थी। छन्दोबद्ध रचना होने पर गौरव-लाघव का विचार पूर्णतया नहीं रखा जा सकता। उसमें श्लोकपूर्त्पर्थ अनेक अनावश्यक पदों का समावेश करना पड़ता है।"

इनका भाव यह है कि सूत्रों की लघुता के लिए गद्य का आश्रय सब से पूर्व काशकृत्स्न ने लिया था, उससे पूर्व सूत्र-रचना छन्दोबद्ध होती थी।

पाठ 'त्र्रापिशल्युपञ्च' दुष्करणम्, काशकृत्स्युपच्च' मुख्लाघवम्' पाठ रहा होगा । मध्य में से 'दुष्करणं काशकृत्स्युपच्च' पाठ त्रुटित हो गया । तुलनीय काशिका, ४।३।११५— 'काशकृत्स्नं मुख्लाघवम्, स्त्रापिशलं पुष्करणम् ।' पूर्वलेख श्रशुद्ध — काशकृत्स्त-घातुपाठ तथा उसकी कन्नड-टीका में १३५ सूत्रों के प्रकाश में आ जाने से हमें पूर्विवचार में परिवर्तन करना पड़ा। काशकृत्स्न-सूत्रों की कातन्त्र-सूत्रों से तुलना करने पर ज्ञात होता है कि काशकृत्स्न-च्याकरण भी सम्भवतः श्लोकबद्ध रहा होगा।

गुरु-लायव का शुद्ध श्रर्थ—हम पहले लिख चुके हैं कि भारतीय इतिहास और व्याकरण के उपलब्ध तन्त्र इस बात के प्रमाण हैं कि व्याकरण को प्रवचन में उत्तरोत्तर संनेप हआ है। काशकृत्व्य ने अपने संत्तिप्त (पूर्विपक्षया) शास्त्र का प्रवचन करते समय शब्दों के गौरव = लोक में प्रयोग और लाधव = लोक में अप्रयोग को मुख्यता दी। दूसरे शब्दों में काशकृत्व ने अपने शास्त्र प्रवचन में लोक में अप्रसिद्ध शब्दों को छोड़ दिया, अतः उसका शास्त्र पूर्व तन्त्रों की अपेक्षा बहुत छोटा हो गया। इसी कारण लोक में 'शब्दकलाप' नाम प्रसिद्ध हथा।

काशकृत्स्न-तन्त्र २६) कबद्ध — काशकृत्स्न का व्याकरण ऋक्प्रातिशाख्य के समान पद्मबद्ध था, न कि पाणिनीय तन्त्र के समान गद्मबद्ध । इसमें निम्नाङ्कित हेतु हैं—

- १. मूल कातन्त्र व्याकरण का पर्याप्त भाग छन्दोंबद्ध है। कातन्त्र काशकृत्स्र का संचिप्त प्रवचन है। इससे अंगुमान होता है कि काशकृत्स्र-तन्त्र श्लोकवद्ध रहा होगा।
- २. काशकृत्स-व्याकरण के जो विकीर्ण मूत्र कन्नड टीका में उपलब्ध हुए हैं, उनमें प्रत्यय निर्देश दो प्रकार से मिलता है। सूत्र में जहाँ एक से अधिक प्रत्ययों का निर्देश है, वहाँ कहीं प्रत्ययों का समान से निर्देश किया है, कहीं पृथक्-पृथक् । यथा—

समस्तिनिर्देश--लत्तेर्मीमन्मनाः (पृ० २५३); नाम्न उपमानाचारे त्रायङीयौ (पृ० ३००)।

श्रसमस्तिनिर्देश—कशेर्यप ईपुश्च ( पृ० ७९ ); पुल्यगस्तिभ्यामस्त्यो-स्तिश्च ( पृ० ८९ ) ।

प्रत्ययों का इस प्रकार समस्त और असमस्त उभयथा निर्देश तभी सम्भव हो सकता है, जब सूत्र रचना छन्दोबद्ध हो अर्थात् छन्दोऽनुरोध से कहीं समस्त और कहीं असमस्त निर्देश करना पड़े। अन्यथा लाघव के लिए समस्त निर्देश ही करना चाहिए

- ३. काशकृत्स्न-व्याकरणा के जो सूत्र उपलब्ध हुए हैं, उनमें कितपय स्पष्ट रूप में श्लोक अथवा श्लोकांश हैं। यथा—
  - (क) भूते भव्ये वर्त्तमाने भावे कर्त्तरि कर्मिण । प्रयोजके गुणे साम्ये स्यु: किवादयः ॥ पृष्ठ ⊏०।
  - ( ख ) गृहाः पुंसि च नाम्न्येव । पृष्ठ २४४ ।
  - (ग) त्रकर्मकेभ्यो धातुभ्यो भावे कर्मणि यङ् स्मृत: ॥ पृष्ठ ३०१।

काशकृत्स्न के जो सूत्र उपलब्ध हुए हैं, वे उसके तन्त्र के विविध प्रकरणों के हैं, इसलिए गद्यबद्ध प्रतीयमान सूत्रों के विषय में भी श्लोकबद्ध होने की सम्भावना का निराकरण नहीं होता।

काशकृत्स्न के १४० सूत्रों की उपलिध्य-हमने इस ग्रन्थ के प्रथम संस्करण में काशकृत्स्न के चार-पाँच सूत्र उद्भृत किये थे। तत्यश्चात् सं० २००० वि० के अन्त में काशकृत्स्न धातुपाठ कन्नड-टीका-सिहत प्रकाण में आया। ऐसे दुर्लभ और पाणिनि से प्राचीन आर्थ ग्रन्थ के अनुगीलन के लिए मन लालायित हो उठा, परन्तु कन्नड-भाषा का परिज्ञान न होने के कारण उससे वेचित रह गये। अन्त में हमने बहुत द्रव्य व्यय करके सं० २०११ वि० में इसकी नागराच्चरों में प्रतिलिपि करवाई। इस नये ग्रन्थ के अनुगीलन में संस्कृत-भाषा और उसके व्याकरण के सम्बन्ध में जहाँ अनेक रहस्य विदित हुए, और सं० २००७ में लिखे गए इस ग्रन्थ के प्रथम अध्याय में उछिषित प्राचीन संस्कृत-भाषा-सम्बन्धी विचारों की षुष्टि हुई, वहाँ काशकृत्स्न-व्याकरण के लगभग १३४ सूत्र नये उपलब्ध हुए। व

### श्रन्य ग्रन्थ

काशक्रत्स्र अथवा काशक्रत्स्रिने शब्दानुशासन के अतिरिक्त उसके कतिपय खिल पाठ और मीमांसा आदि निम्न प्रत्थों का प्रवचन किया था—

- १-धातुपाठ—काशकृत्स्त्रप्रोक्त धातुपाठ चन्नवीर किव कृत कन्नड टीका सिहत संवत् २००५ में प्रकाश में आ चुका है। इस के विषय में विशेष विचार इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग में पृष्ठ २४-३३तक किया है।
- २. इन सूत्रों स्त्रोर इन की व्याख्या के लिए देखिए हमारा 'काशकृहस्न व्याकरण स्त्रोर उसके उपलब्ध सूत्र' निवन्ध । १. लगभग १७५ रु०।

२<mark>-उगादि-पाठ</mark>—इस केविषय में इसी ग्रन्थ के द्वितीय भाग पृष्ठ १६९—१७० तक देखिए ।

३-मीमांसा शास्त्र—पूर्व पृष्ठ १०८ पर लिख चुके हैं कि पात अल महाभाष्य और भास के यज्ञफल नाटक में काशकृत्स्र-प्रोक्त मीमांसा शास्त्र का उक्केख मिलता है। तत्त्वरत्नाकर के लेखक भट्ट पराशर प्रभृति संकर्ष काण्ड को काशकृत्स्नप्रोक्त स्वीकार करते हैं।

४-**ग्रज्ञ-संबधी** — बांधायन गृह्य और भट्ट भास्कर के पूर्व पृष्ट १०९ पर उद्मधृत प्रमार्गों से व्यक्त होता है कि काशकृत्स्न ने यज्ञविषयक भी कोई ग्रन्थ लिखा था।

४-वेदान्त — पूर्व निर्दिष्ट वेदान्त १।४। २२ के उद्धरण से यह भी संभवना होती है कि काशकृत्त्र ने किसी वेदान्त सूत्र अथवा अध्यात्म शास्त्र का प्रवचन भी किया था

काशकृत्स्न प्रोक्त व्याकरण के साङ्गोपाङ्ग विवेचन और उसके उपलब्ध सूत्रों के लिए हमारा काशकृत्स-व्याकरणम् संस्कृत ग्रन्थ देखिए। यह शीघ्र मुद्रित होगा।

# ६-शन्तनु (३१०० वि० पूर्व)

आचार्य शन्तनु ने किसी सर्वाङ्गपूर्ण व्याकरण शास्त्र का प्रवचन किया था। सम्प्रति उपलभ्यमान फिट् सूत्र उसी शास्त्र का एक देश है। यह हम ने इस ग्रन्थ के "फिट् सूत्र का प्रवक्ता और व्याख्याता" नामक सत्ताईसवें अध्याय (भाग २, पृष्ट २७३–२०३) में विस्तार से लिखा है। इसलिए शन्तनु के काल और उसके शब्दा ुशासन के लिए पाठकवृन्द उक्त अध्याय का अवलोकन करें। यहाँ उसी विषय का पुनः प्रतिपादन करना पिष्टपेपण वत् होगा।

## १०-वैयाव्यद्य (३६०० वि० पू०)

आचार्य वैयाघ्रपद्य का नाम पाणिनीय व्याकरण में उपलब्ध नहीं होता। काशिका ७।१।९४ में लिखा है—

## गुगां त्विगन्ते नपुंसके ब्याघ्रपदां वरिष्ठः ।

१. व्याव्रपादपऱ्यानां मध्ये वरिष्ठो वैयाव्रपद्य ऋाचार्यः । पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ७३६ ॥

इस उद्धरण से वैयाझपद्य का व्याकरण प्रवक्तृत्व विस्पष्ट है। पश्चिम

वैयाद्मपद्य के गोत्र प्रत्ययान्त होने से इसके पिता अथवा मूल पुरुष का नाम व्याद्मपाद है, इतना स्पष्ट है।

### काल

व्याघ्र**पाद् का पिता**—महाभारत अ**नु**शासन पर्व ४३ । ३० के अनुसार व्याघ्रपाद्व महर्षि वरिष्ठ का पूत्र है ।

पाणिनि ने व्याघ्रमात् पद गर्गादिगण् में पढ़ा है। उस से यत्र प्रत्यय होकर वैयाघ्रमय पद निष्पन्न होता है। वैयाघ्रपद्य नाम शतपथ ब्राह्मण् जैमिनि ब्राह्मण्, जैमिनीय उपनिषद्ध ब्राह्मण् तथा गांख्यायन आरण्यक आदि में उपलब्ध होता है। यदि यही वैयाघ्रमय व्याकरण् प्रवक्ता हो तो वह अवश्य ही पाणिनि से प्राचीन होगा। यदि यह वैयाघ्रपद्य साचात् वसिष्ठ का पौत्र हो तो निश्चय ही यह वसिष्ठपत्र पराशर का समकालिक होगा। तदनुसार इस का काल विकम से न्यूनातिन्यून ४००० चार सहस्र वर्ष पूर्व होना चाहिए।

काशिका = । २ । १ में उद्गधृत "शुष्किका शुष्कजङ्या च" कारिका को भट्टोजिदीक्षित ने वैयाध्ययद्यविरचित वार्तिक माना है। अतः यदि यह वचन पाणिनीय सूत्र का प्रयोजन वार्तिक हो तो निश्चय ही वार्तिककार वैयाध्ययद्य अन्य व्यक्ति होगा । हमारा विचार है यह कारिका वैयाध्ययदिय व्याकरण की है । परन्तु पाणिनीय सूत्र के साथ भी संगत होने से प्राचीन वैयाकरणों ने इसका सम्बन्ध पाणिनि के 'पूर्वत्रासिडम्' सूत्र से जोड़ दिया । महाभाष्य में यह कारिका नहीं है ।

## वैयाघपदीय व्याकरण का परिमाण

काशिका ४। २६ । ५ में उदाहरण दिया है—"दशका: वैयाघ्रपदीयाः"।

१. व्याघ्रयोज्यां ततो जाता वसिष्ठस्य महास्मनः । एकोनविंश्वातिः पुत्राः स्थाता व्याघ्रपदादयः ॥ २. श्रष्टा०४।१।१०५॥ ३. १०।६।१।७, ८॥ ४. ३।७।३।२॥४।६।१।१॥ ५. ६।७॥६. श्रत एव युष्किकाः इति वैयाघ्रपदातिंके जिशब्द एव पठयते । शब्दकोस्तुम १।१।५६॥ ७. श्रष्टा०८।२।१॥

इसी प्रकार काशिका ४ । १ । ४५ में पढ़ा है—"**दशक वैयाघ्रपदीयम्" ।** इन उदाहरणों से प्रतीत होता है कि वैया<mark>घ्रपद्य प्रोक्त व्याकरण में</mark> दश अध्याय थे ।

पं॰ गुरुपद हालदार ने इस व्याकरण का नाम वैयाघ्रपद लिखा है और इसके प्रवक्ता का नाम व्याघ्रपात् माना है। यह ठीक नहीं है; यह हमारं पूर्वोद्द्युत उदाहरणों से विस्पष्ट है। यदि वहां व्याघ्रपाद प्रोक्त व्याकरण अभिप्रत होता तो ''दशकं व्याघ्रपदियम्'' प्रयोग होता है। हां, महाभाष्य ६। २। २६ मे एक पाठ हैं — ऋापिशलपाणिनीयव्याडीयगीतमीयाः। इस में ''व्याडीय" का एक पाठान्तर ''व्याघ्रपदीय" है। यदि यह पाठ प्राचीन हो तो मानना होगा कि आचार्य व्याघ्रपात् ने भी किसी व्याकरणशास्त्र का प्रवचन किया था।

इस से अधिक हम इस व्याकरण के विषय में नहीं जानते।

# ११--माध्यन्दिनि (३००० वि० पू०)

माध्यन्दिन आचार्य का उल्तेख पाणिनीय तन्त्र में नहीं है। काशिका ७।१।९४ में एक कारिका उद्गभुत है—

> संबोधने तूशनसिह्यरूपं सान्तं तथा नान्तमथाप्यदन्तम् । माध्यन्दिनिर्विष्टि गुर्णा त्विगन्ते नपुंसकं व्याव्यदां वरिष्टः॥

कातन्त्रवृत्तिपिञ्जका के रचियता त्रिलोचनदास ने इस कारिका को व्याघ्रभूति के नाम से उद्गृष्ट्रत किया है। सुपद्ममकरन्दकार ने भी इसे व्याघ्रभूति का वचन माना है। उन्यासकार और हरदत्त इसे आगम वचन लिखते हैं।  $^{*}$ 

इस वचन में माध्यन्दिनि आचार्य के मत में "उशनस्" शब्द के संबोधन में "हे उशनः, हे उशनन्, हे उशन" ये तीन रूप दर्शाये हैं।

१. व्याकः दर्शनेर इति ० पृष्ठ ४४४ ।

२. कातन्त्र चतुष्ट्य १००। ३. सुपद्म सुबन्त २४।

४. श्रनन्तरोक्तमर्थमागमवचनेन द्रदयति । न्यास ७ । १ । ६४ ॥ तदाप्तागमेन द्रदयति । तथा चोकम् ....। पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ७३६ ।

विमलसररचती कृत रूपमाला ( नषु सकलिङ्ग प्रकरण ) और प्रक्रियाकौमुदी की भूमिका का पृष्ठ ३२ में एक वचन इस प्रकार उद्देशृत है— इक: षर्वेऽपि सम्बद्धी गुलो माध्यन्दिनेर्मते।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि माध्यन्दिन आचार्य ने किसी व्याकरणशास्त्र का प्रवचन अवश्य किया था।

## परिचय

माध्यन्दिनि पद अपत्यप्रत्ययान्त है। तदनुसार इसके पिता का नाम मध्यन्दिन था। पाणिनि के मत में बाह्वादि गण को आकृतिगण मान कर ऋष्यण को बाधकर 'इज्' प्रत्यय होता है। जैन शाकटायनीय गणपाठ के बाह्वादि गण में इसका साचान्निर्देश है।

#### काल

पाणिनि ने माध्यन्दिनि के पिता मध्यन्दिन का निर्देश उत्सादिगण्<sup>\*</sup> में किया है। मध्यन्दिन वाजसनेय याज्ञवत्क्य का साक्षात् शिष्य है। उसने याज्ञवत्क्य प्रोक्त शुक्लयजुः संहिता के पदपाठ का प्रवचन किया था। माध्यन्दिनी संहिता के अध्येता माध्यन्दिनों का एक मत कात्यायनीय शुक्लयजुःप्रातिशाख्य में उद्गृधृत है। इस प्रमाणों से व्यक्त है कि मध्यन्दिन का पुत्र माध्यन्दिनि आचार्य पाणिनि से प्राचीन है। इसका काल विकम से लगभग ३००० वर्ष पुत्र है।

## मध्यन्दिन के ग्रन्थ

शुक्कयजु:-पदपाठ--माध्यन्दिनि के पिता आचार्य मध्यन्दिन ने याज्ञ-वत्त्रय प्रोक्त प्राचीन यजु:संहिता के पदपाठ का प्रवचन किया था ( मन्त्र-

१. मध्यन्दिनस्यापत्यं माध्यन्दिनिराचार्यः । पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ७३६ ।

२. ऋष्टा०४।१।६६॥ ३. जैन शाकटायन व्याक०परिशिष्ट, पृष्ठ ८२।

४. श्रष्टा० ४।१।८६॥ ५. याश्वनल्यस्य शिष्यास्ते काव-वैषेय-शालिनः।मध्यन्दिनश्चशापेयी विदग्धश्चाप्युदालकः।वायु पुराण् ६१।२४, २५॥ यही पाठ कुळ भेद से ब्रह्माण्ड पूर्व भाग ग्रा०३५ को०२८ में भी मिलता है।

तिस्मन् ळड्ळिजिह्वामूलीयोपध्मानीयनासिक्या न सन्ति माध्यन्दिनानां, लुकारो दीर्घः, प्ळुताश्चोक्तवर्जम् । ८ । ३५ ॥

पाठ में उसने कोई परिवर्तन नहीं किया)। इसीलिये संहिता के हस्त-लिखित ग्रन्थों में इसे बहुधा यजुर्वेद वा वाजसनेय संहिता कहा गया है। अन्यत्र भी इसे शुक्लयजुः शाखाओं का मूल कहा है। ग्रन्थ का आन्तरिक साक्ष्य भी इस की पुष्टि करता है। के केवल पदपाठ के प्रवचन से भी प्राचीन संहिताएं पदकार के नाम से व्यवहृत होने लगती हैं। यथा— शाकल्य के पदपाठ से मूल ऋग्वेद शाकल संहिता और आत्रेय के पदपाठ के कारण प्राचीन तैत्तिरीय संहिता आत्रेयी कहाती है। इसी प्रकार मध्यन्दिन के पदपाठ के कारण शाचीन यजुःसंहिता माध्यन्दिनी संहिता के नाम से व्यवहृत हुई।

माध्यन्दिन शिज्ञा -- काशी से एक शिज्ञासंग्रह छपा है। उस में दो

- १. शुक्ल यजुर्वेदी दर्शकिय्मास का श्रारम्म पहले पृण्मिम में वैर्णमास तत्यश्चात् श्रमावास्या में दर्श, इस कस में मानते हैं। शतपथ ब्राह्मण भी पहले वैर्णमास मन्त्रों का व्याख्यान करता है, तदनन्तर दर्श मन्त्रों का। यदि शुक्त यजुःसंहिता का प्रवचन याश्वलक्य श्रथवा मध्यन्दिन ने किया होता तो उस में प्रथम इपे त्वादि दर्श मन्त्रों का प्रवचन न होकर शतपथ कं समान वैर्णमास मन्त्रों का प्रवचन होता।
- ३. देखो श्री पं० भगवहत्तजी विराचित वैदिक वाक्ष्मय का इतिहास भाग १. पृष्ठ १७८, १७६ (द्वि० सं०)। तथा इसी विषय पर मेरा लेख न्त्रार्यजगत् लाहौर, सं० २००३ चैत्र, तथा गोविन्दराम हासानन्द प्रकाशित यजुर्वेद की मेरी भूमिका पृष्ठ १२।
- ४. उत्तः शालामिमां प्राह ग्रात्रेयाय यशस्तिने । तेन शाला प्रग्रीतेयमात्रे यीति सोच्यते ॥ यस्याः पदकृदात्रेयो वृत्तिकारस्तु कुर्गिडनः । तै० काषडानुक्रम, पृष्ठ ६ स्रोक २६, २७ । तै० सं० भद्राभास्करभाष्य माग १ के श्रन्त में मुद्रित ।

माध्यन्दिनी शिचाएं छपी हैं। एक लघु और दूसरी बृहत्। इन में माध्य-न्दिनसंहितासंबन्धी स्वर आदि के उच्चारण की व्यवस्था है। ये दोनों शिचाएं अर्वाचीन हैं। इन का मूल वाजसनेय प्रातिशाख्य है। इस विषय में विशेष ''शिक्षा-शास्त्र का इतिहास'' ग्रन्थ में देखें।

# १२--गैढि ( ३००० वि० पू० )

आचार्य रौढि का निर्देश पाणिनीय तन्त्र में नहीं है। वामन काशिका ६।२।३६ में उदाहरण देता हैं—"ऋषिशलपाणिनीयाः, पाणिनीय-रौढीयाः, रौढीयकाशकुरूक्ताः"। इन में श्रुत आपिशलि, पाणिनि और काशकुरुक्ष निस्सन्देह वैयाकरण हैं। अतः इनके साथ स्मृत रौढि आचार्य भी वैयाकरण होगा।

### परिचय

वंश---रौढि पद अपत्यप्रत्ययान्त है, तदरुसार इस के पिता नाम रूढ है।

स्वसा—वर्धमान ने क्रोडचादिगए में रौढि पद पढ़ा है। तदनुसार रौढि की स्वसा का नाम रौढ़ जा था। महाभाष्य ४।१। ७६ से भी इसकी पुष्टि होती है। पाणिनि के गणपाठ में रौढि पद उपलब्ध नहीं होता।

सम्पन्नता—पतः जिल ने महाभाष्य १।१।७३ में "घृतरौढीयाः" उदाहरण दिया है। जयादित्य ने इसका भाव काशिका १।१।५३ में इस प्रकार व्यक्त किया है—घृतमधानो रौढिः घृतरौढिः, तस्य छात्राः घृतरौढीयाः। इस से व्यक्त होता है कि यह आचार्य अत्यन्त सम्पन्न था। इस ने अपने अन्तेवासियों के लिए घृत की व्यवस्था विशेषक्ष्य से कर रक्षी थी। इसी भाव का पोषक एक उदाहरण काशिका ६।२।६९ में भी है। उसका अभिप्राय है—जो छात्र रौढिप्रोक्त शास्त्र में श्रद्धा न रख कर केवल घृतमत्त्रण के लिये उसके शास्त्र को पढ़ते हैं, उनकी 'घृतरौढीय' इस पद से निन्दा की जाती है।

#### काल

रौडि पद पाणिनीय अष्टक तथा गणपाठ में उपलब्ब नहीं होता। महाभाष्य ४।१।६९ में लिखा है— सिद्धन्तु रौढ-ग्रादिषूपसंख्यानात् । सिद्धमेतत्, कथं ? रौढ-ग्रा-षूपसंख्यानात् । रौढ-ग्रादिषूपसंख्यानं कर्तव्यम् । के पुना रौढ-ग्रादयः ? ये क्रौड-ग्रादयः ।

इस पर कैयट लिखता है—"क्रौडचादि के स्थान में वार्तिकपठित रौडचादि पद पूर्वाचार्यों के अनुसार है।" इसका यह अभिप्राय है कि पूर्वाचार्य पाणिनीय "क्रौडचादिभ्यश्च" सूत्र के स्थान में "रोढचादिभ्यश्च" पढ़ते थे। इस से स्पष्ट है कि रौढि आचार्य पाणिनि से पौर्वकालिक है। पाल्यकीर्ति ने अपने व्याकरण २।३।४ में रूढादिभ्यः ही पढ़ा है।

## १३--शौनकि (३००० वि० पू०)

चरक संहिता के टीकाकार जज्झट ने चिकित्सास्थान २।२७ की व्याख्या में आचार्य कोनिक वाएक मत उद्गध्त किया है।पाठ इस प्रकार है—

कारणशब्दस्तु ब्युत्पादितः—

करोतेरपि कर्तृ त्वे दीर्घत्वं शास्ति शीनकि:।

आर्थात् — कृत्र्धातु से कर्ता अर्थ में (ल्युट् में ) दीर्घत्व का शासन करता है शौनिक आचार्य।

मछवादिकृत द्वादशार-नयचक्र की सिंहसूरि गणि कृत टीका में लिखा है--

स्यान्मतम्, करोतीति कारणम् । यथोक्तम्—

ष्ट्रिवसिन्योर्ल्युटपरयोर्दीर्घन्वं विष्ट भागुरिः।

करोते: कर्तभावे च सौनागाः प्रचत्तते ॥

अर्थात्—िष्ठिव सिव को ल्युट् परे रहने पर दीर्घत्व चाहता है भागुरि । करोति से कर्तृभाव में दीर्घत्व सौनाग कहते हैं ।

सम्भव है यहां पर सौनागाः के स्थान पर श्रौनकाः मूल पाठ हो ।

१. ऋषा० ४ । १ । ८० ॥

२. तुलना करो--कुञः कर्तरि" चान्द्र सूत्र (१।३।६६)।

३. बढ़ोदा संस्करण भाग १, पृष्ठ ४१ ।

भट्टि की जयमंगला टीका ३।४७ में उद्दधृत वचन का उत्तरार्घ इस प्रकार है—

## धाञ् कृञोस्तनिनह्योश्च बहुलत्वेन शौनिकः।

अर्थात्—धात्र् कृत्र् तनु और नह धातु के पर रहने पर अपि और अव उपसर्ग के अकार का लोप बहुल करके होता है, ऐसा शौनिक का मत है।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि आचार्य शौनकि ने किसी व्याकरण-तन्त्र का प्रवचन किया था।

### परिचय और काल

शौनिक पद अपत्यप्रत्ययान्त है। तदनुसार शौनिक के पिता का नाम शौनक है। यह ब्रह्मज्ञानिनिधि गृहपित शौनक का पुत्र है। शौनक का काल विकम से २००० वर्ष पूर्व है, यह हम पािष्णिन के प्रसङ्गमें निखेंगे। अतः शौनिक का काल भी २००० वर्ष विकम पूर्व मानना युक्त है।

चरक सूत्र स्थान २४ । १६ में शौनक का एक पाठान्तर भी शौनिक मिलता है। १

शौनक के चिकित्सा ग्रन्थ का निर्देश अष्टाङ्गहृदय कल्पस्थान ६।१५ में **अधीते शौनक: पुन:** रूप में मिलता है। इस की सर्वाङ्गसुन्दरा टीका में लिखा है—

# शौनकस्तु तन्त्रक्षधीते .....।

शौनक प्रोक्त ज्योतिष ग्रन्थ अथवा उस के मतों का उक्केख ज्योतिष ग्रन्थों में प्रायः उपलब्ध होता है। र

## १४--गौतम ( ३००० वि० पू० )

गौतम का नाम पाणिनीय तन्त्र में नहीं मिलता। महाभाष्य ६। २। ३६ "आपिशलपाणिनीयव्याडीयगौतमीयाः" प्रयोग मिलता है। इस में स्मृत आपिशलि, पाणिनि और व्याडि ये तीन वैयाकरण हैं। अतः इन के साथ स्मृत आचार्य गौतम भी वैयाकरण प्रतीत होता है। इसकी पृष्टि तैत्तिरीय

१. द्र० निर्णयसागर मुद्रित गुटका।

२. द्रष्टव्य—शंकर बालकृष्ण कृत 'भारतीय ज्यतिषो शास्त्राचा इतिहास' पृष्ठ १=६, ४=२ टि॰, ४=७ (द्वि॰ सं॰)।

प्रातिशास्य और मैत्रायणीय प्रातिशास्य से होती है। उस में आचार्य गौतम के मत उद्गधृत हैं।

महाभाष्य के उद्धरण से इस बात की कुछ प्रतीति नहीं होती कि गौतम पाणिनि से पूर्ववर्ती है वा उत्तरवर्ती। परन्तु तैत्तिरीय प्रातिशास्य में प्लाचि कौण्डिन्य और पौष्करसादि के साथ गौतम का निर्देश होने से वह पाणिनि से निस्सन्देह प्राचीन है। यह वही आचार्य प्रतीत होता है जिसने गौतमगृह्य, गौतम धर्मशास्त्र बनाए। वह शाखाकार था। गौतमप्रोक्त गौतमी
शिक्षा इस समय उपलब्ध है। यह काशी से प्रकाशित शिचासंग्रह में छपी
है। इस के विषय में 'शिक्षाशास्त्र का इतिहास' ग्रन्थ में विस्तार से लिखेंगे।

## १५-व्याहि ( २६५० वि० पू० )

आचार्य ब्याडि का निर्देश पाणिनीय सूत्रपाठ में नहीं मिलता । आचार्य शौनक ने ऋक्प्रातिशास्य में व्याडि के अनेक मत उद्भृत किये हैं। भाषावृत्ति ६।१।७० में पुरुपोत्तमदेव ने गालव के साथ व्याडि का एक मत उद्भृत किया है। भाषाव शब्दानुशासन का कर्त्ता है और पाणिन ने अष्टाध्यायों में उसका चार स्थानों पर उक्षेख किया है। महाभाष्य ६।२।३६ में "आपिशल गिणिनीयव्याडीयगौतमीयाः" प्रयोग मिलता है। इसमें प्रसिद्ध वैयाकरण आपिशिल और पाणिनि के अन्तेवासियों के साथ व्याडि के अन्तेवासियों का निर्देश है। ऋक्प्रातिशास्य १२।३१ में शाकल्य और गार्य के साथ व्याडि का बहुधा उल्लेख है। शाकल्य और गार्य के साथ व्याडि का बहुधा उल्लेख है। शाकल्य और गार्य के साथ व्याडि का बहुधा उल्लेख है। शाकल्य है। इनसे स्पष्ट है कि व्याडि ने कोई शब्दानुशासन अवश्य रचा था।

- १. प्रथमपृत्वं हकारश्चतुर्थं तस्य सस्थानं प्लात्त्विकोषिङन्यगीतमपौष्करसादीनाम् । ५ । ३८ ।। २. मै० प्रा०५ । ४० ॥ ३. ऋक्प्राति०२ । २३ । २८ ॥ ६ । ४३ ॥ १३ । ३१, ३७ ॥
  - ४. इकां यरिभव्यं वधानं व्याडिगालवयोरिति वक्तव्यम् ।
  - प्र. ब्राप्टा०६।३।६१॥७।१।७४॥७।३।६६॥ =।४।६७।

## परिचय और काल

व्याडि का दूसरा नाम दात्तायरा है। इसे वामन ने काशिका ६।२।६९ में दाित के नाम से स्मरण किया है। यह दात्तीपुत्र पािरानि का मामा है। कई विद्वान् दाक्षायण पद से इसे पािरानि का ममेरा भाई मानते हैं, वह ठीक नहीं। अतः व्याडि का काल पािरानि से कुछ पूर्व अर्थात् विक्रम से लगभग २९४० वर्ष पूर्व है।

व्यांडि के परिचय और काल के विषय में हम "संग्रहकार व्यांडि" नामक प्रकरण में विस्तार से लिखेंगे। अतः इस विषय में यहां हम इतना ही संकेत करते हैं।

### व्याक्रगा

जयादित्य ने काशिका २ । ४ । ४१ में उदाहरण दिया है--व्याड्युपज्ञं दृष्करण्म् ।

न्यास में इसका पाठ 'व्याडचुपज्ञं दशहुष्करणम्' है।

पदम अती ४। ३। ११५ में इम उदाहरण की व्याख्या मिलती है। अतः प्रतीत होता है कि उसके समय में काशिका ४।३।११५ में भी यह उदाहरण अवश्य विद्यमान था। काशिका के मुद्रित संस्करणों में ४। ३। ११५ का पाठ अशुद्ध है। विस्थासकार २। ४। २१ में इस उदाहरण की व्याख्या में लिखता है—

ब्याडिरप्यत्र युगपत्कालभाविनां विधीनां मध्ये दशहुष्करणानि कृत्वा परिभाषितवान् पूर्वे पूर्वे कालमिति ।³

१. कुमारीदाचाः ।'''' कुमार्यादिलाभकामा ये दाज्ञादिभिः प्रोक्तानि शास्त्राख्यधीयते तन्छिष्यतां वा प्रतिपद्यन्ते त एवं ज्ञिप्यन्ते । यहां ''दाज्ञादिभिः'' पाठ श्रशुद्ध है, ''दाज्ञ्यादिभिः'' पाठ होना चाहिये ।

२. काशिका का मुद्रित पाठ इस प्रकार है—''काशकुरुक्षम् । गुरुलाधकम् । ग्रुप्ताधकम् । ग्रुप्ताधक्षितं ग्रुप्ताधक्षितं ग्रुप्ताधिक्षां ग्रुप्ताधिक्षाः ग्रुप्ताधिक्याः ग्रुप्ताधिक्षाः ग्रुप्ताधिक्षाः ग्रुप्ताधिक्षाः ग

न्यास की व्याख्या में मैत्रेयरक्षित लिखता है— प्रथमतरं दशहुण्करशानि कृत्वा कालमनद्यतनादिकं परिभाषितवान्। हरदत्त पदमञ्जरी ४।३।११५ में इसकी व्याख्या इस प्रकार करता है—,

दुष् इत्ययं संकेतशब्दो यत्र क्रियते, यथा पाणिनीये वृदिति, तद् दुष्करणं व्याकरणं, कामशास्त्रमित्यन्ये ।

न्यासकार, मैत्रेयरित्तत और हरदत्त की व्याख्याएं अस्पष्ट हैं । हरदत्त 'कामशास्त्रमित्यन्ये' $\frac{1}{2}$ लिखकर स्वयं संदेह प्रकट करता है ।

अब हम अगले अध्याय में पाणिनीय अष्टाध्यायी में स्मृत १० आचार्यों का वर्णन करेंगे।

# चौथा ऋध्याय

## पाणिनीय ऋष्टाध्यायी में स्मृत ऋाचार्य

( ४०००-३००० वि० पू० )

पाणिनि ने अपनी अष्टाध्यायी में दश प्राचीन व्याकरणप्रवक्ता आचार्यों का उक्लेख किया है। उनके पौर्वापर्य का यथार्थ निश्चय न होने से हम उनका वर्णन वर्णानुक्रम से करेंगे।

## १--- ऋापिशालि (३००० वि० पू०)

आपिशिल आचार्य का उल्लेख पाि्गिय अष्टाध्यायी के एक सूत्र में उपलब्ध होता है। महाभाष्य ४।२।४५ में आपिशिल का मत प्रमाणरूप में उद्गृश्त किया है। वामन, न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि, कैयट तथा मैत्रेयरित्तत आदि प्राचीन ग्रन्थकारों ने आपिशल व्याकरण के अनेक सूत्र उद्गृधृत किये हैं। 3

### परिचय

वंश-आपिशलि शब्द तद्धितप्रत्ययान्त है। काशिका ६।२।३६ में आपिशलि पद की न्यूत्पत्ति इस प्रकार दर्शाई है-

### त्रापिशलस्यापत्यमापिशलिराचार्यः । त्रात इञ् ।

पाल्यकीर्ति ने रूउादिगण १।३।४ में अपिशल शब्द से इत्र्आपिशलि मानकर स्त्रीलिङ्ग में ऋा**पिशल्या** का निर्देश किया है।

गणरत्रमहोदधिकार वर्धमान लिखता है-

त्र्रापिशलि—पिंशतीत्र्योगादिककलप्रत्यये पिशलः, न पिशलो-ऽपिशलः कुलप्रधानम्, तस्यापत्यम् । <sup>४</sup>

- १. वासुप्यापिशालेः । ऋष्टा०६ । १ । ६२ ॥
- २. एवं च कृत्वाऽऽपिशलेराचार्यस्य विधिरुपपन्नो भवति-धेनुरनिकमुत्पादयति ।
- ३. काशिका ७ । ३ । ८६ ॥ न्यास ४ । २ । ४५ ॥ कैयट, महामाष्यप्रदीप ५. । १ । २१ ॥ तन्त्रप्रदीप ७ । ३ । ८६ ॥ ४. गण्रकमहोद्धि, पृष्ठ ३७ ।

इन व्युत्पत्तियों के अनुसार वामन, पाल्यकीर्ति और वर्धमान तीनों के मत में आपिशलि के पिता का नाम ''ऋषिशल'' था।

उज्ज्वलदत्त उर्गादि ४।१२७ की वृत्ति में आपिशलि पद की व्युत्पत्ति इस प्रकार दर्शाता है —

शारिहिँस्नः, कपिलकादित्वाङ्गत्वम् । दुःसहोऽपिशिलः । बाह्वादि-त्वादिञ्—ग्रापिशिलः । ।

इस व्युत्पत्ति के अनुसार आपिशिल के पिता का नाम "श्र**पिशिल**" होना चाहिये, परन्तु बाह्वादिगरा<sup>3</sup> में 'अपिशिल' पद का पाठ न होने से उज्ज्वलदत्त की व्युत्पत्ति चिन्त्य है।

अपिशल शब्द का अर्थ—पिशल का अर्थ है चुद्र, अतः अपिशल का अर्थ होगा महान्। वर्धमान ने अपिशल का अर्थ 'कुल-प्रधान' किया है। वदनुसार इसकी व्युत्पत्ति "पिश स्रवयवे+कल (स्रोणादिक) प्रत्ययः, पिश्यत इति पिशलः = चुद्रः, न पिशलोऽपिशलः" होगी। वाचस्पत्यकोश में "श्रपिशलतं इति श्रपिशलः, श्रच" व्युत्पत्ति लिखी है।

नामान्तर—आपिशलि के लिए आपिशल नाम का भी व्यवहार परोत्त रूप में उपलब्ध होता है। यथा—

- ?. शिचा त्रापिशलीयादिका । काव्यमीमांसा, पृष्ठ ३ ।
- २. तथेत्<mark>यापिशलीयशित्तादर्शनम् ।</mark> वाक्यपदीय वृषभदेव टीका, भाग १, पृष्ठ १०४ ।

इन प्रयोगों में प्रस्तुत ऋाषिशलीय पद अग्णन्त ऋाषिशल शब्द से ही छ प्रत्यय होकर सम्भव हो सकता है। इत्रन्त आपिशलि से इज्रश्च (४। २। ११३) के नियम से ऋाषिशल शब्द सम्पन्न होता है।

अपिशल से ऋ**ण्** और **इज**्दोनों सामान्य अपत्यार्थक प्रत्यय होकर **ऋापिशल** और **ऋापिशलि** प्रयोग उपपन्न होते हैं। <sup>४</sup>

स्वसा का नाम-आपिशलि पद क्रौड्यादिगण में पढ़ा है। तद्नुसार

- १. तुलना करो—म्रापशलिर्मुनि विशेषः, तस्यापत्यमापिशलिः, बह्वादित्वा-दिज्। उत्पादिकोष ४ । १२⊏ ॥ २. म्राष्टा० ४ । १ । ६६ ॥
- ३. देखो पूर्व पृष्ठ १२३। ४. विशेष द्रष्टव्य काशकृत्स्न प्रकरण पूर्व पृष्ठ १०७। ५. ऋष्टा० ४।१।८०॥

आपिशलि की किसी स्वसा का नाम "आपिशल्या"होगा। अभिनव शाक-टायन १।३। ५ की चिन्तामणि टीका में भी" आपिशल्या" का निर्देश मिलता है। इसी प्रकार अन्य व्याकरणों में भी इस प्रकरण में आपिशल्या स्मृत है।

श्चापिशिक्त-शाका—आपिशिक्त पद छाज्यादि गण भें पढ़ा है। तदनुसार शाला उत्तरपद होने पर "श्चापिशिक्तशाका" में आपिशिक्त पद को आयुदात्त होता है। इससे व्यक्त होता है कि पाणिनि के समय में आपिशिक्त की शाला देश देशान्तर में अत्यन्त प्रसिद्ध थी।

शाला शब्द का अर्थ — यदापि शाला शब्द का मुख्यार्थ गृह है. तथापि "परेषु परैकरेशाः मयुज्यन्ते" न्याय के अनुसार यहां "शाला" शब्द पाठशाला के लिये प्रयुक्त होता है। महाराष्ट्र, गुजरात, पञ्जाब आदि अनेक प्रान्तों में पाठशाला के लिये केवल शाला शब्द का व्यवहार होता है। पुराण पञ्चल चण में रेमकशाला का वर्ग्यन है, इस में पैप्पलाद आदि ने विद्याध्ययन किया था। मुगडक उपनिषद्ध में गृहपित शौनक के लिए महाशाल शब्द का व्यवहार उपब्लब्ध होता है। वहां शाला का अर्थ निश्चय ही आपशिल का विद्यालय है। अतः आपिशिल शाला का अर्थ निश्चय ही आपिशिल का विद्यालय है।

### काल

पाणिनीय अष्टक में आपिशिल का साज्ञात् उल्लेख होने से इतना निश्चित है कि यह पाणिनि से प्राचीन है। पदम आरीकार हरदत्त के लेख से प्रतीत होता है कि आपिशिल पाणिनि से कुछ ही वर्ष प्राचीन है। वह लिखता है—

कथं पुनिष्दमाचार्येण पाणिनिनाऽवगतमेते साधव इति ? ऋापिशलेन पूर्वव्याकरणेन, ऋापिशिलना तर्दि केनावगतम् ? ततः पूर्वेण व्याकरणेन ॥ ४

र. गण्पाठ ६ । २ । ८६ ॥
 ६ । २ । ८६ ) सूत्र से ।
 ३. वुलना करो—पदेषु पदैक दंशान्-देवदत्ता दत्तः,
 सत्यभामा भामेति । महाभाष्य १ । १ । ४५ ॥

४. पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ६।

पाणिनिरिप खकाले शन्दान् प्रत्यच्चयञ्चापेशलादिना पूर्वस्मिन्नपि काले सत्तामनुसन्धत्ते, एवमापिशलिः॥'

पाणिनि विक्रम से लगभग २९०० सौ वर्ष प्राचीन है, यह हम पाणिनि के प्रकरण में सप्रमाण सिद्ध करेंगे।

बौधायन श्रौत के प्रवराध्याय में भृगुवंश्य आपिशलि गोत्र का उझेख मिलता है। मत्स्य पुराण १९४। ४१ में भी भृगुवंश्य आपिशिल का निर्देश उपलब्ध होता है। पं॰ गुरुपद हालदार ने आपिशिल को याज्ञवल्क्य का श्वसुर लिखा है, अपरन्तु कोई प्रमास नहीं दिया। याज्ञवल्क्य ने शतपथ का प्रवचन विक्रम से लगभग ३१०० वर्ष पूर्व किया था, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। आपिशिल शिज्ञां,में सात्यमुषी और राणायनी शाखा के अध्येताओं का उझेख है।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि आपिशलि का काल विक्रम से न्यूनाति-न्यून २००० वर्ष पूर्व अवश्य है।

## त्रापिशल व्याकरण का परिमाण

जैन आचार्य पाल्यकीर्ति अपने शाकटायन व्याकरण की अमोघा वृत्ति ३ । २ । १६१ में उदाहरण देता है—ऋष्टका ऋषिशलपाणिनीधाः । यह उदाहरण शाकटायन व्याकरण की यक्षवर्मकृत चिन्तामणिवृत्ति २ । ४ । १८२ में भी उपलब्ध होता है । इससे विदित होता है कि आपिशल व्याकरण में आठ अध्याय थे । आपिशलि विरचित शिक्षा ग्रन्थ में भी आठ ही प्रकरण हैं ।

## त्रापिशल व्याकरण की विशेषता

काशिका ४।३। ११५ में उदाहरण है—काशकृत्स्नं गुरुलाधवम्, स्रापिशलं पुरुकरणम्।सरस्वतीकएठाभरण् ४।३।२४६ की हृदयहारिणी

१. पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ७।

टीका में "काशकुरस्नं गुरुलायवम्, आपिशलमान्तःकरणम्" पठ है। वामन ने ६।२।१४ की वृत्ति में "आपिशल्युपश्चं गुरुलायवम्" उदाहरण दिया है। इन में कौन सा पाठ शुद्ध है यह अभी विचारणीय है। अतः सन्दिग्व अवस्था में नहीं कह सकते कि आपिशल व्याकरण की अपनी क्या विशेषता थी।

### त्रापिशल व्याकरण का प्रचार

महाभाष्य ४।१।१४ से विदित होता है कि कात्यायन और पत अलि के काल में आपिशल व्याकरण का महान् प्रचार था। उस काल में कन्याएं भी आपिशल व्याकरण का अध्ययन करती थीं। र

## श्रापिशल व्याकरण का खरूप

पाणिनीय व्याकरण से प्राचीन व्याकरणों में केवल आपिशल व्याकरण ही ऐसा है जिसके सब से अधिक सूत्र उपलब्ध होते हैं। इस के उपलब्ध सूत्रों के आधार पर कहा जा सकता है कि यह व्याकरण पाणिनीय व्याकरण के सदृश सर्वा क्लपूर्ण सुव्यवस्थित तथा उससे कुछ विस्तृत था, और इस में लौकिक वैदिक उभयविध शब्दों का अन्वाख्यान था।

## त्रापिशल व्याकरण के उपलब्ध सूत्र

शतशः व्याकरण ग्रन्थों के पारायण से हमें आपिशल व्याकरण के निम्न सूत्र उपलब्ध हुए हैं—

### १. उभस्योभयोऽद्विवचनटापोः।

- १. निरुक्त १ । १३ के "एतेः कारितं च यकारार्दि चान्तकरणमस्तेः शुद्धं च सकारार्दि च" पाठ में 'श्रम्तकरण' पद प्रयुक्त है । स्कन्दस्वामी ने "श्रम्तकरण" का श्रर्थ "प्रत्यय" किया है । क्या सरस्वतीक्यठाभरण की टीका का पाठ "श्रम्तकरण्" हो सकता है ? ्र श्राभिशालमधीते ब्राह्मणी श्रापिशाला ब्राह्मणी ।
- ३. यह स्थिति इस प्रन्य के प्रथम संस्करण तक थी। उस के पश्चात् काश्चकृत्सन धातुपाठ की चन्नवीर किंव कृत कन्नड टीका प्रकाश में च्राई। उस में काशकृत्सन व्याकरण के १३५ सूत्र उपलब्ध हो गए। उन के लिए देखिए हमारा 'काशकृत्सन व्याकरण और उस के उपलब्ध सूत्र' निवन्ध।
- ४. श्रापिशलिस्वेनमर्थं स्वयत्येव—''उभस्योभयोऽद्विवचनटापोः'' इति । तन्त्रप्रदीप २ । ३ । ८ ॥ भारतकौमुदी भाग २, पृष्ठ ८६५ में प्रो॰ कालीचरख

- २. विभक्त्यन्तं पदम् ।
- ३. मन्यकर्मग्यनादरे उपमाने विभाषा प्राणिषु ।
- ४. चिरसाययोर्मश्च प्रगप्राह्मयोरे**च**।
- ४. धेनोरञ: ।<sup>४</sup>
- ६ शताच्च उन्यतावग्रन्थे।
- ७. शब्विकरसो गुसा: ।<sup>ह</sup>

शास्त्री हुबली के लेख में उद्दश्वत । तुलना करो—''केचित् पुनरेवं पठन्ति—उम-स्थोभयोरद्विवचने ।'' मर्नुहरि महाभाष्य-दीपिका पृष्ठ २७० ।

- १. कलापचन्द्र (सिंघ २०) में सुनेस विद्याभूष्य ने लिखा है—'ग्र्यंः पदम्' ब्राहुरोन्द्राः, 'विभक्त्यन्तं पदम्' ब्राहुरापिशलीयाः, सुप्तिङन्तम् पदम्' प्रास्तिः (देलो पूर्वं गृष्ठ ८७)। हैम लिङ्गानुशासन निवरस्, गृष्ठ १५८ पर निर्दिष्ट । तुलना करो—ते विभक्त्यन्ताः पदम्। न्यायसूत्र २।२।५७॥ विभक्त्यन्तं पदं श्रेयम्। भरत नाट्यशास्त्र १४। ३६॥
- २. प्रदीप २ । ३ । १७ ॥ पदमञ्जरी २ । ३ । १७, माग १, प्रष्ठ ४२० ॥ शब्दकौरतुम २ । ३ । १७ ॥ 'विमाषा प्रारिषातु' इत्यापिश्वालीयं सूत्रम । हरिनामामृत व्या० कारक ३४ । श्रापिश्वालिवाक्येन उपमानवाचकात् ततोऽपि तिरस्कारे चतुर्थात्युच्यते' प्रदीपोद्योते नागेशाः (२ । ३ । १७ )।
  - ३. इत्यापिशालीयं सूत्रम् । सुपद्धमकरन्द ५ । ३ । ५१, ५२ ॥
- ४. न्यास ४। २। ४५, भाग १ पृष्ठ ६४२। धातुवृत्ति घेट् धातु, पृष्ठ १६७। धातुवृत्ति का मुद्रित पाठ श्रशुद्ध है। पदमञ्जरी ४। २।४५ में 'धेनुरनजिकमुत्या-दयति इत्यापिशालिस्कृत्' भाष्यपिक्ति को ही स्त्र बना दिया है। व्याकरण दर्शनेर इतिहास पृष्ठ ५२१ में भी यही भाष्यपिक्ति श्रापिश्चालि के नाम से उद्धृत है।
- ५. महाभाष्य-प्रदीप ५ । १ । २१ ॥ यहां कैयट ने जितना श्रंश अधाध्यायी से भिन्न था, उतने ही का निर्देश किया है । पं० मुरुपद हालदार ने व्याकरण दर्शनेर इतिहास के प्राक्कयन पृष्ठ ३२ पर आपिशल श्रोर काशकुल्स्न के मत से याज्ञवल्क्य स्मृति (२। २०२) का 'शतकं शतम्' प्रयोग उधृद्त किया है। यह हमें नहीं मिला।
- ६. घातुत्रति पृष्ठ ३५६, ३५७ । त्र्यापिशलिस्तु ''शब्विकरणे मुग्यः'' इत्यमिधाय ''करोतेः मिदेश्व'' इत्युक्तवान् । तन्त्रप्रदीप ७ । ३ । ८६ ॥ भारतकौमुदी भाग २,

⊏. करोतेश्च।'

६. मिदेश्च ।

१०. तुरुस्तुशस्यमः सार्वधातुकासु<sup>३</sup> च्छुन्दसि ।<sup>४</sup> ११. अमङग्गनम् (१)<sup>५</sup>

# (क) "तर्द्म" सत्र का अभाव

काशकृत्स व्याकरण के प्रकरण में वाक्यपदीय तथा उसके टीकाकार हेलाराज का जो वचन उद्धृत किया है उससे विदित होता है कि काशकृत्स व्याकरण के सदृश आपिशल व्याकरण में भी ''तदर्हम्'' सूत्र नहीं था।

## ( ख ) "नाडमलो" सूत्र का अभाव

पाियानि का नाउभत्ती (१।१।१०) सूत्र आपिशल व्याकरण में नहीं था, क्योंकि उसकी शिचा में

ईषद्विवृतकरणा ऊष्माणः। ३ । ७ ॥ विवृतकरणा वा । ३ । ८ ॥

पृष्ठ ८६५ में उद्धृत । तुलना करो-म्रानि च विकरणे, करोतेः, मिदेः । कातन्त्र ३ । ७ । ३ – ५ ।

- १. धातुवृत्ति पृष्ठ २५६, २५७। तन्त्रप्रदीप ७ । ३ । ६६, पूर्वेद्धृत उद्धरण । कातन्त्र ३ । ७ । ४ पूर्वेद्धरण । २. धातुवृत्ति पृष्ठ २५६, २५७। तन्त्र-प्रदीप ७ । ३ । ६६, पूर्वेद्धरण । कातन्त्र ३ । ७ । ५ पूर्वेद्धरण ।
- ३. यबन्तं संशाल्येन विनियुक्तम् । पदमञ्जरी माग २. पृष्ठ प्रद्रप्त । तुलना करो—''त्र्रथ्ये त्र्र्यार्थंघातुकासु इति वन्यामि । कासु त्र्रार्थंघातुकासु ? उक्तिषु युक्तिषु, रूदिषु, प्रतीतिषु, श्रृतिषु, संशासु ।' महामाध्य २ । ४ । ३५ ॥
- ४. काशिका ७। ३। ६५ ॥ धातुवृत्ति पृष्ठ २४१ । छान्दसोऽयिमित्यापिशिलाः । धातुप्रदीप पृष्ठ ८० । ५. पञ्चपादी उत्पादि ऋापिशिल-प्रोक्त है यह हम उत्पादि के प्रकरण में लिखेंगे । द्र० उत्पादि के ''ञमन्ताहुः'' (१। १०७) सूत्र में अम् प्रत्याहार । श्रापिशल-शिक्ता के ''ञमङ्ग्यानाः स्वस्थाना नासिकास्थानाश्च" सूत्र में अमङ्ग्यान श्रानुग्वीविशेष का संबन्ध आपिशल व्याकरण के प्रत्याहार सूत्र से प्रतीत होता है। पाणिनीय शिक्ता के 'ङ्ज्यग्नमाः स्वस्थाननासिकास्थानाः' सूत्र में वर्णानुक्रम से पाठ है। ६. श्रष्टा० ५। १। ११७॥

७. देखो पूर्व पृष्ठ ११३।

सूत्रों द्वारा अ इ ऋ के ह श ष ऊष्मों के प्रयत्न भिन्न भिन्न माने हैं। अतः प्रयत्नैक्य के अभाव से न सवर्ण संज्ञा प्राप्त होती है, न प्रतिषेत्र की ही आवश्यकता है। पाणिनीय शिच्चा में विवृतकरणा वा सूत्र द्वारा पक्षान्तर में ऊष्मों का भी विवृतकरण प्रयत्न स्वीकार करने से पच्च में सवर्ण संज्ञा प्राप्त होती है। अतः पाणिनि के मत में उस का नाज्भलों सूत्र द्वारा प्रतिषेध आवश्यक है। इससे स्पष्ट है कि आपिशल व्याकरण में उक्त सूत्र नहीं था।

# त्रापिशालि के प्रकीर्ण उद्धरण

पूर्वोद्भृत सूत्रों के अतिरिक्त आपिशलि के नाम से अनेक वचन प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। यथा---

१-अनन्तदेव भाषिकसूत्र की व्याख्या में लिखता है-

यथापिश्रालिनोक्तम् — ऋ अर्णल् वणयोदींचा [ न ] भवन्तीति।

२--कविराज ने आपिशलि का निम्नमत उद्गध्रत किया है-

एकवर्णकार्यं विकारः, स्रनेकवर्णकार्यमादेश इत्यापिशलीयं मतम् ।

३—कातन्त्रवृत्ति की दुर्गविरचित टीका में आपिशलि के निम्न श्लोक उद्मृत है--

तथा चापिशलीयः ऋोकः-

त्रागमोऽनुपघातेन विकारश्चोपमर्दनात् । त्रादेशस्तु प्रसंगेन लोपः सर्वापकर्षणात् ॥

४—भाषावृत्ति के व्याख्याता सृष्टिवर ने आपिशल का निम्न डेढ़ श्लोक उद्मृत किया है—

. तथा चापिशलिः।

> दन्त्योष्ठचत्वाद् वकारस्य वहव्यधवृधां न भष्। उद्दुटौ भवतो यत्र यो वः प्रत्ययसन्धिजः।

- १. काशी के छुपे हुए यजुःप्रातिशाख्य के ऋन्त में, पृष्ठ ४६६ । शतपथ सायग्माष्य माग १, पृष्ठ २१८ पर कोष्ठ में निर्दिष्ट 'न' पद मूल में छुपा है ।
- २. कातन्त्रटीका २ । ३ । ३३ ॥ तुलना करो—-'विकारो नाम वर्णाध्मक श्रादेशः । शब्दकीस्तुम, वृष्ठ ३४४ ।
  - ३. कातन्त्रज्ञति पृष्ठ ४७६।

### श्चन्तस्थं तं विज्ञानीयाच्छेषो वर्गीय उच्यते ॥

५—जगदीश तर्कालङ्कार ने अपनी शब्दशक्तिप्रकाशिका में आपिशलि का निम्न मत उद्देशृत किया है—

> सदृशत्वं तृणाद्वानां मन्यकर्मण्यनुक्तके । द्वितीयायचनुर्थ्यापि बोध्यते बाधितं यदि ॥ इत्याणिशलेर्मतम् ॥<sup>३</sup>

६, ७—उस्पादिसूत्र का वृत्तिकार उज्ज्वलदत्त आपिशलि के निम्न दो वचन उद्गधृत करता है—

त्र्रापिशत्तितु—न्यङ्कोनंच्यावं शास्ति न्याङ्कवं चर्म। व स्वधा पितृतृप्तिरित्यापिशत्तिः। भ

५---भानुजी दीन्तित ने अपनी अमरकोषटीका में आपिशलि का निम्न वचन उद्गणूत किया है---

शश्वदभीच्यां नित्यं सदा सततमजस्त्रमिति सातत्ये इत्यव्ययप्रकरणे स्त्रापिशन्तिः।

९—कातन्त्रवृत्ति की दुर्गटीका में आपिशलि का निम्न श्लोक उद्द्रधृत है— स्रापिशलियं मतं तु—

पादस्त्वर्थसमाप्तिर्वा क्वेयो वृत्तस्य वा पुनः । मात्रिकस्य चतुर्भागः पाद इत्यभिधीयते ॥

इनमें प्रथम और षष्ट उद्धरण निश्चय ही आपिशल ब्याकरण से लिये गये हैं। द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ और पश्चम उद्धरणों का सम्बन्ध यद्यपि आपिशल ब्याकरण से है तथापि इनका मूल आपिशल सूत्र नहीं हैं, सम्भव है उसकी किसी वृत्ति से ये वचन उद्धवृत किये हों। सप्तम अष्टम और नवम उद्धरण उसके किसी कोश से लिये गए होंगे।

- १. भाषावृत्ति की भूमिका पृष्ठ १७। २. पृष्ठ ३७५, काशी सं०।
- ३. उत्पादिवृत्ति पृष्ठ ११ । तुलना करो न्यङ्कोस्तु पूर्वे श्रकृतैजागमस्याम्युदया-ङ्कतां स्मर्रान्त । यथाहुः — न्यङ्कोः प्रतिषेधानन्याङ्कवन् इति । वाक्यपदीय वृषमदेवटीका भाग १, पृष्ठ ५५ ॥ विशेष देखें, पूर्व पृष्ठ २७ । ४. उत्पादिवृत्ति पृष्ठ १९१ ।
  - प्र. ग्रमरटीका १ । १ । ६६ पृष्ठ २७ । ६. कातन्त्र पृष्ठ ४६१ ।

# आपिशल श्रीर पाणिनीय व्याकरण की समानता

आपिशिल के जो सूत्र उत्पर उद्धृत किये हैं, उन से यह स्पष्ट है कि आपिशल और पाणिनीय व्याकरण दोनों परस्पर में बहुत समान हैं। यह समानता न केवल सूत्ररचना में है, अपितु अनेक संज्ञा, प्रत्यय और प्रत्याहार भी परस्पर सदृश हैं।

संज्ञाएं—उपरि निर्दिष्ट सूत्रों में द्विवचन, विभाषा, गुरा और सार्व-धातुका, संज्ञाओं का उल्लेख है। पाणिनीय व्याकरण में भी ये ही संज्ञाएं हैं। केवल सार्वधातुका टावन्त के स्थान में पाणिनि ने सार्वधातुक अकारान्त संज्ञा पढ़ी है।

प्रत्यय---पूर्व उद्गृप्त सूत्रों में टाप्, ठन् और शप् प्रत्यय पढ़े हैं। ये ही प्रत्यय पािंगीय व्याकरण में भी हैं।

प्रत्याहार— छष्टिधर ने उपरिनिर्दिष्ट आपिशलि का जो डेढ़ श्लोक उद्गृत किया है। उसके "वहत्य अवृथां न भष्" चरण में भष् प्रत्याहार का निर्देश मिलता है। पाणिनि ने भी यही प्रत्याहार बनाया है।

इन के अतिरिक्त आपिशिल के धातुपाठ और गणपाठ के जो उद्धरण उपलब्ब हुए हैं वे भी पाणिनीय धातुपाठ और गणपाठ से बहुत समानता रखते हैं। आपिशिल के व्याकरण में भी पाणिनीय व्याकरण के सदृश आठ ही अध्याय थे, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। इतना ही नहीं, आपिशिलिक्षा और पाणिनीयिशिक्षा के मूत्र परस्पर बहुत सदृश हैं, दोनों का प्रकरणिबच्छेद भी सर्वथा समान हैं। इस अत्यन्त सादृश्य से प्रतीत होता है कि पाणिनीय व्याकरण का प्रधान उपजीव्य आपिशल व्याकरण है। पदमश्चरीकार हरदत्त इस ओर संकेत भी करता है। वह लिखता है—

कथं पुनिरिद्माचार्येण पाणिनिनावगतमेते साधव इति ? श्रापि-शलेन पूर्वज्याकरणेन । र

पाणिनिरपि स्वकाले शब्दान् प्रत्यक्षयन्नापिशलादिना पूर्वस्मिन्नपि काले सत्तामनुसन्धत्ते, एवमापिशलिरपि।

### ऋन्य ग्रन्थ

१. धातुपाठ—इसके उद्धरण महाभाष्य, काशिका, न्यास और

१. देखो पृर्वं पृष्ठ १३६।

२ पदमञ्जरी भाग १, २ छ ६ ।

३. पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ७ ।

पदम ऋरी आदि कई ग्रन्थों में मिलते हैं । इसका विशेष वर्णन धातुपाठ के प्रकरण में किया है ।°

- २. गरापाठ इसका उल्लेख भर्तृ हरि ने महाभाष्यदीपिका में किया है। इसका विशेष वर्णन गरापाठ के प्रकरण में देखें। व
- **३. उर्णादिसूत्र**—हमारा विचार है कि पश्वपादी उर्<mark>णादिसूत्र आ</mark>पिशलि विरचित है । इस विषय पर उणादिप्रकरण में विस्तार से लिखा है । <sup>४</sup>
- ४. शिज्ञा—आपिशलिशज्ञा का उल्लेख पाणिनीय शिज्ञा में साजात् मिलता है। तैतिरीय प्रातिशाख्य की वैदिकाभरण टीका में आपिशिल का एक सूत्र उद्दश्त है। राजशेखरप्रणीत काव्यमीमांसा और वृषभदेविवरिचत वाक्यपदीय की टीका में भी इसका निर्दश है। इसके अष्टम प्रकरण के २३ सूत्रों का एक लम्बा उद्धरण हैमचन्द्र ने अपने हैम शब्दानुशासन की स्वोपज्ञ बृहद्दवृत्ति में दिया है। भ

इस शिक्षा के दो हस्तलेख अडियार (मद्रास) के पुस्तकालय में हैं। यह मेहरचन्द लक्ष्मणदास भूतपूर्व लाहौर द्वारा प्रकाशित वैदिक स्टडीज पत्रिका में छप चुकी है। इसका सम्पादन डाक्टर रघुवीरजी एम॰ ए॰ ने किया है। हमने भी पास्मिनीय और चान्द्र शिक्षा के साथ आपिशलशिक्षा का

१. द्र० भाग २, पृष्ठ ३४-३७। २. इह स्वदादीन्यापिशालैः किमादीन्यस्मत्त्रयन्तानि पूर्वापराघरेति ......। पृष्ठ २८७। तुलना करो— 'स्यदादीनि पठित्वा गणे कैश्चित् पूर्वादीनि पठितानि''। कैयट, भाष्यप्रदीप १।१।३३॥

३. द्र० भाग २, प्रष्ठ १२१, १२२ । ४. द्र० भाग २, प्रष्ठ १७० ।

५. स एवनापिशलेः पञ्चदशमेदाख्या ृवर्गाधर्मा भवन्ति । पाग्रिनीयशिज्ञा ( हमारा सम्पादित संस्क∘) सृत्र ११६ । स्वामी दयानन्द सरस्वती द्वारा उपलब्ध कोश में ⊏ वां लगभग प्रकरण सारा त्रुटित था।

६. 'शेषाः स्थानकरगाः' इत्यापिशलिशि ज्ञावचनात् । तै ० प्रा०२। ४६,
 पृष्ठ ६०। ७. शिज्ञा श्रापिशलीयादिका । काव्यमी ० पृष्ठ ३।

५. तथेलापिशलीयशिद्धादर्शनम् । वाक्यपदीय वृष्भदेव टीका भाग १, पृष्ठ १०५ । वृष्भदेव जिसे ग्रापिशित सृत्र कहता है वह मुद्रित ग्रन्थ में कुळ भेद से मिलता है । सम्भव है भर्तृहरि ने उसका ग्रार्थतः ग्रानुवाद किया हो ।

६. तथा चापिश्वालिः शिन्नामधीते—"नाभिप्रदेशात् ""बाह्यः प्रत्यन इति"पृष्ठ ६, १० ।

मुद्रण किया है। उस में आपिशलशिज्ञा के सूत्र जिन-जिन ग्रन्थों में उद्गधृत हैं उनका निर्देश हमने नीचे टिप्पणी में कर दिया है।

४. कोश—यह अप्राप्य है। भानुजी दीन्नित के उपरि निर्दिष्ट आठवें उद्धरण से स्पष्ट है कि आपिशलि ने कोई कोश भी रचा था। संख्या ७ और ९ का उद्धरण भी कोश से ही लिया गया है।

श्रद्धारतन्त्र--इस ग्रन्थ में सामगान सम्बन्धी स्तोभों का वर्णन है। इस का प्रकाशन पं॰ सत्यव्रत सामश्रमी ने कलकत्ता से किया था।

७. साम-प्रातिशाख्य-धातुवृत्ति ( मैसूर संस्करण ) के संपादक महादेव शास्त्री ने सामप्रातिशाख्य को आपिशलि-विरचित माना है। पर यह चिन्त्य है। द्र ० सं० व्या० इतिहास, भाग २, प्रष्ट ३१९।

## २---काश्यप (३००० वि० पू०)

पाणिनि ने ऋष्टाध्यायी में काश्यप का मत दो स्थानों पर उद्दश्वत किया है। वाजसनेय प्रातिशास्य ४। ५ में शाकटायन के साथ काश्यप का उल्लेख मिलता है। अतः अष्टाध्यायी और प्रातिशास्य में उल्लिखित काश्यप एक ही व्यक्ति है, इस में कोई सन्देह नहीं।

### परिचय

काश्यप शब्द गोत्रप्रत्यायान्त है। तदनुसार इस के मूल षुरुष का नाम कश्यप है।

### काल

पाणिनीय शब्दानुशासन में काश्यप का उल्लेख होने से इतना स्पष्ट है कि यह उससे पूर्ववर्ती है। वार्तिककार कात्यायन के मतानुसार अष्टाध्यायी ४।३।१०३५ में काश्यप कल्प का निर्देश है। पाणिनि ने व्याकरण और

- १. द्र॰ । सं० व्या० इतिहास, भाग २, पृष्ठ ३४० ।
- २. घातुवृत्ति की भूमिका पृष्ठ ३ । ३. तृषिमृषिकुषेः काश्यपस्य । ऋष्टा० १ । २ । २५ ॥ नोदात्तस्वरितोदयमगार्ग्यकाश्यपगालवानाम् । ऋष्टा० ८।४।६७॥
  - ४. लोपं काश्यपशाकटायनी । ५. काश्यपकौशिकाभ्यामृषिभ्यां शिनिः।
  - ६. काश्यपकौशिकग्रहणं कल्पे नियमार्थम् । महाभाष्य ४ । २ । ६६ ।

कलाप्रवक्ता का निर्देश करते हुए किसी विशेषण का प्रयोग नहीं किया, इस से प्रतीत होता है कि वैयाकरण और कल्पकार दोनों एक हैं। यदि यह ठीक हो तो काश्यप का काल भारत युद्ध के लगभग मानना होगा, क्योंकि प्रायः शाखाप्रवक्ता ऋषियों ने ही कल्पसूत्रों का प्रवचन किया था, यह हम वात्स्यायन-प्राष्य के प्रमाण से पूर्व लिख आये हैं।

#### काश्यप व्याकरण

काश्यप व्याकरण का कोई सूत्र उपलब्ध नहीं हुआ। इस के मत का उत्लेख भी केवल तीन स्थानों पर उपलब्ध होता है। शुक्ल यजुः-प्रातिशास्य के अन्त में निपातों को काश्यप कहा है। हम इस के व्याकरण के विषय में इस से अधिक कुछ नहीं जानते।

#### ऋन्य ग्रन्थ

१-करप-वार्तिककार कात्यायन के मतानुसार अष्टाध्यायी ४।३। १०३ में किसी काश्यप करन का उल्लेख है।³

२-छुन्दःशास्त्र--आचार्य पिङ्गल ने अपने छन्दःशास्त्र ७। ९ में काश्यप का एक मत उद्दधृत किया है। इस से विदित होता है कि काश्यप ने किसी छन्दःशास्त्र का प्रवचन किया था। फूलमण्डी (भिटएडा-पंजाब) के वैद्य श्री अमरनाथजी ने १६। १। ६२ के पत्र में जिखा है कि काश्यप का छन्दःसूत्र उन के नित्र सरदार नन्दिसिहजी के पात है।

३-श्रायुर्वेद संहिता—संवत् १९९५ में आयुर्वेद की काश्यप सहिता प्रकाशित हुई है। इस नष्टप्रायः कौमारभृत्य-तन्त्र के उद्धार का श्रेय नैपाल के राजगुरु पं॰ हेमराज शर्मा को है। उन्हों ने महार्थारश्रम करके एक मात्र वृदित ताडपत्रलिखित यन्य के आधार पर इस का सम्पादन किया है। यन्य की अन्तरङ्गपरीचा से प्रतीत होता है कि यह संहिता चरक सुश्रुत के समान प्राचीन आर्य ग्रन्थ है।

. ४-पुराण चान्द्रवृत्ति ३।३।७१ तथा सरस्वतीकएठागरण ४। ३।२२९ की टीका में किसी काश्यपीय पुराण का उल्लेख मिलता है।

१. पूर्व प्रष्ठ १६-२२। २. निपातः काश्यपः स्मृतः । स्र० = सूत्र ५१ के स्त्रागे । मद्रास संस्करण् के संस्कर्ता ने इन्हें प्रामाद से टीकाग्रन्थ के अन्तर्गत छापा है । ३. पूर्व पृष्ठ १४४ टि० ६ । ४. सिंहोन्नता काश्यपस्य ।

५. कल्पं चेति किस् १ काश्यपीया पुराग्यसंहिता ।

वायुषुराण ६१। ५६ के अनुसार वायुषुरास के प्रवक्ता का नाम अकृतवण काश्यप था। विष्णुषुरास की श्रीधर की टीका पृष्ट ३६९ में षुरास प्रवक्ता अकृतव्रण को काश्यप कहा है।

४-काश्यपीय सूत्र—उद्योतकर अपने न्यायवार्तिक में कर्णादसूत्रों को काश्यपीय सूत्र के नाम से उद्गधृत करता है।<sup>३</sup>

व्याकरण, कल्प, छन्दःशास्त्र, आयुर्वेद, षुराण और कणादसूत्रों का प्रवक्ता एक ही व्यक्ति है वा भिन्न भिन्न, यह अज्ञात है।

## ३---गार्थ (३१०० वि० पूः)

पाणिनि ने अष्टाध्यायी में गार्य का उक्केख तीन स्थानों पर किया है। गार्य के अनेक मत ऋतप्रातिशास्त्र और वाजसनेय-प्रातिशास्त्र में उपलब्ध होते हैं। उनके सूक्ष्म पर्यवेच्चाए से विदित होता है कि गार्य का व्याकरण सर्वोङ्गपूर्ए था।

### परिचय

गार्ग्य पद गोत्रप्रत्ययान्त है, तदनुसार इसके मूल पुरुष का नाम गर्ग था। गर्ग पूर्व निदिष्ट वैयाकरण भरद्वाज का पुत्र था। इससे अधिक इसके विषय में कृछ ज्ञात नहीं।

श्रन्यत्र उक्केख-र्िकसी नैरुक्त गार्ग्य का उल्लेख यास्क ने अपने निरुक्त में किया है। सानवेद का पदपाठ भी गार्ग्यविरचित माना जाता है। "

१. त्रात्रेयः सुमितिधीमान् काश्यपोऽह्यकृतक्षः। २. यथा काश्यपीयम्-सामान्य-प्रत्यज्ञाद् विशेषसमृत्रेश्च संशय इति। न्यायवार्तिक १।२।२३ पृष्ठ ६६ । यह वैशेषिक (२।२।१७) सूत्र है। उद्योतकर विक्रम की प्रथम शताब्दी का ग्रन्थकार है। देखो, श्री एं भगवद्दत्तजी कृत भारतवर्ष का इतिहास द्वि० सं० पृष्ठ ३४३।

३. श्रह्मार्ग्यमालवयो: । श्रष्टा० ७ । ३ । ६६ ॥ श्रोतो गार्ग्यस्य । ८ । ३ । २० ॥ नोदात्तस्वरितोदयमगार्थेकाश्यपगालवानाम् । श्रष्टा० ८ । ४ । ६७ ॥

४. व्याडिशाकल्यगार्ग्याः । १३ । ३१ ॥

एयातः खयौ कशौ गार्ग्यः सक्ख्योक्ख्यम्बख्यवर्जम् ।

६. तत्र नामानि सर्वाण्याख्यातजानीति शाकटायनो नैरुक्तसमयश्च न सर्वागीति गार्ग्यो वैयाकरगानां चैके । निरु० १ । १२ ॥ ग्रन्थत्र निरुक्त १ । ३॥ १३।३१ ॥

७. बह्युचानां मेहना इत्येकं पदम्, छन्दोगानां त्रीरयेतानि पदानि म+इह+नास्ति।

बृह्हेबता १।२६ में यास्क और रथीतर के साथ गार्य वा मत उद्ग्यृत है। अक्नप्रातिशाख्य और वाजसनेय प्रातिशाख्य में गार्य के अनेक मतों का निर्देश है। अच्छा स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त है। विस्त मतों का निर्देश है। अच्छा स्वाप्त स्वाप्त है। नैरुक्त गार्य और सामवेद का पदकार एक ही व्यक्ति हैं, यह हम अचुपद लिखेंगे। बृह्हेवता १। २६ में निर्दिष्ट गार्य निश्चित ही नैरुक्त गार्य है। प्रातिशाख्यों में उद्दश्वत मत वैयाकरण गार्य के हैं, यह उन मतों के अवलोकन से निश्चित हो जाता है। यद्यपि नैरुक्त गार्य और वैयाकरण गार्य की एकता में निश्चायक प्रमाण उपलब्ध नहीं, तथापि हमारा विचार है दोनों एक ही हैं।

एक दृप्तवालाकि गार्थ शतपथ १४।४।१।१ में उद्गधृत है। हरि-वंग पृष्ठ ४७ के अनुसार शेशिरायण गार्ग्य त्रिगर्तों का पुरोहित था । प्रश्नोपनिबद्ग ४।१ में सौर्यायण गार्ग्य का उल्लेख मिलता है। ये निश्चय ही विभिन्न व्यक्ति हैं। यह इनके साथ प्रयुक्त विशेषणों से स्पष्ट है।

#### काल

अष्टाध्यायों में गार्य का उल्लेख होने से यह निश्चय ही पाणिनि से प्राचीन है। गार्य का मत यास्कीय निरुक्त में उद्मुत है। यदि नैरुक्त और वैयाकरण दोनों गार्य एक ही हों तो यह यास्क से भी प्राचीन होगा। यास्क का काल भारतयुद्ध के समीप है। अतः गार्य विक्रम से लगभग ३१०० वर्ष प्राचीन है। सुश्रुत के टीकाकार उल्हण ने गार्य को वन्वन्तरि का शिष्य लिखा है, और उसके साथ गालव का निर्देश किया है। पाणिनीय व्याकारण में भी दो ानों पर गार्य और गालव का साथ साथ निर्देश मिलता है। क्या इस साहचर्य से वैद्य गार्य गालव और वैयाकरण गार्य गालव एक हो सकते हैं? यदि इनकी एकता प्रमाणान्तर से षुष्ट होजाय तो गार्य गालव का काल विक्रम से लगभग ४४०० वर्ष पूर्व होगा।

तदुभयं पश्यता भाष्यकारेखोभयोः शाकल्यगार्ग्ययोरभिप्रायावत्रानुविहितौ । दुर्गवृत्ति ४ । ४ ॥ मेहना एकमिति शाकल्यः, त्रीखीति गार्यः । स्कन्दरीका ४ । ३ ॥

१. चतुर्म्य इति तत्राहुर्यास्कगार्ग्यरयीतराः । स्त्राशिषोऽयार्थवैरूप्याद् वाचः कर्मग्र एव च । २. देखो पूर्व १४६ पृष्ठ की टि०४, ५ ।

३. प्रभृतिप्रह्णानिमिकाङ्कायनगार्यगालवाः । १ । ३ ॥

## गार्ग्य का व्याक्ररण

गार्ग्य के व्याकरण का कोई सूत्र प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध नहीं होता अष्टाध्यायी और प्रातिशास्य में गार्ग्य के जो मत उद्घष्ट्रत हैं उनसे विदित होता है कि गार्ग्य का व्याकरण सर्वाङ्गपूर्ण था। यदि सामवेद का पदकार ही व्याकरणप्रवक्ता हो तो मानना पड़ेगा कि गार्ग्य का व्याकरण कुछ भिन्न प्रकार का था। सामपदपाठ में मित्र पुत्र आदि अनेक पदों में अवग्रह करके अवान्तर दो दो पद दर्शाए हैं, जो पाणिनीय व्याकरणानुसार (धातु प्रत्यय के संयोग से) एक ही पद हैं। सम्भव है शाकटायन के सदृश गार्ग्य ने भी एक पद की अनेक धातुओं की कल्पना की हो। गार्ग्य और शाकटायन का विरोध निरुक्त की दुर्गवृत्ति १। १३ में उपस्थापित किया है।

#### श्रन्य ग्रन्थ

प्राचीन वाङ्मय में गार्गीवरचित निम्न ग्रन्थों का उल्लेख मिलता है— १ निरुक्त —यास्क ने अपने निरुक्त में तीन स्थान पर गार्ग्य का मत उद्भृत किया है। वृहद्देवता १। २६ का मत भी निरुक्तशास्त्रविषयक है। वि गार्ग्य के निरुक्त के विषय में श्री पं० भगवद्त्तजी विरिचित वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १ खएड २ (संहिताओं के भाष्यकार ) पृष्ठ १६८ देखें।

२. समावेद का पदपाठ— सामवेद का पदपाठ गार्ग्यकृत माना जाता है। निरुक्त के टीकाकार दुर्ग और स्कन्द का भी यही मत है। वाजसनेय प्रातिशास्य ४।१७७ के उब्बट-भाष्य में गार्ग्यकृत पदपाठ विषयक एक प्राचीन नियम उद्गथत है—

### पुनरुक्तानि लुप्यन्ते पदानीत्याह शाकलः । त्रालोप इति गार्ग्यस्य काग्वस्यार्थवशादिति ॥

इस नियम के अनुसार गार्ग्य के पदपाठ में पुनरुक्त पदों का लोप नहीं होता । शाकल्य और माध्यन्दिन के पदपाठ में पुनरुक्त पदों का लोप हो जाता है। हमने इस नियम के अनुसार सामवेद के पदपाठ को देखा । उस में पुनरुक्त पदों का पाठ सर्वत्र मिलता है। अतः सामवेद का पदपाठ गार्ग्यकृत ही है, इस में कोई सन्देह नहीं।

१. मित्रम्, पृष्ठ १,मन्त्र ५ । पुत् त्रस्य, पृष्ठ १८८६, मन्त्र २ ।

२. पूर्व पृष्ठ १४६ टि०६। ३. पूर्व पृष्ठ १४७ टि०१।

४. पूर्व ग्रुप्त १४६ टि० ७।

श्री पं० भगवहत्तजी ने अपने मुप्रसिद्ध वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १, खण्ड २, पृष्ठ १५४ में सामवेदीय पदपाठ के कुछ पदों की यास्कीय निर्वचनों से तुलना की है। तदनुसार उन्होंने नैरुक्त और पदकार दोनों के एक होने की सम्भावना प्रदिश्त की है। हमने भी वैदिक यन्त्रालय अजमेर से सं० २००६ में प्रकाशित सामवेद के पष्ठ संस्करण का संशोधन करते समय सामवेदीय पदपाठ की अन्य पदपाठों और यास्कीय निर्वचनों के साथ विशेष रूप से तुलना की। उस से हम भी इसी परिग्णाम पर पहुंचे कि सामवेदीय पदकार और नैरुक्त गार्य एक है।

२--शालाक्य-तन्त्र -- सुश्रुत के टीकाकार डल्ह्या के मतानुसार गार्य धन्वन्तरि का शिष्य है। उसने शालाक्य तन्त्र की रचना की थी। संभवतः वैद्य गार्य और वैयाकरण गार्य दोनों एक व्यक्ति हैं, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। एक गार्य चरक सूत्रस्थान १। १० में भी स्मृत है।

४-भू-वर्णन—गार्य ने भूवर्णन विषयक कोई ग्रन्थ लिखा था, उसी के अनुसार वायुषुराण ३४ । ६३ में 'मेरुकणिका' वर्णन प्रकरण में उसे 'ऊर्ध्ववेग्णीकृत' दर्शाया है।

४-त**क्ष-शास्त्र** — आपस्तम्ब ने अपने शुल्बसूत्र में एक श्लोक उद्धृत किया है । टीकाकार करविन्दाधिप के मत में वह श्लोक गार्ग्य के तत्त्वशास्त्र का है। <sup>९</sup>

६-**लोकायतःशास्त्र**—गणपित शास्त्री ने अर्यशास्त्र की किसी प्राचीन टीका के अनुसार अपनी व्याख्या में लिखा है— लोकायतं न्यायशास्त्रं, ब्रह्मगार्यप्रणीतम् । भाग १, पृष्ठ २७ ।

७-देवर्षि-चरित—महागरत शान्तिपर्व २१०। २१ में गार्धि को देवर्षिचरित का कर्ता कहा है।

प्र-साम-तन्त्र--पं० सत्यव्रत सामश्रमी ने अत्तरतन्त्र की भूमिका में गार्ग्य को सामतन्त्र का प्रवक्ता लिखा है। किसी हरदत्तविरचित सर्वानुक्रमणी में सामतन्त्र को औदव्रजि प्रोक्त कहा है।

१. पूर्व पृष्ठ १४७ दि० ३ । २. वेदार्थावगमनस्य बहुविद्यान्तराश्रयस्वात् तज्ञशास्त्रे गार्ग्यागस्त्यादिभिरङ्गुलिसंख्योकं रथपरिमाण्स्श्रेक्मुदाहरन्ति—न्त्रयापिःः। मैसुर संस्कृ पृष्ठ ६६ । ३. वेविषचिरितं गार्ग्यः । चित्रशाला प्रेस पृना ।

४. पूर्व पृष्ठ ६८ । तथा इसी ग्रन्थ का दूसरा भाग पृष्ठ ३३६, ३४०।

इनमें से कितने ग्रन्थ वैयाकरण गार्ग्य कृत हैं, यह हम निश्चित रूप से नहीं कह सकते।

### ४--गालव (३१०० वि० पू०)

पाणिनि ने अष्टाध्यायी में गालव का उल्लेख चार स्थानों में किया है। श्रुष्धोत्तमदेव ने भाषावृत्ति ६। १। ७७ में गालव का व्याकरण संबन्धी एक मत उद्गृष्ट्रत किया है। श्रुनसे विस्पष्ट है कि गालव ने कोई व्याकरणशास्त्र रचा था।

#### पश्चिय

गाजव का कुछ भी परिचय हमें प्राप्त नहीं होता। यदि गालव शब्द अन्य वैयाकरण नामों के सदृश तद्धितप्रत्ययान्त हो तो इसके पिता का नाम गलव वा गलु होगा। महाभारत शान्तिपर्व ३४२ । १०३, १०४ में पाञ्चाल बान्नव्य गालव को कमपाठ और शिक्षा का प्रवक्ता कहा है। १ शिक्षा का संबन्ध व्याकरणशास्त्र के साथ है। प्रसिद्ध वैयाकरण आपिशलि, पाणिनि और चन्द्रगोमी ने शिक्षाप्रन्थों का प्रवचन किया है। तदनुसार यदि शिक्षा का प्रणेता बान्नव्य गालव ही व्याकरणप्रवक्ता हो तो गालव का बान्नव्य गोत्र होगा और पाञ्चाल उसका देश। सुश्र्त के टीकाकार उत्हरण ने गालव को धन्वन्तरि का शिष्य कहा है। यदि यही गालव

१. इको हस्बोऽङ्यो गालवस्य । स्रष्टा• ६ । ३ । ६१ ॥ तृतीयादिषु भाषितपुंस्कं पुंबद् गालवस्य । स्रष्टा• ७ । १ । ७४ ॥ स्रङ् गार्ग्यगालवयोः । स्रष्टा• ७ । ३ । ६६ ॥ नोदात्तस्वरितोदयमगार्ग्यकाश्यपगालवानाम् । स्रष्टा• ⊏ । ४ । ६७ ॥

२. इकां यस्मिर्व्यवधानं व्याडिगालवयोरिति वक्तव्यम् । दिधयत्र, द्य्यत्र । मधुवत्र, मध्वत्र । ३. कई बाभ्रव्य पाञ्चाल ग्रीर गालव को पृथक् मानते हैं । परन्तु हमारा मत है कि ये तीनों शब्द एक ही व्यक्ति के लिए प्रयुक्त हैं । विशेष द्र ० वैदिक वाङ्मय का इतिहास, भाग १, पृष्ठ १६ ० — १६ २ (द्वि ० सं० ) ।

४. पाञ्चालेन क्रमः प्राप्तस्तक्ष्माद् भूतात् सनातनात् । बाग्रव्यगोत्रः स बभूव प्रथमं क्रमपारगः ॥ नारायणाद् वरं लब्ब्बा प्राप्य योगमुत्तमम् । क्रमं प्रणीय शित्तां च प्रण्यित्वा स गालवः ॥ ५. पूर्व पृष्ठ १४७ टि० ३ ।

व्याकरणप्रवक्ता हो (जैसा कि हम पूर्व कह चुके हैं ) तो गालव का एक आचार्य धन्वन्तरि होगा ।

च्चन्यत्र उल्लेख — निरुक्त वृह्देवता, ऐतरेय आरए५क और वायु-पुराण में गालव के मत उद्दशृत हैं। चरक संहिता के प्रारम्भ में भी गालव का उल्लेख है। प

#### काल

अष्टाध्यायों में गालव का उल्लेख होने से निश्चत है कि वह पाणिन से प्राचीन है। यदि महाभारत में उिल्लाखत पाश्चाल बाश्रव्य गालव ही शब्दा- तुशासन का प्रवक्ता हो तो उसका काल शौनक और महाभारत से प्राचीन होगा। बृहर्वेवता १। २४ में गालव को पुराण किव कहा है। है हम पूर्व गार्ग्य के प्रकरण में लिख चुके हैं कि धन्वन्तरि शिष्य गालव ही सम्भवतः शब्दानुशासन का प्रवक्ता है। तदनुसार गालव का काल विकम से लगभग साढ़े पांच सहत्र वर्ग पूर्व होगा।

#### गालव व्याकरण

हम पूर्व (पृष्ठ १५०) गालव का एक मत उद्देशृत कर चुके हैं—इकां यिएमर्व्यवधानं व्याडिगालयपोरिति वक्तव्यम्। यह वचन पुरुषोत्तम-देव ने भाषावृत्ति ६। १। ७३ में उद्देशृत किया है। तदनुसार लोक में 'दध्यत्र मध्वत्र' के स्थान में 'दिध्यत्र मधुवत्र' प्रयोग भी साधु हैं। यह यण्यवधान-पन्न आचार्य पाणिनि से भी अनुमोदित है। पाणिनि ने ''भूवादयो धातवः'' सूत्र में वकार का व्यवधान किया है। हम इस विषय पर पूर्व विस्तार से लिख चुके हैं। '

#### ऋन्य ग्रन्थ

- संहिता─ शैशिरि-शिचा के प्रारम्भ में गालव को शौनक का
- १. शितिमांसतो मेदस्त इति गालवः । ४ । ३ ॥
- २, १।२४॥ ५ । ३६॥ ६ । ४३॥ ७ । ३८॥ ३. नेदमेक-स्मिन्नहनि समापनेदिति जातुकर्ण्यः । समापनेदिति गालवः । ५ । ३ । ३ ॥
  - ४. शरावं चैत्र गालवः । ३४ । ६३ ॥ 🛚 🖈 सूत्रस्थान १ । १० ॥
- ६. ग्रुष्ठ १५२ टि०७ ॥ ७. ग्रुप्टा०१ । ३ । १ ॥ ८. देखो पूर्वे ग्रुष्ठ २६,२७।

शिष्य श्रीर शाखा का प्रवर्तंक कहा है। शिक्षा का पाठ अत्यन्त भ्रष्ट है।

- त्राह्मण—देखो पं० भगवद्त्तजी कृत वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग २ पृष्ठ ३० ।
- ३. क्रम-पाठ महाभारत शान्तिपर्व २४२। ११२ में पाश्चाल बाभ्रव्य गालव को क्रमपाठ का प्रवक्ता कहा है। अवस्प्रतिशाख्य ११। ६५ में इसे प्रथम क्रमप्रवक्ता लिखा है। अ
- ४. **शिज्ञा**—महाभारत शान्तिपर्व ३४२। १०४ के अनुसार गालव ने शिज्ञा का प्रणयन किया था। <sup>भ</sup>
- ४. निरुक्त —यास्क ने अपने निरुक्त ४। ३ में गालव का एक निर्वचन-संबन्धी पाठ उद्भृत किया है। उससे प्रतीत होता है कि गालव ने कोई निरुक्त रचा था। इस विषय में श्री पं० भगवह्त्तजी विरचित वैदिक वाङ्-मय का इतिहास भाग १ खगड २ ५३ १७९-१८० देखें।
- ६. दैवत ग्रन्थ—बृहद्देवता में चार स्थान पर गालव का मत उद्भधृत है। उनमें से १ । २४ में गालव को पुराण किव कहा है। वेश तीन स्थानों पर ऋचाओं के देवता संबन्धी मतों का निर्देश है। उनमे प्रतीत होता है कि गालव ने स्वप्रोक्त संहिता का कोई अनुक्रमणी ग्रन्थ भी रचा था।
- ७. शालाक्य-तन्त्र—अन्वन्तरि शिष्य गालव ने शालाक्य-तन्त्र की रचना की थी। सुश्रृत के टीकाकार डल्हण ने इसका निर्देश किया है।
- कामसूत्र वात्स्यायन कामसूत्र १ । १ । १० में लिखा है
   पाश्वाल बाभ्रव्त्र ने सात अधिकरणों में कामशास्त्र का संत्रेप किया था ।\*
- १. मुद्गलो गालवो गाग्यैः शाकल्यशैशिरीस्तथा । पञ्च शौनकशिष्यास्ते शाखामेदप्रवर्तकाः । वैदिक वाङ्मय का इतिहास माग १, पृष्ठ १८७, (द्वि० सं०) पर उद्भुत । श्रो० पं० मागवहत्तजी ने स्रानेक पुराखों के स्राधार पर पाठ का संशोधन करके इसे शाकल्य का शिष्यमाना है। वै० वा० इ० माग १ पृ० १८७ (द्वि० सं०)॥
- २. पूर्व पृष्ठ १५० थि । ३. इति प्र वाभ्रस्य उवाच कमं कमप्रवक्ता प्रथमं शशंस च । इसकी व्याख्या में उच्चट ने लिखा है—बाभ्रस्यो बभ्रुपुत्रो भगवान् पाञ्चाल इति । ४. पूर्व पृष्ठ १५० टि० ४ । ५. पूर्व पृष्ठ १५१ टि० १ ।
- पूर्व पृष्ठ १५ १ टि०२।
   प. नवम्य इति नैककाः पुरागाः कत्यश्रः
   ये । मधुकः श्वेतकेतुश्च गालवश्चेव मन्यते ।
   पूर्व पृष्ठ १४७ टि० ३ ।
  - सप्तिमरिषकरगौर्वाभ्रव्यः पाञ्चालः संचित्तेप ।

६. भू-वर्णन—वायुषुराण ३४। ६३ में मेरकाणिका के वर्णन में गालव का मत उल्लिखत है। तदनुसार उसके मत में मेरकाणिका का आकार 'शराव' के सदृश है—शरावं चैव गालवः। इस से प्रतीत होता है कि गार्य का कोई भूवर्णन भी था। भूवर्णन ज्योतिष का अंग है। अतः सम्भव है गालव ने कोई ज्योतिष संहिता लिखी हो।

## ५-चाक्रवर्मण (३००० वि० पू०)

चाकवर्मण् आचार्यं का नाम पाणिनीय अष्टाध्यायी नथा उणादि-सूत्रों में मिलता है। अट्टोजि दीचित ने शब्दकौरतुअ में इसका एक मत उद्मधृत किया है। अधीपतिदत्त ने कातन्त्रपरिशिष्ट के 'हेतो वा' भूत्र की वृत्ति में चाकवर्मण् का उक्केंख किया है। इनमें इस का व्याकर्णप्रवक्तृत्व विस्पष्ट है।

### परिचय

वंश-चाक्रवर्मण पद अपत्यप्रत्ययान्त है। तदनुसार इस के पिना का नाम चक्रवर्मा था। पुरुषद हालदार ने वायुषुराण के अनुसार चक्रवर्मा को कश्यप का पौत्र लिखा है। प

#### काल

यह आचार्य पािर्णिन से प्राचीन है इतना निश्चित है। पश्चपादी उर्णादि सूत्र आपिशिल की रचना है, यह हम उर्णादि-प्रकरण में लिखेंगे। हम ऊपर लिख चुके हैं कि उणादि (३।१४४) में चाक्रवर्मण का उद्धेख है। अतः इस का काल आपिशिल से भी पूर्व अर्थात् विक्रम से तीन सहस्र वर्ष पूर्व अवश्य मानना होगा।

### चाक्रवमंगा-व्याकरगा

इस व्याकरण का अभी तक कोई सूत्र उपलब्ध नहीं हुआ।

द्धय की सर्वनाम संज्ञा—पाणिनीय मतानुसार द्वय पद की सर्व-नाम संज्ञा नहीं होती। भट्टोजि दीक्षित ने माघ १२।१३ प्रयुक्त "द्वयेषाम्" पद में चाक्रवर्मण व्याकरणानुसार सर्वनामसंज्ञा का उल्लेख किया है। और

१. ई चाक्रवर्मणस्य । ग्रह्मा॰ ६।१।१३०।। २. कपश्चाक्रवर्मणस्य । पञ्च० उ॰ ३।१४४॥ दश्च॰ उ॰ ७।११॥ ३. १।१।२७, ग्रमले पृष्ठ की टि॰ १। ४. काशिका ६।४।१७०॥ ५. व्याकरण दर्शनेर इतिहास पृष्ठ ५१६। 'नियतकालाः स्मृतयः' इस नियम के अनुमार उसका असाधुत्व प्रतिपादन किया है। दससे प्रतीत होता है कि चाकवर्मण आचार्य के व्याकरणानुमार द्वय पद की सर्वनाम संज्ञा होती थी।

आधुनिक वैयाकरण 'नियतकालाः स्मृतयः' इस नियम के अनुमार पाणिनि आदि मुनित्रय के मत से शब्द के सायुत्व-असाधुत्व की व्यवस्था मानते हैं। यह मत वस्नुतः चिन्त्य है। यह हम पूर्व लिख चुके हैं।' महाभाष्य आदि प्रामाणिक ग्रन्थों में भी इस प्रकार का कोई वचन नहीं मिलता।

पाणिनीय वैयाकरण सब बब्दों को नित्य मानते हैं। है ऐसी अवस्था में प्राचीनकाल में साधु माने हुए शब्द को उत्तर काल में असाधु मानना उपपन्न नहीं हो सकता। हां, यदि शब्दों को अनित्य मानें तो देश काल और उच्चारण भेद से शब्द के विकृत हो जाने पर उक्त व्यवस्था मानी जा सकती है, परन्तु ऐसी कल्पना करने पर वैयाकरणों को अपने शब्द-नित्यत्वरूपी मुख्य सिद्धान्त से हाथ धोना पड़ेगा। अतः इम प्रकार के नियमों की कल्पना करने पर सब मे प्रथम स्विमद्धान्त की हानि स्वीकार करनी होगी। यदि 'नियनकालाः स्मृतयः' के नियम से प्रयोग की व्यवस्था मानी जाय अर्थात् अमुक शब्द अमुक ममय में प्रयोगाई है अमुक समय मे नहीं, तो यह भी ठीक नहीं। क्योंकि उस व्यवस्था के मानने पर 'ऋस्त्यप्रयुक्तः' के उत्तर में महाभाष्यकार ने जो शब्द के महान् प्रयोग विषय का उल्लेख किया है, 'वह उपपन्न नहीं हो सकता। अतः नवीन लोगों का इस प्रकार के नियमों का बनाना सर्वथा चिन्त्य है।

१. यत् कश्चिदाह चाकवर्मग्राब्याकरणे द्वयपस्यापि सर्वनामताम्युपगमात् तद्रीत्या ग्रयं प्रयोग इति तदिष न । मुनित्रयमनेनेदानीं साध्वसाधुविमागः । तस्येनेदानीतन-शिर्धमेदाङ्कतया परिग्रहीतत्वात् । दृश्यन्ते हि नियतकालाः स्मृतयः । यथा कलौ पाराशरी स्मृतिरिति । शब्दकौ० १ । १ । २० ॥ २. पृत्वं पृष्ठ ३४ टि० ४ ।

३. सिद्धे शब्दार्थंसम्बन्धे । महाभाष्य ग्र०१ पा०१ ग्रा०१ ॥ सर्वे सर्वपदादेशाः दाह्मिपुत्रस्य पाणिनेः । एकदेशविकारे हि नित्यर्व नोपपधते । महाभाष्य ग्र०१ पा०१ ग्रा०१।।

५. 'महान् शब्दस्य प्रयोगविषयः' ऋदि ग्रन्थ। भहाभाष्य ग्र॰ १ पा० १ ग्रा०१।

अब रही द्वय पद की सर्वनाम संज्ञा। महाभाष्यकार ने 'द्वयं प्रत्याया विश्वीयन्ते तिङ: कृतश्चां' इस वाक्य में द्वय पद की सर्वनाम संज्ञा मानी है। यद्यपि यहां द्वय पद को स्थानिबद्भाव से तयप्प्रत्ययान्त मानकर 'प्रथमचरमतयालपार्ध'' सूत्र में जस्विषय में इस की विकल्प से सर्वनाम संज्ञा मानी जा सकती है, तथापि आधुनिक वैयाकरणों के 'यथोत्तरं मुनीनां प्रामाण्यम्' इस द्वितीय नियम से 'प्रथमचरम' सूत्र से द्वयं शब्द की सर्वनाम संज्ञा नहीं हो सकती, क्योंकि महाभाष्यकार ने 'द्वयं पद में होने वाले 'श्चयच्यं' को स्वतन्त्र प्रत्यय माना है' न कि तयप का आदेश। अतः यहां 'प्रथमचरम' सूत्र की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। महाभाष्यकार के मत में द्वयं पद की सर्वनाम संज्ञा होती है यह पूर्व उद्धरण से व्यक्त है। इसीलिये चन्द्रगोमी ने अपने व्याकरण में 'प्रथमचरम' सूत्र में 'अय' अंश का प्रक्षेप करके 'प्रथमचरमतयायालपार्ध' इस प्रकार न्यासान्तर किया है।

'यथोत्तरं मुनीनां प्रामार्ग्यम्' इस नियम में भी वे ही पूर्वोक्त दोष उपिथ्यत होते हैं, जो 'नियतकालाः स्मृतयः' में दर्शाए हैं। आधुनिक वैयाकरणों के उपर्युक्त दोनों नियम शास्त्रविरुद्ध होने से अशुद्ध हैं, यह स्पष्ट है। अतः किसी भी शिष्टप्रयोग को इन नियमों के अनुमार अशुद्ध बताना दुःसाहसमात्र है। नवीन वैयाकरणों के इस मत की आलोचना प्रक्रियासर्वस्व के रचयिता नारायण भट्ट ने 'अपािश्विनीयप्रामािश्वकता' नामक लघु ग्रन्थ में भले प्रकार की है। वैयाकरणों को यह ग्रन्थ अवश्य देखना चाहिये। <sup>6</sup>

प्राचीन आर्ष वाङ्मय में शिष्ट-प्रयुक्त शब्दों के ज्ञान साधुत्व के लिए हमारा 'श्रादिभाषायां प्रयुज्यमानानाम् श्रपाणिनीयपदानां साधुत्व-विवेचनम्' निबन्ध देखिए।

१. महाभाष्य २ । ३ । ६५ ॥ ६ । २ । १३६ ॥

२. ऋष्टा• १। १। ३३।। ३. भाष्यप्रदीपविवरगा३। १। ⊏०॥

४. ग्रयच् प्रत्ययान्तरम् । महाभाष्य १ । १ । ४४, ५६ ॥

५. चान्द्रं ब्याक०२।१।१४॥ हेमचन्द्रं ने भी 'त्र्रय' का पृथम्प्रह्ण किया है। उदाहरणा में त्रय श्राब्द की भी विकल्प से सर्वनाम संज्ञा मानी है। देखो हैम बृहदृज्ञति १।४।१०॥

६. यह ग्रन्थ 'ब्रह्मविलास मठ पेरुरकाडा द्रिवेग्ड्रम्' से प्रकाशित हुन्ना है।

## ६-भारद्वाज (३००० वि० पू०)

भारद्वाज का उल्लेख पाणिनीय तन्त्र मे केवल एक स्थान पर मिलता है। अष्ठाध्यायी ४। २। १४५ में भारद्वाज शब्द पाया जाता है, परन्तु काशिकाकार के मतानुसार वह भारद्वाज पद देशवाची है आचार्यवाची नहीं। अगरद्वाज का व्याकरणविषयक मत तैतिरीय प्रातिशाख्य १७। ३४ और मैत्रायणीय प्रातिशाख्य २। ४। ३ में मिलता है।

### परिचय

भारद्वाज के पूर्व षुरुष का नाम भरद्वाज है । सम्भवतः यह भरद्वाज वही है जो इन्द्र का शिष्य दीर्घजीवी भरद्वाज था ।

चतुर्वेदाध्यायी—न्यायमञ्जरी में जयन्त भारद्वाज को चतुर्वेदाध्यायी कहता है। प

श्रमेक भारद्वाज प्रश्नोपांत्वदू ६ । १ में मुकेशा भारद्वाज का उल्लेख है, यह हिरएयनाभ कोमत्त्र्य का समकालिक है । बृहदारण्यक उपनिषद्ध ४ । १ । ४ में गर्दभीविगीत भारद्वाज का निर्देश है, यह याज्ञवत्क्य का समकालिक है । कृष्ण भारद्वाज का उल्लेख काश्यण संहिता सूत्रस्थान २७।३ में मिलता है । द्वीरण भारद्वाज द्वोणाचार्य के नाम से प्रसिद्ध ही है । कौटिल्य अर्थशास्त्र में भी भारद्वाज के अनेक मत उद्दश्वत है । टीकाकारों के मतानुसार वे मत द्वोण भारद्वाज के हैं ।

भारद्वाज देश – काशिकाकार जयादित्य के मतनुसार अष्टाध्यायी अ।२।१४४ में भारद्वाज देश का उल्लेख है। वायुषुराण ४४।११९ में उदीच्य देशों में भारद्वाज की गणना की है। "

#### काल

हम उत्तर अनेक भारद्वाजों का उल्लेख कर चुके हैं। अष्टाध्यायी में केवल गोत्रप्रत्ययान्त भारद्वाज शब्द से निर्देश किया है। अतः जब तक यह

- १. ऋतो भारद्वाजस्य । ऋष्टा० ७।२।६३॥ २. कृकर्योपर्णाद् भारद्वाजे ।
- ३. भारद्वाजशब्दोऽपि देशवचन एव, न गोत्रशब्दः । काशिका ४।२।१४५॥
- ४. श्रमुखारेऽण्विति भारद्वाजः ।
- ५. चतुर्वेदाध्यायी भारद्वाज इति । पृष्ठ २५६, लाजरस प्रेस काशी ।
- ६. १ । ७ || १ | १५ || १ | १६ || ५ | ६ || ५ | ६ ||
- ७. ग्रात्रे याश्च भरद्वाजाः प्रस्थलाश्च कसेरुकाः ।

निर्णात न हो कि वह कौन भारद्वाज है तब तक उसका कालज्ञान होना कठिन है। हमारे विचार में यह भारद्वाज दीर्घजीवीतम अनुचानतम वैयाकरण भरद्वाज बाईस्पत्य का पुत्र द्वोर्ण भारद्वाज है। द्वोर्णाचार्य की आयु भारत युद्ध के समय ४०० वर्ष की थी, ऐसा महाभारत में स्पष्ट लिखा है। पुनरिप पार्गिय अष्टक में भारद्वाज का साचात् उल्लेख होने से निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि यह विक्रम से ३००० वर्ष प्राचीन है।

### भाग्द्राज व्याकरण

इस व्याकरण के केवल दो मत ही प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। उनसे इसके स्वरूष और परिमाण आदि के विषय में कोई विशेष ज्ञान नहीं होता। वाजसनेय प्रातिशास्य अ० = के अन्त में आस्यातों को भारद्वाज दृष्ट कहा है। उसका अभिप्राय मृग्य है।

भारद्वाजीय वार्तिक — महाभाष्य में बहुत मानों पर भारद्वाजीय वार्तिकों का उल्लेख मिलता है। वे प्रायः कात्यायनीय वार्तिकों से मिलते हैं और उनकी अपेक्षा विस्तृत तथा विस्पष्ट हैं। हमारा विचार है ये भारद्वाजीय वार्तिक पाणिनीय अष्टाध्यायी पर लिखे गये हैं। इसके कई प्रमाण वार्तिककार भारद्वाज प्रकरण में देंगे।

#### ऋन्य ग्रन्थ

श्रायुर्वेद संहिता—भारद्वाज ने कायचिकित्सा पर एक संहिता रची थी। इसके अनेक उद्धरण आधुर्वेद के टीकाग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं।

ऋर्थशास्त्र—चाणक्य ने अपने अर्थशास्त्र में भारद्वाज के अनेक मत उद्दश्त किये हैं। टीकाकारों के मतानुसार वे द्रोण भारद्वाज के हैं यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

### ७-शाक्टान (३००० वि० पू०)

पाणिनि ने अष्टाध्यायी में शाकटायन का उल्लेख तीन बार किया ह

१. महाभाष्य १ । १ । २०, ५६ ॥ ३ । १ । ६६ ॥ इत्यादि ।

२. पूर्व प्रष्ट १५६ टि॰ ६। ३. लङः शाकटायनस्यैव । ग्रष्टा॰ ३ । ४ । १११ ॥ व्योर्लेषुप्रयक्तरः शाकटायनस्य । ग्रष्टा॰ ८ । ३ । १८ ॥ त्रिप्रभृतिषु शाकटायनस्य । ग्राप्टा॰ ८ । ४ । ५० ॥ वाजसनेयप्रातिशास्य तथा ऋक्प्रातिशास्य में भी इस का अनेक स्थानों में निर्देश मिलता है। यास्क ने अपने निरुक्त में वैयाकरण शाकटायन का मत उद्दश्रुत किया है। अपत जिल ने स्पष्ट शब्दों में शाकटायन को व्याकरण-शास्त्र का प्रवक्ता कहा है। में

### परिचय

बंश—माहाभाष्य ३।३।१ में शाकटायन के पिता का नाम शकट लिखा है। पाणिन ने शकट शब्द नडादिगए। में पढ़ा है, वैयाकरएों के मतानुसार शकट उस के पितामह का नाम होना चाहिये। परन्तु वैयाकरएों की गोत्राधिकार की वर्तमान व्याख्या सम्पूर्ण प्राचीन इतिहास से विपरीत होने से त्याज्य है। गोत्राधिकार विहित प्रत्यय भी अनन्तर अपत्य में होते हैं, परन्तु पौत्रप्रभृति अपत्यों के लिए इन्हीं गोत्राधिकार विहित प्रत्ययों का प्रयोग होता है, अन्य प्रत्ययों का नहीं। इतना ही शास्त्रकार पाणिन का आभिष्राय है।

वर्धमान ने शकट का अर्थ शकटिमव भारसमः किया है।

शाकटायन श्रोर काएच — अनन्तदेव ने शुक्लयजुः-प्रातिशाख्य ४। १२९ के भाष्य में पुरास के अनुसार शाकटायन को काण्य का शिष्य कहा है और पत्तान्तर में उसे ही काण्य बताया है। पुनः शुक्लयजुः-प्रातिशाख्य ४। १९१ के भाष्य में लिखा है कि शाकटायन काण्य पर्योग है ऐसा मत युक्त

१३। ६, १२, ८७ || इत्यादि || २, १। १६ || १३। ३६ ॥

३. तत्र नामान्याख्यातजानीति शाकटायनो नैहक्तसमयश्च । निह० १ । १२ ॥

४. व्याकरणं शकटस्य च तोकम् । महाभाष्य ३ । ३ । १ ॥ वैयाकरणानां शाकटायनो ....... महाभाष्य ३ । २ । ११५ ॥ ५. व्याकरणं शकटस्य च तोकम् । ६. नडादिभ्यः फक् । श्रष्टा० ४ । १ । ६६ ॥

७. इस का सोपपत्तिक वर्णन हम ऋष्टाध्यायी की वैशानिक व्याख्या में करेंगे।

८. गग्गर नमहोद्धि पृष्ठ १४६ । ६. स्राती पदस्य वकारो न लुप्यते स्रवस्थाने स्वरे परे शाकटायनस्याचार्यस्य मतेन । काण्वशिष्यः सः, पुराणे दर्शनात् । तेन शिष्याचार्ययोरेकमतस्यान् काण्यमतेनाप्ययमेव । यद्वा शाकटायन इति काण्याचार्यस्यैव नामान्तरमदाहरण्य ।

नहीं है। में संस्काररत्नमाला में भट्ट गोपीनाथ ने गोत्रप्रवर प्रकरण में दो शाक-टायनों का उल्लेख किया है। एक वाध्यध्यवंश्य और दूमरा काण्ववंश्य। इन से इतना निश्चित है कि एक शाकटायन का संवन्ध काण्व के साथ अवश्य है। हमारा विचार है शुक्लयगुःप्रातिशास्य और अष्टाध्यायी में स्मृत शाकटायन काण्ववंश का है। यदि यह बात प्रमाणान्तर से और पुष्ट हो जाय तो शाकटायन का समय निश्चित करने में बहुत सुगमता होगी।

मत्स्य पुराण १९६ । ४४ के निर्देशानुसार कोई शाकटायन गोत्र आङ्गिरस भी है।

श्राचार्य—हम अपर लिखे चुके हैं कि अनन्तदेव पुराणानुसार शाकटायन को काण्व का शिष्य मानता है। परन्तु शैशिरि शिक्षा के प्रारम्भ में उसे शैशिरि का शिष्य कहा है—

### शैशिगस्य तु शिष्यस्य शाकटायन एव च।"

यद्यपि इस श्लोकांश और एतत्सहपिठत अन्य श्लोंको का पाठ बहुत अगुद्ध है, तथापि इतना व्यक्त होता है कि शाकटायन शैशिरि या उस के शिष्य का शिष्य था। इन श्लोकों की प्रामाणिकता अभी विचारणीय है। तथा इस में किस शाकटायन का उक्लेख है यह भी अज्ञात है।

पुत्र — वामन काशिका ६ । २ । १३३ में ''शाकटायनपुत्रः" उदाहरण देता है । यही उदाहरण रामचन्द्र और भट्टोजि दीन्नित ने भी दिया है।

जीवन की विशिष्ट घटना—शाकटायन के जीवन की एक घटना महाभाष्य ३।२।११५ में इस प्रकार लिखी है—

त्रथवा भवति वै कश्चिद् जाग्रदिष वर्तमानकालं नोपलभते। तयथा—वैयाकरणानां शाकटायनो रथमार्गत्रासीनः शकटसार्थं यन्तं नोपलेभे।

अर्थात् -- जागता हुआ भी कोई पुरुष वर्तमान काल को नहीं ग्रहण

४. यहा सुपदेऽशाकटाथनः इति स्त्रप्रश्लेपेण सूत्रं व्याख्यायतं । नेदं काणवमत-मिति कैश्चिदुक्तम्, शाकटायन इति शब्दस्य काण्वपर्योयवात् "परिण् इति शाकटायनः"
 ( वा० प्र० ३ । ८७ ) इत्यादौ तथा दृष्टलादिति निरस्तम् ।

५. संस्काररकमाला पृष्ठ ४३०। ६. संस्काररकमाला पृष्ठ ४३७।

फ. मद्रास राजकीय हस्त नेख संग्रह स्चीपत्र जिल्द ४, भाग १ सी, सन् १६२ द्र प्रष्ठ ५४६. ६७ ।

करता । जैसे रथमार्ग पर बैठे हुए वैयाकरणों में श्रेष्ठ शाकटायन ने सड़क पर जाते हुए गाड़ियों के समूह को नहीं देखा ।

महाभाष्य में इस घटना का उल्लेख होने से प्रतीत होता है कि शाकटायन के जीवन की यह कोई महत्त्वपूर्ण और लोकपरिज्ञात घटना है। अन्यथा इस का उदाहरण रूप से उल्लेख न होता।

श्रेष्ठत्व—काशिका १।४। ८३ में एक उदाहरण है—"अनुशाकटायनं वैयाकरणाः" अर्थात् सब वैयाकरण शाकटायन से हीन हैं। काशिका १।४।८७ में इसी भाव का दूसरा उदाहरण "उपशाकटायनं वैयाकरणाः" मिलता है।

श्रेष्ठता का कारण्—निरुक्त १।१२ तथा महाभाष्य ३।३।१ से विदित होता है कि वैयाकरणों में शाकटायन आचार्य ही ऐसा था जो सम्पूर्ण नाम शब्दों को आख्यातज मानतः था। विश्वय ही शाकटायन ने किसी ऐसे महत्त्वपूर्ण व्याकरण की रचना की थी जिस में सब शब्दों की धातु से ब्युत्पत्ति दर्शाई गई थी। इस महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ के कारण ही शाकटायन को वैयाकरणों में श्रेष्ठ माना गया।

शाकटायन के मत की आलोचना—गार्य को छोड़कर सब नैस्क्त आचार्य समस्त नाम गब्दों को आस्यातज मानते हैं। निस्क्त १। ११ के अवलोकन मे विदित होता है कि तात्कालिक वैयाकरण शाकटायन और नैस्क्तों के इस मत से अमहमत थे। उन्होंने इस मत की कड़ी आलचना की थी। निरुक्त की व्याख्या करते हुए दुर्ग ने शाकटायनोऽतिपारिडत्याभिमानात् ऐसा लिखा है। यास्क ने उन वैयाकरणों की आलोचना को पूर्वपक्त स्पामं रख कर उसका युक्तियुक्त उत्तर दिया है। पूर्वपक्ष में शाकटायन के सत्य शब्द के निर्वचन को व्याङ्ग स्था से उद्द युत किया है। इसका समुचित उत्तर करते हए यास्क ने लिखा है—यह शाकटायन की निर्वचनपढ़ित का

- १. तत्र नामान्याख्यातजानीति शाकटायनो नैक्कसमयश्च । निक्क । नाम च षातुजमाह निक्के व्याकरणे शकटस्य च तोकम् । महाभाष्य ।
  - २. देखो निकक १ । १४ ।। ३. दुर्गमतानुसार ।
- ४. ग्रथानन्विनेऽप्रादेशिके विकारे पदेभ्यः पदेतराधीन् संचस्कार शाकटायनः । एतेः कारितं च यकारादिं चान्तकरणमस्तेः शुद्धं च सकारादिं च । निरुक्त १।१३॥

दोष नहीं है, अपितु उस व्यक्ति का दोष है जो इस युक्तियुक्त पद्धित को भले प्रकार नहीं जानता।

ऋन्यत्र उल्लेख—वाजसनेयप्रातिशास्य और ऋन्प्रातिशास्य में शाक-टायन के मत उद्दश्नत हैं यह हम पूर्व लिख चुके। शौनक चतुरध्यायी २। २४ और ऋन्तन्त्र १। १ में भी शाकटायन के मत निर्दिष्ट हैं।

चतुरध्यायी के चतुर्थ अध्याय के आरम्भ के कौत्सीय पाठ में लिखा है-समासावग्रहविग्रहान् पदे यथोवाच छुन्दसि । शाकटायनः, तथा प्रवस्यामि चतृष्ट्यं पदम् ॥<sup>3</sup>

बृहद्देवता में शाकटायन के मतों का उल्लेख वहृत मिलता है। है वे प्रायः दैवतिविषयक हैं। बृहद्देवता २। ९४ में शाकटायन का एक उपसंगिविषयक मत उद्घष्ट्रत है। बृहद्देवताकार ने कहीं कोई भेदक विशेषण नहीं दिया। अतः उसके प्रन्थ में उद्घष्ट्रत मत निश्चय ही एक शाकटायन के हैं। केशव ने अपने नानार्थार्णवसंक्षेप में शाकटायन को बहुत उद्घष्ट्रत किया है। उसने एक स्थान पर शाकटायन का विशेषण आदिशाब्दिक दिया है। है मादिकृत चतुर्वर्गचिन्तामणि में भी शाकटायन का एक वचन उद्दश्रत है। चतुर्वर्गचिन्तामणि के अतिरिक्त सर्वत्र निर्दिष्ट शाकटायन एक ही व्यक्ति है यह निश्चित है। बहुत सम्भव है हेमादि द्वारा स्मृत शाकटायन भी भिन्न व्यक्ति न हो।

#### काल

यास्क ने शाकटायन का नामोल्लेखपूर्वक स्मरण किया है। यास्क का काल विक्रम से लगभग तीन सहस्र वर्ष पूर्व है। यदि शाकटायन काएव का

१ योऽनन्वितेऽर्थे संचस्कार स तेन गर्छाः, सैषा पुरुषगर्हा न शास्त्रगर्हा । निरुक्त १ । १४ । तथा इसकी दुर्ग ग्रौर स्कन्दञ्याख्या ।

२. द्र० न्यू इशिडयन एशिटकोरी सितम्बर १६३८, पृष्ठ ३६१।

३. बृहद्देवता २।१, ६५॥ ३।१५६॥ ४।१३८॥ ६।४३॥ ७।६६॥ ८।११,६०॥ ४, शाकटायनस्रित्तु व्याच्छेसमिदशाब्दिकः॥ ६२॥ माग २, पृष्ठ ६। ४. यत् क्तविबद्धार्थं शाकटायनबच्नं—''जलाग्निम्यां विपन्नानां संन्यासे वा गृहे पिय। श्राद्धं न कुर्वात तेषां वै वर्जयत्वा चतुर्दशीम्'' इति। चतुर्वगिन्तामिण् श्राद्धकल्प पृष्ठ २१५, एशियाटिक सो० संस्क०।

शिष्य हो वा स्वयं कारवशास्त्रा का प्रवक्ता हो तो निश्चय ही इस का काल विक्रम से लगभग ३१०० वर्ष पूर्व होगा। ३००० वि० पूर्व तो अवश्य है।

### शाकटायन व्याकरण का स्वरूप

शाकटायन व्याकरण अनुपलब्ध है। अतः वह किस प्रकार का था, यह हम विशेषरूप से नहीं कह सकते। इस व्याकरण के जो मत विभिन्न ग्रन्थों में उद्दृष्टृत हैं, उन से इस विषय में जो प्रकाश पड़ता है वह इस प्रकार है—

लौकिक वैदिक पदान्वाख्यान—निरुक्त, महाभाष्य और प्रातिशाख्यों के पूर्वोक्त प्रमाणों से व्यक्त है कि इस व्याकरण में लौकिक वैदिक उभय-विध पदों का अन्वाख्यान था। चतुरध्यायी के पूर्वनिदिष्ट कौत्सीय पाठ से विदित होता है कि शाकटायन ने पदपाठ में अवग्रह आदि निदर्शक प्रातिशाख्य-सदुश भी कोई ग्रन्थ रचा था।

नागेश की भूल—गागेश ने गहाभाष्यप्रदीप-विवरण के प्रारम्भ में लिखा है—शाकटायन व्याकरण में केवल लौकिक पदों का अन्वाख्यान था। प्रतीत होता है उसने अभिनव जैन शाकटायन व्याकरण को प्राचीन आर्ष शाकटायन व्याकरण मान कर यह पंक्ति लिखी है। नागेश के लेख में स्ववचनिवरोध भी है। वह महाभाष्य ३।३।१के विवरण में पञ्चपादी उत्पादि सूत्रों को शाकटायन प्रणीत कहता है। पञ्चपादी उत्पादि में अनेक ऐसे मूत्र हैं जो केवल वैदिक शब्दों के व्युत्पादक हैं। इतना ही नहीं, प्रातिशाख्यों में शाकटायन के व्याकरणविषयक अनेक ऐसे मतों का उल्लेख हैं जो केवल वेदविषयक हैं। अतः शाकटायन व्याकरण में केवल लौकिक पदों का अन्वाख्यान मानना नागेश की भारी भूल है। पञ्चपादी उत्पादितूत्र शाकटायनविरचित हैं वा नहीं, इस विषय में हम उत्पादि प्रकरण में लिखेंगे। प

१. कि लौकिकशब्दमात्रं शाकटायनादिशास्त्रमधिकृतम् । नवािष्क्रिक पृष्ठ ६, कालम १, निर्णयसागर संस्क । २. एवं च कृत्वा 'कृवापा' इत्युगादिस्त्राणि शाकटायनस्थेति सूचितम् । ३. १।२॥ २।८०,८०,१०१,१०३,११६॥ ३।६६॥४।१२०,१४९,१४७,१७०,२२१॥ ४. ऋक्प्रातिशाख्य १।१६॥ १३।३६॥ वाज० प्राति० ३।६,१२,८८॥ ४।४,१२६,१६१॥

५. हमने गवनीमेखः संस्कृत कालेज बनारस से प्रकाशित दशपादी-उच्चादिश्वति के उपोद्घात में भी इस विषय पर विशेष विचार किया है।

शब्दिनिवेचनप्रकार—िनरुक्त १। १३ के 'एते: कारितं च यका-रादिं चान्तकरणमस्तेः शुद्धं च सकारादिं च' के दुर्गाचार्य कृत व्याख्यान से विदित होता है कि शाकटायन ने सत्य शब्द की निरुक्ति 'इस् गतीं' तथा 'श्रस् भुवि' इन दो धानुओं से की थी। दुर्गाचार्य इसी प्रकरण में लिखता है—शाकटायन आचार्य ने कई पदों की सिद्धि अनेक धानुओं से की थी और कई पदों की एक एक धानु से।'

श्रमेक धातुश्रों से ब्युरपित्त—नाम पदों की अनेक धातुओं से ब्युरपित्त केवल शाकट।यन आचार्य ने नहीं की, अपितु शाकपूिए। आदि अनेक प्राचीन नैरुक्त आचार्य इस प्रकार की ब्युरपित्तयां करते थे। श्र ब्राह्मण आरएयक ग्रन्थों में भी इस प्रकार की अनेक ब्युरपित्तयां उपलब्ध होती हैं। यथा—

हृदय--तदेतत् त्र्यत्तरं हृदयमिति । हृ इत्येकमत्तरम्, हरन्त्यस्मै साश्चान्ये च च एवं वेद । द इत्येकमत्तरम्, ददन्त्यस्मै साश्चान्ये च य एवं वेद । यमित्येकमत्तरम्, एति स्वर्गं लोकं य एवं वेद । ।

भर्ग-भ इति भासयतीमाँ ह्लोकान्, र इति रञ्जयतीमानि भूतानि, ग इति गच्छन्त्यस्मिन्नागच्छन्त्यस्मादिमाः प्रजाः । तस्माद् भरगत्वादु भर्गः । ४

**शब्दों का त्रिविधत्व**--न्यासकार जिनेन्द्र बुद्धि ३ । ३ । १ में लिखता है---

तदेवं निरुक्तकारशाकटायनदर्शनेन त्रयी शब्दानां प्रवृत्तिः । जातिशस्टाः गुणशब्दाः क्रियाशस्टा इति ।

१. शाकटायनाचार्योऽनेकैश्च धातुभिरेकमभिधानमनुविहितवान् एकेन चैकम् । निक्क टीका १ । १३ ॥ निक्क के इस प्रकरण् की दुर्ग व्याख्या खीचातानी पूर्ण है । सम्मव है उसने यह व्याख्या उपनिषदों में श्रसकृत् निर्दिष्ट सत्ये श्रीएयच्चराणि पाठ से श्रान्त होकर की होगी । निक्क के इस प्रकरण् की ठीक व्याख्या स्कन्द खामी ने की है, वह द्रष्टव्य है । दुर्ग की व्याख्या में तो निक्क परों का श्रर्थ भी स्पष्ट नहीं होता । २. श्रिक्षः—निक्रम्य श्राख्यानेम्यो जायत इति शाकपूर्णिः इतादकाद् दम्धाद्या नीतात् । स खल्येतेरकामादने, गकारमनकेवी दहतेवी नीः परः । निक्क ७११॥ ३. शत० १४।। ४. मैत्रायण्यारण्यक ६।७॥ ५. तुलना करो, प्रक्रिया कीमुदी माग २, पृष्ठ ६०० के पाठ के साथ ।

अर्थात् शाकटायन के मत में शब्द तीन प्रकार के हैं। जातिशब्द, गुणशब्द और कियाशब्द। यदुच्छा शब्द उस के मत में नहीं हैं।

२३ उपसर्ग--२० उपसर्ग प्रायः सब आचार्यों को सम्मत हैं। परन्तु शाकटायन आचार्य 'अच्छ' 'श्रद्ग' और 'अन्तर्' इन तीन को भी उपसर्ग मानता है। इस विषय में बृहहेवता २। ९५ में शोनक लिखता है--

> श्रच्छ श्रदन्तरित्येतान् श्राचार्यः शाकटायनः । उपसर्गान् कियायोगान् मेने ते तु त्रयोऽधिकाः ॥

पािसिन ने 'अच्छ' 'श्रत्' और 'अन्तर्' की केवल गति संज्ञा मानी है। कास्यायन ने 'श्रत्' और 'अन्तर्' शब्द की उपसर्ग संज्ञा का भी विधान किया है।'

### शाकटायन के अन्य ग्रन्थ

- १. देवत ग्रन्थ—हम पूर्व लिख चुके हैं कि शौनक ने बृहद्देवता में शाकटायन के देवता विषयक अनेक मत उद्गधृत किये हैं। अतः प्रतीत होता है शाकटायन ने ऋग्वेद की किसी शाखा की देवतानुक्रमणी सदृश कोई ग्रन्थ रचा था।
- २. निरुक्त—इस के लिए कौएड भट्ट कृत वैयाकरणभूषणसार की काशिका व्याख्या पृष्ठ २६६ देखना चाहिए।
- 2. कोष--केशव ने अपने नानार्थार्स्सवसंत्रेप में शाकटायन के कोष-विषयक अनेक उद्धरण दिये हैं, जिन से विदित होता है कि शाकटायन ने कोई कोष ग्रन्थ भी रचा था।
- ४. ऋकन्त्र—नागेश भट्ट लघुशब्देन्दुशेखर के प्रारम्भ में ऋकन्त्र को शाकटायन-प्रणीत कहता है। मामवेदीय सर्वानुक्रमणी के रचयिता किसी हरदत्त का भी यही मत है। में भट्टोजि दीचित और अर्वाचीन पाणिनीय शिचा के दोनों टीकाकार ऋक्तन्त्र को आचार्य औदब्रजि-विचित मानते हैं।
  - प्र. तचु ऋकत्त्र किन्हीं के मत में यह शाकटायनप्रणीत है, परन्तु
- १. श्रच्छुब्दस्योपसंख्यानम् । महाभाष्य १।४।५८॥ स्त्रन्तःशब्दास्याङ्कि-विधिसमासग्रत्नेपूपसंख्यानम् । महाभाष्य १।४।६४॥
- २. श्रभः श्रपुरयोषिति । पितृस्वसारस्वस्यार्थं व्याचष्टे शाकटायनः । भाग १, पृष्ठ १६ ॥ इत्यदि । ३. देखो पूर्वं पृष्ठ ६८ ८० २ ।

यह ठीक नहीं हैं। इस में पाियानि का उल्लेख मिलता है। पाियानीय अष्टाध्यायी के अनुसार शाकटायन पाणिनि के प्राचीन है।

- सामतन्त्र—कई इसे शाकटायन कृत मानते हैं, कई गार्य कृत । सामवेदानुक्रमणी का कर्ता हरदत्त इसे औदव्रजिविचित मानता है।
- ७. पञ्चपादी-उगादिस्त्र—श्वेतवनवासी तथा नागेश भट्ट आदि अर्वाचीन वैयाकरण पञ्चपादी उग्णादि को शाकटायन-विरचित मानते हैं। नारायण भट्ट आदि कतिपय विद्वान् इसे पागिनीय स्वीकार करते हैं।

हम उपर लिख चुके हैं कि शाकट।यन अनेक धातुओं से एक पद की व्युत्पत्ति दर्शाता है, परन्तु समस्त पश्चपादी उग्गादि में एक भी शब्द ऐसा नहीं है जिस की अनेक धातुओं से व्युत्पत्ति दर्शाई हो। अतः ये उणादि सूत्र शाकटायन-प्रग्गीत नहीं हैं। इस पर विशेष विचार उणादि के प्रकरण में किया है।

प्राद्धकल्प—हेमाद्रि ने चतुर्वर्गचिन्तामिए में शाकटायन के श्राढ-कल्प का एक वचन उद्गृत किया है। यह ग्रन्थ इस समय अप्राप्य है। अतः इस के विषय में हम कुछ विशेष नहीं जानते।

इन ग्रन्थों में से प्रथम दो ग्रन्थ वैयाकरण शाकटायन विरचित प्रतीत होते हैं। शेष ग्रन्थों का रचयिता सन्दिख है।

## ——शाकल्य (३१०० वि० पू०)

पासिनि ने शाकल्य आचार्य का मत अष्टाध्यायी में चार बार उद्गृष्ट्रत किया है। शौनक अोर काल्यायन ने भी अपने प्रातिशाख्यों में शाकल्य

- १. देखो पूर्व ष्टुष्ठ ६⊏ टि॰ ४ । ं २ . येय' शाकटायनादिभिः पञ्चपादी विरचिता । उद्यादिवत्ति ष्रष्ठ १, २ । ३. प्रवृष्ठ १६२ टि॰ २ ।
- ४. त्रकारमुकुरस्त्यादी उकारं दर्दुरस्य च । बभागः पाणिनिस्तौ तु व्यत्ययेनाह भोजराट । उगादिवृत्ति पृष्ठ १० । ५. पृर्व पृष्ठ १६१ टि॰ ५ ।
- ६. सम्बुद्धौ शाकल्यस्थतावनार्षे । श्रष्टा० १ । १ । १६ ॥ इकोऽसवर्षे शाकल्यस्य हस्बक्ष । श्रष्टा० ६ । १ । १२७ ॥ लोपः शाकल्यस्य । श्रष्टा० ६ । १ । १६ ॥ सर्वेत्र शाकल्यस्य । ६ । ४ । ५१ ॥ ७. श्रुक्पाति० ३ । १३, २२ ॥ ४ । १३ ॥ इत्यादि । ६. वाज० प्राति० ३ । १० ॥

के मतों का उल्लेख किया है। ऋक्प्रातिशाख्य में शाकल के नाम से उद्भुत समस्त नियम शाकल्य के ही हैं। महाभाष्यकाकर ने ६। १। १२७ में शाकल्य के नियम का शाकल नाम से उल्लेख किया है। लक्ष्मीघर ने गार्हस्थ्य काराड पृष्ट १६६ में शाकल्य के किसी व्याकरण नियम की ओर संकेत किया है।

### परिचय

शाकल्य पद तद्धितप्रत्यायान्त है, तदनुसार शाकल्य के पिता का नाम शकल था। पाणि्निन ने शकल पद गर्गादिगण्<sup>\*</sup> में पढ़ा है।

श्चनेक शाकल्य—संस्कृत वाङ्मय में शाकल्य, स्थिवर शाकल्य विद्या शाकल्य और वेदिमत्र (देविमत्र) शाकल्य ये चार नाम उपलब्ध होते हैं। पािश्वनीय सूत्रपाठ में स्मृत शाकल्य और ऋग्वेद का पदकार वेदिमत्र शाकल्य निश्चय ही एक व्यक्ति है, क्यों कि ऋक्पदपाठ में व्यवहृत कई नियम पािशानि ने शाकल्य के नाम से उद्गृत किये हैं। स्वरूपप्रातिशास्य पटल २ सूत्र =१, ५२ की उव्वटकृत व्याख्या के अनुसार शाकल्य और स्थिवर शाकल्य मिन्न मिन्न व्यक्ति प्रतीत होते हैं। शिक्त विद्या शाकल्य के साथ याज्ञवल्क्य का जनकसभा में शास्त्रार्थ हुआ था वह भी मिन्न व्यक्ति है। वायु (अ०६०।३२) आदि पुराशों में वेदिमत्र (देविमत्र)

१. ऋक्याति ० ६ । १४, २०, २७ इत्यादि । २. सिक्नित्यसमासयोः शाकलप्रतिपेधो वक्तव्यः । इस वार्तिक में ऋष्टा ० ६ । १ । १२७ में निर्दिष्ट शाकल्य मत का प्रतिषेध किया है ।

३. हारीत सुत्र 'जातपुत्रायाधानम्' को उद्धृत करके लच्मीधर लिखता है— जातपुत्रायाधानमित्यत्र जातपुत्रशन्दः प्रथमा बहुवचनान्तः। शाकल्यमताश्रयेख यकार-पाठः।' श्रार्थात् जातपुत्राः श्राधानम्' में शाकल्य मतसे विसर्गं को यकार होगया है।

४. गर्गादिभ्यो यम् । म्राष्टा० ४ । १ । १०५ ॥

प्. देखो पृष्ठ १६६ टि०६। ६. ऋक्प्राति०२।८१॥

७ शातपथ १४ । ६ । ६ । १ ।। 

प्राचा ६२ । ६३ पूना सं० । विध्यु पुराचा ३ । ४ । २० ॥ ब्रह्माग्रह पुराचा ३ ५ । १ ।

बंद्र संस्क० । ६. श्रष्टा० १ । १ । १६, १७, १८ के नियम ।

१०. तासां शाकल्यस्य स्थविरस्य मतेन किञ्चितुच्यते । ऋक्प्राति० अका २ । ८२ ॥ इतराऽस्माकं शाकलानां स्थितिः । ऋक्प्राति० टीका २ । ८२ ॥

शाकल्य को याज्ञवल्क्य का प्रतिद्वन्द्वी कहा गया है। कई शाकल्य को ऐतरेय महीहास से भी पूर्ववर्ती मानते हैं। यह ठीकनहीं है (द्र० पृष्ठ १६८)।

## शाकल्य और शीनकों का संबन्ध

पाणिनि ने कार्तकौजपादि गण (६।२।३७) में शाकलशुनकाः पद पढ़ा है। काशिकाकार के मतानुसार यहां शाकल्य के शिष्यों और शुनक के पुत्रों का इन्द्र समास है। इस उदाहरण से विदित होता है कि शाकल्य शिष्यों और शुनक पुत्रों (शौनकों) का कोई घनिष्ठ सम्बन्ध था। सम्भव है इसी कारण शौनक ने शाकल चरण की अनुवाकानुक्रमणी, देवतानुक्रमणी, छन्दोनुक्रमणी, आदि १० अनुक्रमणियां लिखी हों।

#### काल

पाणिति ने बहाजानिविध गृहपित शौनक को उद्देशृत किया है। शैशौनक ने ऋक्प्रातिशास्त्र में शांकत्य तथा उस के व्याकरण के मत उद्देशृत किये हैं। शौनक ने महाराज अधिसीम कृष्ण के राज्यकाल में नैमिषीयारख्य में किये गये किसी द्वादशाह सत्र में ऋक्प्रातिशास्त्र का प्रवचन किया था अतः शौनक का काल विक्रम से लगभग २९०० वर्ष पूर्व निश्चित है। तदनुसार शांकत्य उससे प्राचीन व्यक्ति है। महाभारत अनुशासनपर्व १४ में सूत्रकार शांकत्य का उत्लेख है, वह वैयाकरण शांकत्य प्रतीत होता है। शांकत्य ने शांकल चरण तथा उसके पदगाठ का प्रवचन किया था।

महिदास ऐतरेय ने ऐतरेय बाह्मण का प्रवचन किया है। अष्टाध्यायी ४।३। १०४ के "पुराणप्रोक्तेषु ब्राह्मणकरुपेषु" सूत्र की काशिकादि वृत्तियों के अनुसार ऐतरेय ब्राह्मण पाणिनि की दृष्टि में पुराणप्रीक्त है। इस की षृष्टि छान्दोग्य उपनिषद् और जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण से भी होती है। छान्दोग्य २। १६।६ में लिखा है—"एतद्ध सम वै तिद्वद्वानाह महिदास ऐतरेयः——स ह षोडशवर्षशतमजीवत्" जैमिनीय उपनिषद्व ब्राह्मण ४।२।११ में भी लिखा है—"एतद्ध तिद्वद्वान् ब्राह्मण उवाच महिदास ऐतरेयः—स ह षोडशवर्षशतं जिजीव"। इन उद्धारणों में "आह"

१. शौनकादिभ्यस्छन्दिस । अष्टा॰ ४।३।१०६ ॥ २० पूर्व १६५ छ, टि॰ ७। ३. वैदिक बाङ्मय का इतिहास भाग १, पृष्ठ ३७३ (द्वि॰ सं॰) "उवाच" झौर "जिजीव" परोत्तभूत की क्रियाओं का उल्लेख हैं। इन से प्रतीत होता है कि महिदास ऐतरेय छान्दोग्य उपनिषद्ध और जैमिनीय उपनिषद्ध बाह्मण्य के प्रवचन से बहुत पूर्व हो चुका था। छान्दोग्य उपनिषद्ध और जैमिनीय उपनिषद्ध आहमण का प्रवचन विक्रम से लगभग २१०० वर्ष पूर्व हुआ था। अतः महिदास ऐतरेय विक्रम से ३५०० वर्ष पूर्व अवश्य हुआ होगा। महिदास ऐतरेय ने अपने ऐतरेय ब्राह्मण १४। ५ में लिखा है—

यदस्य पूर्वमपरं यद्वास्यापरं तद्वास्य पूर्वम् । ऋहेरिव सर्पणं शाकतस्य न विज्ञानन्ति ।

इस वचन के आधार पर शाकल्य का काल महीदास ऐतरेय से प्राचीन मानना ठीक नहीं है, क्योंकि ऐतरेश आरएयक के पंचम प्रपाठक के समान ऐतरेय ब्राह्मण की अन्तिम दो पिजकाएं अर्वाचीन हैं। उन्हें शौनक प्रोक्त माना जाता है। इतना हो नहीं. ऐतरेय ब्राह्मण का वर्तमान प्रवचन भी शौनक द्वारा परिष्कृत है। अतः जब तक किसी दृढ़तर प्रमाण से यह प्रमाणित न हो जावे कि ऐतरेय ब्राह्मण का उक्त पाठ ऐतरेय का ही प्रवचन है, परिष्कर्ता शौनक का नहीं, तब तक इस वचन के आधार पर शाकल्य को ऐतरेय से प्राचीन नहीं माना जासकता।

पेतरेय ब्राह्मण के बचन का अर्थ — सायण ने ऐतरेय ब्राह्मण के उपर्युक्त बचन का अर्थ न समझ कर लिखा है — शाकल शब्द सर्प विशेष का वाची है। शाकल नाम के सर्प की जैसी गित है वैसे ही अग्निष्टोम की है। पड्गुरुशिष्य का भी यही भाव है। ये दोनों व्याख्याएं नितान्त श्रशुद्ध हैं। यहां महिदास ऐतरेय का अभिप्राय इतना ही है कि शाकल चरण के आदि और अन्त अर्थात् उपक्रम और उपसंहार के समान होने से उस की गित अर्थात् आदन्त की प्रतीत नहीं होती। शाकल चरण के प्रथम मण्डल में १६१ सूक्त हैं अरेर दशम मण्डल में भी १९१ सूक्त हैं। यही उपक्रम और उपसंहार की समानता यहां अग्निष्टोम से दर्शाई है। हमारे विचार में आचार्य शाकल्य का काल विक्रम से ३१००वर्ष पूर्व है।

१. शाकल्यशब्दः सर्पविशेषवाची । शाकलनाम्नोऽहेः सर्पविशेषस्य यथा सर्पे ग्रामनं तथैवायमिक्रिष्टोमः । २. सर्पः शाकलनामा तु बालं ह्य्या हर्दं मुखे । चक्रवन्मग्रहलीभूतः सर्पनीहः परिदृश्यते ॥

#### शाकल्य का व्याकरण

पाणिनि और प्रातिशास्यों में उद्गधृत मतों के अनुशीलन से प्रतीत होता है कि शाकल्य के व्याकरण में लौकिक वैदिक उपभविध शब्दों का अन्वास्थान था।

कवीन्द्राचार्य के पुस्तकालय का जो सूचीपत्र बड़ोदा की गायकवाड़ प्रन्थमाला में प्रकाशित हुआ है, उसमें शाकल व्याकरण का उल्लेख है। सम्भव है वह कोई अर्वाचीन ग्रन्थ हो।

कई विद्वानों का मत है कि शाकत्य ने कोई व्याकरणशास्त्र नहीं रचा था। पाणिनि आदि वैयाकरणों ने शाकत्यकृत ऋक्यदपाठ से उन नियमों का संग्रह किया है। यह मत अयुक्त है। पाणिनि आदि ने शाकत्य के कई ऐसे मत उद्दश्रुत किये हैं जिनका संग्रह पदपाठ से नहीं हो सकता। यथा— इकोऽसवर्णे शाकत्यस्य हस्वऋँ, कुमारी श्रृञ्ज। यहां संहिता में प्रकृतिभाव तथा हस्वत्व का विधान है। पदपाठ में संहिता का अभाव होता है। अतः ऐसे नियम उसके व्याकरण से ही संगृहीत हो सकते हैं।

#### ऋन्य ग्रन्थ

शाकल चरण —पुराणों में वेदिमित्र शाकल्य को शाकल चरण की पांच शाखाओं का प्रवक्ता लिखा है। अक्ष्रप्रातिशास्य ४।४ में शौनक ने "विपाट् खुतुद्री पयसा जवेते" आदि में शूयमाण छकारादेश का विधान शाकल्य के पिता के नाम से किया है। इससे स्पष्ट है कि शाकल्य ने ऋग्वेद की प्राचीन संहिता का केवल प्रवचन मात्र किया है, परिवर्तन नहीं किया। अन्यथा इस नियम का उल्लेख उसके पिता के नाम से नहीं होता।

पदपाठ—शाकल्य ने ऋग्वेद का एक पदपाठ रचा था। उस का उक्केख निरुक्त ६। २८ में मिलता है। वादुपुराण ६०। ६३ में वेदमित्र शाकल्य

१. पृष्ठ ३ । २. श्रष्टा० ६ । १ । १२७ ॥

३. वेदमित्रस्तु शाकल्यो महात्मा द्विजसत्तमः । चकार संहिताः पञ्च बुद्धिमान् पदिचत्तमः ॥ वाधुपुरायु ६० । ६३ ॥ ४. ऋ०३ । ३३ । १॥

५. सर्वेः प्रथमैरपधीयमानैः शकारः शाकल्यपितुरुद्धकारम् ।

६. वा इति च य इति च चकार शाकल्यः, उदात्तं व्वेवमाख्यातमभविष्यत्।

को पदिवित्तम कहा है। इस से स्पष्ट है कि शाकल चरण प्रवर्तक ने ही पदपाठ की रचना की है। ऋग्वेद के पदपाठ में व्यवहृत कुछ नियम पिएए ने "संबुद्धी शाकल्यस्येतावनार्षे, उन्नः कुँ मूत्रों में उद्दशृत किये हैं। अतः वैयाकरण शाकल्य और शाकल चरण तथा उसके पदपाठ का प्रवक्ता निस्संदेह एक व्यक्ति है। शाकल्यकृत पदसंहिता का उल्लेख महाभाष्य १।४। ५४ में मिलता है। काकल्यकृत पदपाठ का एक नियम शुक्लयजु:-प्रातिशाख्य के व्याख्याकार उक्वट ने उद्दश्त किया है। '

चरणध्यूह परिशिष्ट के व्याख्याता मिहदास के मतानुसार शाकल्य ने ऋग्वेद के संहिता, पद, कम, जटा और दण्ड-पाठ का वात्स्यादि शिष्यों के लिये प्रवचन किया था।  $^{\epsilon}$  क्या वायु पुराण ६०। ६३ में कही गई पांच संहिताएं ये ही हैं ?

## ६-सेनक ( २६४० वि० पू०)

पाणिनि ने सेनक आचार्य का उल्लेख केवल एक सुत्र में किया है। अष्टाध्यायी से अतिरिक्त इस आचार्य का कहीं उल्लेख नहीं मिलता। अतः इसके विषय में हम इसमें अधिक कुछ नहीं जानते।

## १०-स्फोटायन ( २६४० वि० पू०)

आचार्य स्फोटायन का नाम पाणिनीय अष्टाध्यायी में एक स्थान पर उद्दर्भत है। दसके अतिरिक्त इस का कहीं उल्लेख नहीं मिलता।

- १. पूर्वपृष्ठ १६६, ટિ०३।
- २. वायो इति १।२।१॥ ऊँ इति १।२४।३॥ 💎 ३. श्रष्टा० १।१।१६-१८॥
- .४ शाकल्येन सुकृतां संहितामनुनिशम्य देवः प्रावर्षत् ।
- ५. देखो पूर्व पृष्ठ १४८। ६. शाकल्यः संहिता-पद-क्रम-जटा द्यहरूपं च पञ्चपा व्यासं कृत्वा वास्यमुद्रलशालीयगोसत्यशिशिरेभ्यो ददौ। चौलम्बासीरीज-मुद्रित शुक्लप्रखः प्रातिशाख्य के ब्रन्त में । पृष्ठ ३। ७. गिरेश्च सेनकस्य । ब्राष्टा० ५। १। १२॥ ८. ब्रावक् स्कोटायनस्य । ब्राष्टा० ६। १। १२३॥

## परिचय

पदम अरीकार हरदत्त काशिका ६।१।१२३ की व्याख्या में लिखता है-

स्फोटोऽयनं परायणं यस्य स स्फोटायनः, स्फोटप्रतिपादनपरो वैयाकरणाचार्यः। ये त्वीकारं पठन्ति ते नडादिषु ऋश्वादिषु वा (स्फोटशन्दस्य) पाठं मन्यन्ते।

इस व्याख्या के अगुसार प्रथम पत्न में यह आचार्य वैयाकरणों के महत्त्वपूर्ण स्फोट-तत्त्व का उपज्ञाता था। अत एव वह वैयाकरणानिकाय में स्फोटायन नाम से प्रसिद्ध हुआ। इस का वास्तविक नाम अज्ञात है। द्वितीय पत्न (स्फोटायन पाठ) में इस के पूर्वज का नाम स्फोट था। स्फोट या स्फोटायन का उल्लेख हमें किसी प्राचीन ग्रन्थ में नहीं मिला।

आचार्य हेमचन्द्र अपने अभिधानचिन्तामिण कोश में लिखता है— स्फोटायने तु कत्तीवान्। इसी प्रकार केशव भी नानार्थार्णवसंतेष में— "स्फोटायनस्तु कत्तीवान" लिखता है। इस उद्धरणों से इतना व्यक्त होता है कि स्फोटायन कत्तीवान् का नाम था। क्या यहां कत्तीवान् पद से उशिक् षुत्र कत्तीवान् अभिप्रेत है ?

नाम का निश्चय—हेमचन्द्र और केशव के उद्धरणों से प्रतीत होता है कि इस आचार्य का स्फोटायन नाम ठीक है, न कि स्फौटायन ।

वैमानिक-ऋाचार्य-भरद्वाज आचार्य कृत यन्त्रसर्वस्व अन्तर्गत वैमानिक प्रकरण के प्रकाश में आने से स्फोटायन भी विमानशास्त्र-विशेषज्ञ के रूप में प्रकट हए हैं। भरद्वाज का एक सूत्र है-

चित्रिगयेवेति स्फोटायनः।

इस की व्याख्या में लिखा है—

तदुक्तं शक्तिसर्वस्वे—वैमानिकगतिवैचित्र्यादिद्वार्त्रिशतिक्रियायोगे

१. पदमञ्जरी माग २, पृष्ठ ४८४।

२. पृष्ठ ३४०।

३. पृष्ठ ८३, स्रोक १३६।

एकैव चित्रिणी शक्त्यनिमिति शास्त्रे निर्णितं भवति इत्यनुभवतः शास्त्राच्य मन्यते स्कोटायनाचार्यः ।

इस सूत्र और व्याख्या से स्पष्ट है कि स्फोटायन आचार्य एक महान् वैज्ञानिक आचार्य था।

#### काल

पाणिनीय अष्टाध्यायों में स्फोटायन का निर्देश होने से यह आचार्य विक्रम से २९५० वर्ष प्राचीन है, यह स्पष्ट है। यदि हेमचन्द्र और केशव का लेख ठीक हो और कचीवान् से उशिक् षुत्र कक्षीवान् अभिप्रेत हो तो इसका काल कुछ अधिक प्राचीन होगा। भरद्वाजीय विमानशास्त्र में स्फोटायन का उल्लेख होने से भी स्फोटायन का काल अधिक प्राचीन सिद्ध होता है। भरतिमश्च ने स्फोटन्तन्त्र के प्रतिपादक का नाम औदुम्बरायण लिखा है। बया कचीवान् और औदुम्बरायण का परस्पर कुछ सम्बन्ध हो सकता है? यास्क ने अपने निरुक्त १। २ में औदुम्बरायण का मत उद्दृष्त किया है। वहां औदुम्बरायएं के मत में शब्द का अनित्यत्व दर्शाया है।

### स्फोट-तत्त्व

यदि हरदत्त की प्रथम व्याख्या ठीक हो तो निश्चय ही वैयाकरणों के स्फोटतत्त्व का उपज्ञाता यही आचार्य होगा। स्फोटवाद वैयाकरणों का प्रधानवाद है। उनके शब्द नित्यत्ववाद का यही आधार है। महाभाष्यकार पत काल के लेखानुसार स्फोट द्रव्य है, ध्विन उस का गुण है। मैं नैयायिक और मीमांसक स्फोटवाद का खराडन करते हैं। स्फोटवाद अत्यन्त प्राचीन है। भागवत बुराण १७। ८५। ९ में भी स्फोट का उल्लेख मिलता है।

भरद्वाजीय विमान शास्त्र में स्फोटायन आचार्य का मत निर्दिष्ट होने से अब इसमें सन्देह होता है कि स्फोटायन नाम का कारण वैयाकरणीय स्फोट पदार्थ है। हमारा विचार है कि यह नाम विमान के किसी विशिष्ट प्रकार

१. बृहद् विमानशास्त्र, श्री स्वामी ब्रह्ममुनि सम्पादित, पृष्ठ ७४ ।

४. एवं तर्हि स्फोटः शब्दः, ध्वनिः शब्दमुगाः । १ । १ । ७० ॥

के स्पोट से उत्पन्न अयन≔गित का उपज्ञाता होने के कारण उक्त नाम से प्रसिद्ध हुआ होगा । अर्थात् उसने विमानों की गित विशेष के लिए किसी विशिष्टप्रकार के स्फोट अथवा स्फोटक द्रव्यों का प्रथमत: प्रयोग किया होगा ।

यह हमारा अनुमानमात्र है। विोष निर्णय तो भारतीय विमान शास्त्रों के गम्भीर अध्ययन से ही हो सकता है।

### अध्याय का उपसंहार

इस अध्याय में पाश्चिनीय तन्त्र में स्मृत १० दश आचार्यों का वर्णन किया है। पूर्व अध्याय में वर्णित आचार्यों को मिलाकर पाश्चिन से प्राचीन २५ पचीस वैयाकरण आचार्यों का उल्लेख प्राचीन संस्कृत वाङ्मय में उपलब्ध होता है।

अब अगले अध्याय में भारतीय वाङ्मय में सुप्रसिद्ध आचार्य पाणिनि और उस के शब्दानुशासन का वर्णन करेंगे ।



# पांचवां ऋध्याय

## पाणिनि और उसका शब्दानुशान

( २६०० विक्रम पूर्व )

संस्कृत भाषा के जितने प्राचीन आर्ष ब्याकरण् बने, उन में सम्प्रति एक-मात्र पाणिनीय व्याकरण् साङ्गोपाङ्ग रूप में उपलब्ध होता है। यह प्राचीन आर्ष वाङ्मय की एक अनुपम निधि है। इस से देववाणी का प्राचीन और अर्वाचीन समस्त वाङ्मय सूर्य के आलोक की भांति प्रकाशमान है। इस की अत्यन्त सुन्दर, सुसम्बद्ध और सूक्ष्मतम पदार्थ को द्योतित करने की चमतापूर्ण रचना को देखने वाला प्रत्येक विद्वान् इसकी मुक्तकण्ठ से प्रशंसा करने लगता है। बारतीय प्राचीन आचार्यों के सूक्ष्मचिन्तन सुपरिषक ज्ञान और अद्भुत प्रतिभा का निदर्शन कराने वाला यह अनुपम ग्रन्थ है। इम से देववाणी परम गौरवान्वित है। संसार भर में किसी भी इतर प्राचीन अथवा अर्वाचीन भाषा का ऐसा परिष्कृत व्याकरण् आज तक नहीं बना।

### परिचय

पारिति के नामान्तर—त्रिकाग्रङभेष में पुरुषोत्तमदेव ने पाणिनि के निम्न पर्याय लिखे हैं रे—

(१) पाणिन, (२) पाणिनि, (३) दाद्गीपुत्र, (४) शालिङ्कि, (४) शालातुरीय, (६) ऋष्ठिक।

श्लोकात्मक पाणिनीय शिक्षा के याजुष-पाठ में (७) पाणिनेय<sup>र</sup> नाम भी उपलब्ध होता है। यशस्तिलक चग्पू में (०) पणिपुत्र शब्द का भी व्यवहार मिलता है।

पाणिनिस्वाहिको दाचीपुत्रः शालिङ्गपाणिनौ । शालोत्तरीयः ..........।
 तुलना करो—सालातुरीयको दाचीपुत्रः पाणिनिराहिकः । वैजयन्ती, पृष्ठ ६५ ।

२. दाचीपुत्रः पाणिनेयो येनेदं व्याहृतं भुवि । पृष्ठ ३८ ।

३. परिष्पुत्र इव पदप्रयोगेषु । श्राश्वास २, पृष्ठ २३६ ।

१. पाणिन—इस नाम का उक्केल काशिका ६।२।१४ तथा चान्द्र-वृत्ति २।२।६८ में मिलता है। यह पिण्न् नकारान्त शब्द से अपत्य अर्थ में अर्ण् प्रत्यय होकर निष्पन्न होता है। इस का निर्देश अष्टाध्यायी ६।४।१६४ में भी मिलता है। "

'पाणिनीय' शब्द की मूल प्रकृति भी पाणिन अकारान्त शब्द है। उस से 'छ' (ईय) प्रत्यय होकर 'पाणिनीय' प्रयोग उपपन्न होता है। अतः महाभाष्य में निर्दिष्ट पाणिनिना प्रोक्तं पाणिनीयम् वचन। अर्थ प्रदर्शन परक है, विग्रह प्रदर्शक नहीं है। इकारान्त पाणिनि शब्द से इञ्च ध्र (४।२।११२) के नियम से प्रोक्तार्थ में अस् प्रत्यय होकर पाणिन शब्द उपपन्न होता है। यथा आपिशलि और काशकृत्त्वि शब्दों में 'आपिशलम्' और 'काशकृत्त्वम्' शब्द उपपन्न होते हैं। में

- २. पाणिनि—यह ग्रन्थकार का लोकविश्रुत नाम है। इस नाम की व्युत्पत्ति के विषय में वैयाकरणों में दों मत हैं—
- (क) 'पिणन्' से अपत्यार्थ में अण होकर 'पािणन', उस से पुनः अपत्यार्थ में 'इत्र्' होकर 'पािणनि' प्रयोग निष्पन्न होता है।'
- (ख) 'पणिन्' नकारान्त का पर्याय 'पिणन' अकारान्त स्वतन्त्र शब्द है। उस से ऋत इञ् (४।१।९४) के नियम से 'इत्र्' होकर पाणिनि
- १, पायानोपञ्चमकालकं व्याकरसम् । तुलना करो-पास्यिनो भक्तिरस्य पास्य-नीयः । काशिका ४ । ३ । ८६ ॥ २. गाथिविदथिगसिपर्यास्त्रस्थ ।
- ३. पाष्पिनीयमिति—पाष्पिनशब्दात् बृद्धाच्छः (४।२।११४) इति छः। न्यास ४।३।१०१॥
- ४. म्रापिशालं काश्रकुरस्नामिति म्रापिशालिकाश्रकुरिस्नशब्दाभ्यामित्रश्च (४।२। ११२) इत्यण् । न्यास ४।३।१०१॥ इस पर विशेष विचार काश्रकुरस्न के प्रकरण् में (पृष्ठ १०७) कर चुके हैं। 'म्रापिशालीयन', 'काशकुरस्तीयन' शब्द म्राकारान्त म्रापिशल श्रीर काशकुरस्त से निष्पस्र होते हैं।
- ५. पिण्नोऽपत्यमित्यय् पाणिनः । पाणिनस्थापत्यं युवेति इत्र पाणिनिः । कैयट, महाभाष्यप्रदीप १ । १ । ७३ ॥ पिण्नो गोत्रापत्यं पाणिनः, तस्यापत्यं पाणिनिः । बालमनोरमा भाग १ पृष्ठ ३६२ ( लाहीर संस्क.) ।

शब्द उपपन्न होता है।' पािस्पिन के लिए प्रयुक्त 'पिणपुत्र' शब्द भी इसी का ज्ञापक है कि पािणिन 'पिर्सिन्' अथवा 'पिस्तिन' का अपत्य है, 'पास्तृन' का नहीं।

हमारे विचार में द्वितीय मत अधिक युक्त है। क्योंकि गोत्र-प्रकरणों में पािंग् और पािणिन दोंनों ही नाम गोत्ररूप से स्मृत हैं। प्रथम पक्ष मान-ने पर 'पािणन' गोंत्र होगा और 'पािणिन' युवा। यदि ऐसा होता तो युव-प्रत्ययान्त 'पािणिन' का गोत्ररूप से उक्षेख न होता।

3. पाणिनेय—इस का प्रयोग श्लोकारमक पाणिनीय शिक्षा के याजुष पाठ में ही उपलब्ध होता है, और वह भी पाठान्तर रूप में । इस शिक्षा की शिक्षाप्रकाश नाम्नी टीका में लिखा है—

### पाणिनेय इति ए। हे शुभ्रादित्वं कल्प्यम् ।

अर्थात्—पाणिनेय प्रयोग की सिद्धि शुभ्रादिभ्यश्च (४।१।१२३) सूत्र निर्दिष्ट गण को आकृति गण मानकर करनी चाहिए।

- प्रिणुत्र—इस का प्रयोग यशस्तिलक चम्पू में मिलता है। यह पूर्व कह चुके हैं।
- प्र. दाचीपुत्र इस नाम का उल्लेख महाभाष्य , समुद्रगुप्तविरचित कृष्णचरित अर श्लोकात्मक पाणिनीय शिचा में मिलता है।
- ६. शालिङ्कि—यह पितृव्यव्यपदेशज नाम है ऐसा म॰ म॰ पं॰ शिवदत्त शर्मा का मत है। "पाणिनि के लिए इस पद काप्रयोग कोश प्रन्थों से अन्यत्र हमें उपलब्ध नहीं हुआ।
- १. परिएनः मुनिः । पारिएनिः [ परिएनस्य पुत्रः ] । काश्रकृत्व धातुपाठ की चन्नवीर कविकृत टीका, पृष्ठ ४३ । कोष्ठान्तर्गत पाठ कन्नडःपाठ का संस्कृत रूप है ।
  - २. इस पर विशेष विचार श्रनुपद ही किया जायगा।
- ३. द्र० चकारोऽनुक्तसमुचयार्थ त्राकृतिगगातामस्य बोधयति—गाङ्गेयः पाग्रहवेय इस्येवमार्वि सिद्धं भवति । काशिका ४ । १ । १२३ ।
  - ४. सर्वे सर्वपदादे**श**। दान्तीपुत्रस्य पाणिनेः । १ । १ । २० ॥
  - ५. दाह्मीपुत्रवचोव्याख्यापदुर्मीमांसकाग्रग्रीः । मुनिकविवर्ग्यन श्लोक १६।
  - ६. शंकरः शांकरीं प्रादाद दाज्ञीपुत्राय धीमने । श्लोक ५६ ।
  - ७. महाभाष्य नवाह्निक, निर्णयसागर संस्क० भूमिका पृष्ठ १४।

शालिक्क पद पैलादि गण २ । ४ । ४९ में पिठत है । उस का पाणिनि के साथ संबन्ध है अथवा नहीं, यह हम निश्चयपूर्वक नहीं कह सकते, परन्तु इतना निश्चित है कि वह प्राग्देशीय गोत्र नहीं था। महाभाष्य ४ । १ । ९०, १६४ में शालक्कें यू नम्हान्नाः शालक्काः पाठ उपलब्ध होता है । यहां शालिक्कि पद अष्टाध्यायी २ । ४ । ४९ के नियम से शालिक्कि के अपत्य का वाचक है । शालिक्कि का अपत्य शालक्कायन और उसका अपत्य शालक्कायान कहा जाता है, ऐसा काशकृत्क धातुपाठ के टीकाकार चन्नवीर किव का कथन है । काशकृत्क धातुपाठ में शलिक (क्कि) स्वतन्त्र धातु पढ़ी है । शालक्कायन-प्रोक्त ग्रन्थ के अध्ययन करने वाले शालक्कायनियों का निर्देश लाट्यायन श्रीत में उपलब्ध होता है ।

एक शालङ्कायन गोत्र कौशिक अन्वय में भी है। इस गोत्र के व्यक्ति राजन्य हैं। किशका ४।३।१२५ तथा ६।२।३० में बाभ्रव्यशालङ्का यिनका उदाहरण द्वारा वाभ्रव्यों और शालङ्कायनियों का विरोध निर्दाशत कराया है। वाभ्रव्य भी कौशिक अन्वय में हैं। अतः ये शालङ्कायनि कौशिक ही होंगे। काशिका ४।२।४८ में शालङ्कायनियों के तीन विभागों का निर्देश मिलता है। "

७-शा( सा ) तातुरीय—पाणिनि के लिए इस नाम का निर्देश वलभी के धुवसेन द्वितीय के संवत् ३१० के ताम्रशासन, भामह के काव्यालकार, काशिका विवरण पि अका (न्यास) "त्या गणरत्रमहोदिध" में मिलता है।

१. ग्रन्थे पैलादय इञन्तास्तेभ्यः 'इञ प्राचाम्' इति लुकि सिद्धे ऽप्रागर्थः पाठः। काशिका २।४।५६॥ इसी प्रकार तत्त्वभीधनी में भी लिखा है।

२, शलङ्को ब्रह्मणः पुत्रः । शालङ्किः शलङ्कस्य पुत्रः । शालङ्कायनः शलङ्कः पुत्रः । शालङ्कायनिः शालङ्कायनस्य पुत्रः (काशः० धातु० कलड टीका गृष्ठ ११२ )। यह संस्कृत पाठ कलड टीका का श्रमुनाद रूप है । ३. काशः० धातु० गृष्ठ ११२ ।

४. शलङ्कु शलङ्कं चेत्यत्र पठ्यते .....गोत्रविशेषे कौशिकं फकं स्मरित । काशिका ४।१।६६॥ ५. शालङ्कायना राजन्याः । काशिका ५ ।३।१९०॥ ६. मधुबभ्नोर्जाहास्पकौशिकयोः । ऋष्टा० ४।१।१०६॥

७. त्रिकाः शालक्कायनाः । ८ राज्यसालात् रीयतन्त्रयोदभयोरपि निष्णातः ।

E. सालातुरीयपदमेतदनुक्रमेस् । ६ । ६२ ॥ १०. शालातुरीयेस् प्राक् टमस्छ इति नोक्तम् । न्यास ५ । १ । १ ॥ भाग २, पृष्ठ ३ ॥ ११. शाला-तुरीयस्तत्र भवान् पासिनिः । पृष्ठ १ ।

द-म्राहिक—इस नाम के विषय में हमें कुछ ज्ञान नहीं और नहीं इस का प्रयोग कोश से अन्यत्र हमें उपलब्ध हआ।

वंश—हम पूर्व लिख चुके हैं कि पं० शिवदत्त शर्मा ने पाणिनि का शालिङ्क नाम पितृ-व्यपदेशज माना है और पाणिनि के पिता का नाम शालिङ्क लिखा है। गणरह्मावली में यज्ञेश्वर भट्ट ने भी शालिङ्क के पिता का नाम शलङ्क ही लिखा है। वैयट हरदत्त और वर्धमान शालिङ्क का मूल शालाङ्क मानते हैं।

हरदत्त ने पाणिनि पद की व्युत्पत्ति इस प्रकार दर्शाई है-

पर्गोऽस्यास्तीति पर्गी, तस्यावत्यं पाणिनः, पाणिनस्यापत्यं पणिनो युवा पाणिनिः। [

यही व्युत्पत्ति कैयट आदि अन्य व्याख्याता भी मानते हैं।"

वैयाकरणों की भूल—उत्तरकालीन कैयट हरदत्त आदि सभी वैयाकरण लच्चणैकचच्च दन गए। उन्होंने यथाकथमि लच्चणानुसार शब्दसाधुत्व बताने की ही चेष्टा की, लक्ष्य पर उन्होंने कोई ध्यान नहीं दिया। हम पूर्व लिख चुके हैं कि भाषान और पाणिनि दोनों नाम एक व्यक्ति के लिए प्रयुक्त होते हैं। ऐसी अवस्था में पाणिन को पाणिनि का पिता बताना साचात् ऐतिहाविरुद्ध है। इतना ही नहीं, जिस पाणिनि शब्द को ये वैयाकरण युवप्रत्ययान्त कहते हैं वह तो गोत्रप्रवर प्रकरण में गोत्र रूप से पठित है। इसलिए पाणिनि का पिता पाणिन नहीं, अपितु पिण्न ही है और इसी का दूसरा रूप पिण्न अकारान्त है।

पत अलि ने महाभाष्य १।१।२० में पास्पिन का **दात्तीपुत्र नाम** से स्मरण किया है। भे बाजी पद गोत्रप्रत्ययान्त है। इस से व्यक्त होता है कि पाणिनि की माता दज्ञ-कूल की थी।

१. भूमिका, महा० नवा० निर्ण्यसागर संस्क०, पृष्ठ १४।

२. हमारा हस्तलेख, पृष्ठ १२२। ३. महाभाष्य-प्रदीप ४।१।६०॥

४. पदमञ्जरी २ । ४ । ५६ ॥ ५. गग्रस्त्रमहोद्घ, पृष्ठ ११५ ।

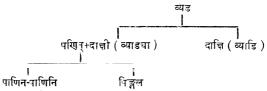
६. पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ १४। ७. द्रष्टच्य पूर्व पृष्ठ १७५, टि॰ ५।

प्रिक्ष्य पूर्व पृष्ठ १७४८-१७६ । ६. देखिए इसी प्रकरण में पृष्ठ १८४।
 १०. दाचीपत्रस्य पाणिनेः।१।१।२०।।

मातृबन्धु—संग्रहकार व्यांडि का एक नाम दाक्षायण है। तदनुसार वह पाणिनि का मामा का पुत्र—ममेरा भाई होना चाहिए। परन्तु काशिका ६। २। ६९ के कुमारीदात्ताः उदाहरण में दाक्षायण को ही दािच नाम से स्तरण किया है। अतः प्राचीन पद्धति के अनुसार दािक्ष और दाक्षायण दोनों ही नाम संग्रहकार व्यांडि के हैं। इसिलए संग्रहकार व्यांडि पाणिनि की माता का भाई और पाणिनि का मामा हो है यह निश्चित है। व्यांडि पद कौडघािट गण (४।१।८०) में पढ़ा है, तदनुसार व्यांडि की भीगनी दािच का नाम व्यांडिया भी है। पाणिनि की माता दािक्षी के लिए व्यांडिया का प्रयोग अन्यत्र उपलब्ध नहीं हुआ। इसी नाम परस्परा के अनुसार पाणिनि के नाना अर्थात् दािक्षी के पिता का नाम व्यांडिया।

श्रमुज=िपङ्गल—कात्यायनीय ऋक्पर्वामुकमणी के वृत्तिकार पङ्गुरु-शिष्य ने वेदार्थदीपिका में छन्दःशास्त्र के प्रवक्ता पिङ्गल को पाणिनि का अनुज तिखा है। रे श्लोकात्मक पाणिनीय शिक्षा को शिक्षाप्रकाश नाम्नी व्याख्या के रिचयता का भी यही मत है। रे

इस प्रकार पाणिनि के पूरे वंश का चित्र इस प्रकार बनता है



श्राचार्य —पाश्णिन ने अपने शब्दानुगासन में दो स्थानों पर बहुबचनान्त आचार्य पद का निर्देश किया है। हरदत्त का मत है कि पाश्णिन बहु-बचनान्त आचार्य पद से अपने गुरु का उल्लेख करता है। ऐतरेय

शोभना खलु दाच्चायणस्य संग्रहस्य कृतिः । महा०२। ३ । ६६ ॥
२. तथा च सूत्र्यते भगवता गिङ्गनेन पाणिन्यनुजेन 'कचित्रवकाश्चरवारः'
(६७) इति परिभाषा । पृष्ठ ७०।
३. ज्येष्टभानुभिविहितो व्याकरणेऽनुजस्तत्र
भगवान् पिङ्गलाचार्यस्तन्मतमनुभाव्य शिच्चां वक्तुं प्रतिजानीते । शिच्चासंग्रह, काशी
संस्कृ पृष्ठ ३८३।
४. श्रष्टा०७ । ३ । ४६ ॥ ८ । ४ । ५२ ॥

५. ग्राचार्यस्य पाणिनेर्य श्राचार्यः स इहाचार्यः, गुरुत्वाद् बहुवचनम् । पद∙ भाग २, पृष्ठ ⊏२१ ।

हमारे विचार में जैमिनीय सूत्र-वृत्तिकार और धर्मशास्त्रों में स्मृत उपवर्ष एक ही है। यह उपवर्ष जैमिनि से कुछ ही उत्तरकालीन है। अवन्ति-सुन्दरीकथासार में वर्ष और उपवर्ष का तो उक्केस है, परन्तु उसमें पाणिनि

१. २ । २ । ६ ॥ २. नान्तेवासिने ब्रूयात् ......नाप्रवकत्र इत्याचार्याः । ८ । ११ ॥ ३. त्राहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिरित्याचार्याः । उद्धृत कृत्यकल्पतः, ब्रह्मचारीकाषड, वृष्ठ ११६ ।

४. मध्यमित्याचार्याः । ७ । २२ ॥ ५. श्रादिरस्योदात्तसम इत्यःचार्याः । १ । ४६ ॥ ६. वायुं प्रकृतिमाचार्याः । १८ १ ।

७. नह्याचार्याः सूत्राणि कृत्वा निवर्तयन्ति ।१।१। त्रा० १।। तदेतद्त्यन्तं सन्दिग्धं वर्तते त्र्याचार्यागम् ।१।१। त्रा० २।। इहेङ्गितेन चेष्टितेन महता वा सुत्रप्रकृष्टेनाचार्याग्यानिभप्रायो लच्यते ।६।१।३७।। ८।२।३॥

८. १।४ ॥ २ । ६ ॥ ३ ।४,५,७ इत्यादि ३६ स्थानों पर ।

१।२।२१॥१।३। ८ इत्यादि १० स्थानों पर।

१०. ८ । ५८ ॥ ११. श्रथ कालेन वर्षस्य शिष्यवर्गो महानभूत् । तत्रिकः पाणिनिर्नोम जडबुद्धितरोऽभवत् ॥ कथा० लम्बक १, तरङ्ग ४, स्रोक २० ।

१२. शाबरभाष्य १।१।५ ॥ केशव, कीशिकसूत्र टीका पृष्ठ ३०७। सायग्य, ग्राथर्वभाष्योपोद्धात पृष्ठ ३५। प्रपञ्चहृदय पृष्ठ ३६।

१३. तथा च प्रवरमझरीकारः शिष्टसम्मतिमाह—शुद्धाङ्किरो गर्गमये कपयः पठिता ऋषि। ऋाचार्येक्पवर्षाचैर्मरद्वाजाः स्युरेव ते ।। द्विविधानिष गर्गोस्तानुपवर्षो महामुनिः । ऋनुक्रम्य स्ववैवाह्यान् मरद्वाजतया जगौ ।। वीरमिन्नोदय, संस्कारप्रकाश, पृष्ठ ६१३, ६१४ में उद्घृत ।

का उक्केख नहीं है। अर्वाचीन वैयाकरण महेश्वर को पाणिन का गुरु मानते हैं, परन्तु इस में कोई प्रमाण नहीं है। कथासिरत्सागर की कथाएं ऐतिहासिक दृष्टि से पूरी प्रामाणिक नहीं हैं। अतः पाणिनि के आचार्य का नाम सन्दिग्ध है। हां, यदि कथासिरत्सागर में स्मृत उपवर्ष भी प्राचीन जैमिनीय-वृत्तिकार और धर्मशास्त्रों में स्मृत उपवर्ष ही हो और उसी का भाई वर्ष हो तो उसे पाणिनि का आचार्य माना जासकता है। उस अवस्था में कथासिरत्सागरकार का इन वर्ष उपवर्ष को नन्दकालिक लिखना भ्रान्तिमूलक मानना पड़ेगा।

शिष्य=कौत्स—पात अल महाभाष्य ३।२।१०६ में एक उदाहरख है—उपसेदिवान् कौत्सः पािलानिम् । इसी सूत्र पर काशिका वृत्ति में दो उदाहरख और दिये हैं—अन्धिवान् कौत्सः पािलानिम्, उपग्रुश्रूषिवान् कौत्सः पािलानिम्, उपग्रुश्रूषिवान् कौत्सः पािलानिम्, उपग्रुश्रूषिवान् कौत्सः पािलानिम्, इन उदाहरखों से व्यक्त होता है कि कोई कौत्स पािलानि का शिष्य था। जैनेन्द्र आदि व्याकरण को वृत्तियों में भी गृह शिष्य-सम्प्रदाय का इस प्रकार उल्लेख मिलता है। एक कौत्स निरुक्त १।१५ में उद्भृत है। गोिमल गृह्यमूत्र अपस्तम्ब धर्मसूत्र, आयुर्वेदीय कश्यपसहिता और सामवेदीय निदानस्त्र में भी किसी कौत्स का उल्लेख मिलता है। अथवेवेद की शौनकीय चतुरध्यायी भी कौत्सकृत मानी जाती है। एक वरतन्तुशिष्य कौत्स रघुवंश ५।१ में निर्दिष्ट है। रघुवंश के अतिरिक्त अन्य ग्रन्थों में उद्भृत कौत्स एक ही व्यक्ति प्रतीत होता है। यदि ये कौत्स भिन्न भिन्न व्यक्ति होते तो प्राचीन ग्रन्थकार विभिन्न विशेषणों का प्रयोग अवश्य करते।

कात्यायन—नागेश के लघुशब्देन्दुशेखर से ध्वनित होता है कि कात्यायन पाणिनि का साचात् शिष्य है। पतः जलि के साचात् शिष्य न होने से उसने त्रिमुनि उदाहरण को चिन्त्य कहा है अथवा प्रकारान्तर से उपपत्ति दर्शाई है। हमारा भी यही विचार है कि वार्तिककार वरहिंच

१. जैनेन्द्र व्या० महानन्दिवृत्ति २ । २ । ५५, ६६ ॥

२. यदि मन्त्रार्थप्रत्यायनायानर्थको भवतीति कौत्सः । ३. ३ । १० । ४ ॥

૪. ૧ ૧૬ ૧૪ || ૧ ૧ ₹ ૧ ૧ મ. ૧૪ ૧૧૫ |

६. २।१,१०॥३।११॥८।१०॥ ७. पूर्वप्रष्ठ६८,<sup>टि०</sup>३।

कौत्सः प्रपेदे वरतन्तुशिष्यः।
 १. त्र्रव्ययोभाव प्रकरण् में 'संख्या वं-स्थेन' सूत्र की व्याख्या में ।

कात्यायन पाणिनि का साज्ञात् शिष्य है । इस विषय पर कात्यायन के प्रकरण में भी लिखेंगे ।

श्रनेक शिष्य—काशिका ६।२।१०४ में पाणिनि के शिष्यों को दो विभागों में बांटा है—पूर्वपाणिनीयाः, श्रवरपाणिनीयाः। महाभाष्य १।४।१ में पत अलि ने भी लिखा है—उभवथा द्याचार्येण शिष्याः सूत्रं प्रतिपादिताः, केचिदाकडारादेका संज्ञा इति, केचित् पाकडारात् परं कार्यमिति। इस से भी विदित होता है कि पाणिनि के अनेक शिष्य थे और उसने अपने शब्दानुशासन का अनेक बार प्रवचन किया था।

देश—पाणिनि का एक नाम शालातुरीय है। जैनलेखक वर्धमान गण-रत्नमहोदिध में इस की ब्युत्पत्ति इस प्रकार दर्शाता है—

शलातुरो नाम ग्रामः, सोऽभिजनोऽस्यास्तीति शालातुरीयः तत्र भवान् पाणिनिः।

अर्थात् - शलातुर ग्राम ाणिनि का अभिजन था।

पारित ने अष्टाध्यायी ४।३।९३ में साच्चात् शलातुर पद पढ़ कर अभिजन अर्थ में शालातुरीय पद की सिद्धि दर्शाई है। भोजीय सरस्वती-कण्ठाभरण ४।३।२१० में 'सलातुर' पद पढ़ा है।

स्रिभिजन स्रोर निवास में भेद—महाभाष्य ४।३।९० में अभिजन और निवास में भेद दर्शाया है—

श्रभिजनो नाम यत्र पूर्वेरुषितम्, निवासो नाम यत्र संप्रत्युष्यते ।

इस लक्षण के अनुसार शलातुर पाणिनि के पूर्वजों का वासस्थान था, पाणिनि स्वयं कहीं अन्यत्र रहता था। पुरातत्त्वविदों के मतानुसार अटक समीपस्थ वर्तमान 'लाहुर' ग्राम प्राचीन शलातुर है।

अष्टाध्यायी के 'उदक् च विषाशः,' वाहीक प्रामेभ्यश्च³' इत्यादि सूत्रों तथा इनके महाभाष्य से प्रतीत होता है कि पाणिनि का वाहीक देश से विशेष परिचय था। अतः पाणिनि वाहीक देश वा उसके अतिसमीप का निवासी होगा।

तपःस्थान-स्कन्द पुराग् में लिखा है कि पाग्गिनि ने गोपर्वत पर

१. गणा० महो० पृष्ठ १। २. ऋषा० ४।२।७४।

३. ऋष० ४।२।११७॥

तपस्या की थी और उसी के प्रभाव से वैयाकरणों में प्रमुखता प्राप्त की थी।

सम्पन्नता—पाणिनि का कुल अत्यन्त सम्पन्न था। उसने अपने शब्दानुशासन के अध्ययन करने वाले छात्रों के लिये भोजन का प्रवन्ध कर रक्खा था। उसके यहाँ छात्र को विद्या के साथ साथ भोजन भी प्राप्त होता था। इसी भाव को प्रकट करने वाला "ऋोदनपाणिनीयाः" उदाहरण पत्र अति ने महाभाष्य १।१।७३ में दिया है। काशिका ६।२।६९ में वामन ने निन्दार्थ में यह उदाहरण दिया है। इसका अर्थ है— "ऋोदन-प्रधानाः पाणिनीयाः" अर्थात् जो श्रद्धा के विना केवल ओदनप्राप्ति के लिये पाणिनीय शास्त्र को पढ़ता है, वह इस प्रकार निन्दाबचन को प्राप्त होता है।

मृत्यु—पाणिन के जीवन का किन्दिन्मात्र इतिवृत्त हमें ज्ञात नहीं। पन्धतन्त्र में प्रसङ्गवश किसी प्राचीन ग्रन्थ से एक श्लोक उद्भवृत किया है, जिसमें पाणिनि, जैमिनि और पिङ्गल के मृत्यु-कारण का उल्लेख है। वह श्लोक इस प्रकार है—

सिंहो व्याकरणस्य कर्नुरहरन् प्राणान् प्रियान् पाणिनेः, भीमांसाञ्चतमुन्ममाथ सहसा हस्ती मुर्नि जैमिनिम् । छुन्दोज्ञाननिधि जघान मकरो वेलातटे पिङ्गलम्, स्रज्ञानानुतचेतसामतिरुषां कोऽर्थस्तिरश्चां गुणैः ॥

इससे विदित होता है कि पािणिन को सिंह ने मारा था। वैयाकरणों में किवदन्ती है कि पािणिन की मृत्यु त्रयोदशी को हुई थी। मास और पक्ष का निश्चय न होने से पािणिनीय वैयाकरण प्रत्येक त्रयोदशी को अनध्याय करते हैं। यह परिपाटी काशी आदि स्थानों में अभी तक वर्तमान है।

गोपर्वतिमिति स्थानं शम्भोः प्रख्यापितं पुरा । यत्र पाणिनिना लेभे वैया-करिणकाग्रता ॥ श्रक्णाचल माहात्म्य, उत्तरार्ध २ । ६८, वंगवासी संस्क ।

२. पञ्चतन्त्र, मित्रसंप्राप्ति स्लोक ३६, जीवानन्द संस्क०। चक्रदत्तविर्याचत चिकित्सासंग्रह का टीकाकार निश्चलकर (सं० ११६७-११७७=सन् ११२०-११७७) इस स्लोक को इस प्रकार पढ़ता है—'तदुक्तग्-छुन्दोश्चाननिधि जघान मकरो वेलातटे पिक्नलम्, सिंहो व्याकरणस्य कर्त्तु रपहरत् प्राणान् प्रियान् पाणिनेः। मीमांसाञ्चतमुन्म-माय तरसा हस्ती वने जैमिनिम्, ब्राज्ञानावृतचेतसामतिष्यां कोऽर्यस्तिरश्चां मुणैः॥ इण्डियन हिस्टोरिकल कार्टलीं जून १६४७ पृष्ठ १४२ में उद्भुत ।

त्रानुज=पिङ्गत की:मृत्यु —पञ्चतन्त्र के पूर्व उद्देशृत श्लोक के तृतीय चरण में लिखा है पिङ्गल को समुद्रतट पर मगर ने निगल लिया था।

पाणिनि की महत्ता—आचार्य पाणिनि की महत्ता इसी से स्पष्ट है कि उस के दोनों पाणिनि और पाणिन नाम गोत्ररूप से लोक में प्रसिद्ध हो गए। अर्थात् उसके वंशजों ने अपने पुराने गोत्र नाम के स्थान पर इन नए नामों का व्यवहार करने में अपना अधिक गौरव समझा।

पाणिनि गोत्र—बीधायन श्रौत सूत्र प्रवराध्याय (३) तथा मत्स्य पूराण १९७।१० के गोत्रप्रकरण में पाणिनि गोत्र का निर्देश है।

पाणिन गोत्र—वायु षुराण ९१। ९९ तथा हरिवंश १। २७। ४९ में पाणिन गोत्र स्मृत है। र

पाणिनि की स्रोतिप्रसिद्धि -- काशिकाकार ने २।१।६ की वृत्ति में इतिपाणिनि, तत्पाणिनि और २।१।१३ की वृत्ति में आकुमारं यशः पाणिनिः उदाहरण दिए हैं। इन से स्पष्ट है कि पाणिनि की यशः पताका लोक में सर्वत्र फहराने लग गई थी।

पेंक्सलायन गोत्र—बीधायन श्रौत प्रवराध्याय ३ में पैङ्गलायन गोत्र का भी निर्देश उपलब्ध होता है। यह गोत्र पाणिनि-अनुज पिङ्गल के पुत्र से प्रारम्भ हुआ अथवा किसी प्राचीन पैङ्गलायन से, यह विचारणीय है।

पेङ्गलायिन ब्राह्मण्—बौधायन श्रौत २। ७ में पेङ्गलायिन ब्राह्मण् का पाठ उद्दश्त है। ४ वह इस पिङ्गल के पुत्र पेङ्गलायिन प्रोक्त है अथवा किसी प्राचीन पेङ्गलायन श्रोक्त होने से िण्नि प्रत्यय होकर पेङ्गलायिन-ब्राह्मण्

- २. बम्रवः पाणिनश्चेव धानजप्यास्तथैव च । वायु । यहां 'धानक्षयास्तथैव' पाठ युद्ध प्रतीत होता है । ३ काशिकाकार ने प्रथम उदाहरणों का श्चर्य किया है—पाणिनिशब्दों लोके प्रकाशत । श्चन्तिम उदाहरणा का श्चर्य नहीं किया । कई विद्वानों का विचार है कि इसका श्चर्य 'बालकों पर्यन्त पाणिनि का यशा व्याप्त हो गया' ऐसा है । इमारा विचार है ''श्चाकुमीया श्चाकुमारम्'' श्चर्योत् ''दिच्चण में कुमारी श्चन्तरीप पर्यन्त पाणिनि का यशा पहुंच गया' होना श्चरिक संगत है ।
  - ४. श्रप्येकां गां दिख्यां दद्यादिति पैङ्गलायनिब्राह्मण् भवति ।
  - ५. पुरागाप्रोक्तेषु ब्राह्म धकल्पेषु । ब्राष्टा० ४ । ३ । १०५ ॥

प्रयोग निष्पन्न हुआ है यह विचारणीय है। इस पिङ्गल के पौत्र तक ब्राह्मण का प्रवचन होता रहा, इस में कोई विशिष्ट प्रमाण नहीं है। जहां तक व्यास के शिष्यों प्रशिष्यों द्वारा वेद की अन्तिम शाखाओं और ब्राह्मण ग्रन्थों के प्रवचन का प्रश्न है, वह अधिक से अधिक भारत युद्ध से १०० वर्ष पूर्व से १०० वर्ष पूर्व से १०० वर्ष पश्चात् तक माना जाता है। अतः वौधायन श्रौत में स्मृत पैङ्गलायनि ब्राह्मण पिङ्गल पौत्र पैङ्गलायनि प्रोक्त नहीं हो सकता। अथवा पाणिनि और पिङ्गल का काल एक दो शताब्दी और उत्तर मानना होगा तथा ब्राह्मण प्रवचन काल को भारत युद्ध के २०० वर्ष पश्चात् तक स्वीकार करना होगा।

#### काल

भारतीय प्राचीन आर्थ वाङ्मय और उसके अतिप्राचीन इतिहास को अधिक से अधिक अर्वाचीन सिद्ध करने के लिए बद्धपरिकर पाश्चात्य विद्वानों ने पाणिनि का समय ७ वीं शती ईमा पूर्व से लेकर ४ थी शती ईसा पूर्व अर्थात् ६५७ वि० पूर्व से २४० विकम पूर्व तक माना है। पूर्व सीमा गोल्डस्टुकर की है और अस्तिम सीमा बैवर और कीथ द्वारा स्वीकृत है। है। भारतीय प्राचीन इतिहास के सम्बन्ध में पाश्चात्य मत, जिमकी मूल भित्ति सिकन्दर और चन्द्रगुप्त मार्थ को काल्यनिक समकालीन मानना है, को अपरीक्षितकारक के समान आंख मूंद कर मानने वाले अंग्रेजी पढ़े अनेक भारतीय भी स्वीकार करते हैं। पाणिनि के काल निर्णय के लिए पाश्चात्य और उन के भारतीय अनुयायी जिन प्रमाणों का उल्लेख करते हैं, उनमें से निम्न प्रमाण मूख्य हैं—

- १---आर्यम अधीमूलकल्प में लिखा है---महापद्म नन्द का भित्र एक पाणिनि नाम का माखव था। र
- १. सिकन्दर का ब्राक्रमण चन्द्रगुप्त मीर्य के समय नहीं हुद्या। इन दोनों की समकालीनता भ्रममूलक है । मैगस्थनीज के ब्रावशिए इतिइत्त से भी इनकी समकालीनता कथिश्चत् भी सिद्ध नहीं होती, ब्रापितु इसका विरोध विस्पष्ट है। इस तथ्य के परिज्ञानार्थ देखिए पं० भगवदत्तजी कृत 'भारतवर्य का बृहद् इतिहास' भाग १, पृष्ठ २८८८–२६८, द्वि० सं०।
  - २. तस्याप्यन्यतमः सख्यः पाणिनिर्नाम माणवः । २४

२—कथासरित्सागर में पाणििन को महाराज नन्द का समकालिक कहा है।

३—बौद्ध भिचुओं के लिए प्रयुक्त होने वाले श्रमण शब्द का निर्देश पाणिनि के कुमार: श्रमणादिभि: (२।१।७०) सूत्र में मिलता है।

४—इद्वकालिक मंखलि गोसाल नाम के आचार्य के लिए प्रयुक्त संस्कृत मस्करी शब्द का साधुत्व पाणिनि ने मस्करमस्करियों वेखुपरिवा-जक्योः (६।१।१५४) सुत्र में दर्शाया है।

४—सिकन्दर के साथ युद्ध में जूझने वाली और उसे पराजित कर के वापस लौटने को बाध्य करने वाली चुद्रक-मालवों की सेना का उछिख पािस्ति ने खिएडकादि गण (४।२।४४) में पठित चुद्रकमालवात् सेनासंबायाम् गस्मुन में किया है, ऐसा वैबर का मत है।

६—अष्टाध्यायी ४ । १ । १९ में यवन शब्द पठित है । उसके आधार पर कीथ लिखता है कि पाणिनि सिकन्दर के भारत आक्रमण् के पीछे हुआ ।

७—राजगेखर ने काव्यमीमांसा में जिस अनुश्रृति का उक्लेख किया है उस के अनुसार पार्टालपुत्र में होने वाली शास्त्रकार-परीचा में उत्तीर्ण होकर वर्ष, उपवर्ष, पाणिनि, पिङ्गल और व्याडि ने यशोलाभ प्राप्त किया था। पार्टालपुत्र की स्थापना महाराज उदयी ने कुसुमपुर के नाम से की थी। अ

ये हैं संत्तेप से कतिपय मुख्य हेतु, जिन के आधार पर पाणिनि का काल ४ थी शती ईसा पूर्व तक खींच कर स्थापित किया जाता है।

अब हम संचीप से इन हेतुओं की परीक्षा करते हैं-

१--बौद्ध ग्रन्थों के अध्ययन से यह विस्पष्ट प्रतीत होता है कि उस समय व्यक्तिगत विशिष्ट नामों के स्थान पर प्रायः गोत्र नामों का व्यवहार

१. कथा लम्बक १, तरङ्ग ४।

२. श्रृयते च पाटलिपुत्रे शास्त्रकारपरीज्ञा—'ग्रात्रोपवर्षवर्षाविह पाणिनि-पिङ्गलाविह व्याष्टिः । वररुचिपतञ्जली इह परीज्ञिताः ख्यातिमुपन्नमुः । ग्र० १० ।

३. वायु पुराग्र ६६ । ३१८ ॥ विशेष पतञ्जलि के प्रकरण् में देखें ।

४. पश्चात्य मत में दिए जान वाले हेतुक्रों के लिए डा॰ वासदेवशरण् क्रम्रवाल का 'पाणिनि कालीन भारतवर्ष' ऋष्याय ८ देखें। करने का परिचलन था। हम पूर्व (पृष्ठ १८४) लिख चुके हैं कि पागिति भी एक गोत्र है। अतः मञ्जु श्रीमूलकल्प में किसी पाणिति नाम वाले माणव का महापद्म के सखा रूप में उल्लेख मात्र से विना विशिष्ठ विशेषण के यह कैसे स्वीकार किया जासकता है कि यह पागिति शास्त्रकार पागिति ही है।

प्राचीन परिपाटी को विना जाने ऐसी ही उटपटांग कल्पनाओं के आधार पर अनेक व्यक्ति बौद्ध ग्रन्थों में गोत्र नाम से अभिहित आधलायन आदिकों को ही वैदिक वाङ्मय के विविध ग्रन्थों के रचयिता कहने का दुस्साहस करते हैं। इसके विपरीत बौद्ध ग्रन्थों में अनेक स्थानों पर तथागत बुद्ध के साथ धर्मचर्चा करने वाले वेद-वेदा क्ल्पन्यारा विद्वानों का जो वर्णन उपलब्ध होता है, उससे तो वेदा क्लों की सत्ता तथागत बुद्ध के काल से बहुत पूर्व स्थिर होती है।

२—कथासरित्सागर के रचियता को भी बौद्धकालिक गोत्र नाम व्यवहार के कारण भ्रान्ति हुई है और इमीलिए उसने पाणिन और वररुचि को नन्द का समकालिक लिख दिया है। इस भ्रान्ति की पुष्टि वार्तिककार वररुचि को कौशाम्बी निवासी लिखने से भी होती है। कौशाम्बी प्रयाग के निकट है। पत जिल्ला महाभाष्य में वार्तिककार को स्पष्ट शब्दों में दािचाराय कहता है। इस विरोध से स्पष्ट है कि कथासरित्सागर की कथाओं के आधार पर किसी इतिहास की कल्पना करना नितान्त चिन्त्य है।

इतना ही नहीं, पाश्चात्य ऐतिहासिकों ने तो महापद्म नन्द का काल भी बहुत अर्वाचीन बना दिया है। भारतीय पौराणिक काल गणनानुसार, जो उत्तरोत्तर शोध द्वारा सत्य सिद्ध हो रही है, नन्द का काल विक्रम से पन्द्रह सोलह सौ वर्ष पूर्व है।

३ — यदि श्रमण् शब्द का व्यवहार बौद्ध साहित्य में ही, और वह भी केवल बौद्ध परिवाजकों के लिए होता तो उस के आधार पर कथंचित् पािि्णित को बौद्ध काल में रखा जा सकता था, परन्तु श्रमण् शब्द तो तथागत बुद्ध से सैंकड़ों वर्ष पूर्व प्रोक्त शतपथ ब्राह्मण १४।७।१।२२ तैत्तिरीय आरण्यक २।७।१ में भी उपलब्ध होता है।सभी व्याख्याकारों ने श्रमण शब्द का अर्थ परिवाद् सामान्य किया है।

१. लम्बक १, तरङ्ग ४ । २. प्रियतद्विता दाव्विषात्याः । महा० १ । १, ऋा० १ ।

४—यदि तुष्यतु दर्जनः न्याय से अष्टाध्यायी में प्रशुक्त मस्करी शब्द को मंखिल शब्द का संस्कृत रूप मान भी तें तो मस्करिन् में प्रशुक्त मत्वर्थक शिन प्रत्यय का कोई अर्थ न होगा और न उस का मूलभूत वेणु-वाचक मस्कर शब्द के साथ कोई संबंध होगा। इतना ही नहीं, यदि पाणिनि की दृष्टि में मस्करी शब्द मंखिल गोसाल का ही वाचक था तो उस के अर्थ-निर्देश के लिए पाणिनि ने सामान्य परिव्राजक पद का निर्देश क्यों किया?

वस्तुतः मस्करी शब्द का संबन्ध वेणुवाचक मस्कर शब्द के साथ ही है। इसीलए पाणिनि से पूर्ववर्ती ऋक्तन्त्रकार ने मस्करी वेखुः (४।७।६) सूत्र में मस्कर शब्द का ही निर्देश किया और उसी से मस्करी को गतार्थ माना। पत जिल्ला की मा कृत कर्माणि व्याख्या मस्करी ग्रहण के अन्वर्थक्य के प्रत्याख्यान के लिए प्रौद्धिवाद मात्र है। यदि इस व्याख्या को प्रामाणिक भी माना जाए, तब नी मस्करी का मूल वेणु वाचक मस्कर शब्द ही होगा। उस का अर्थ भी है—मा कियते उनेनेति। जिस से अनर्थ रूप कर्मों का निषेध होता है वह मस्कर वेणु अर्थात् दण्ड। और इसी मा कर= मस्कर निर्वचन को मानकर पाणिनि ने सुडागम का विधान किया है। वस्तुतः मस्कर और मस्करी दोनों पद मस्क गती धातु से निष्पन्न हैं। प

वास्तविक स्थिति तो यह है कि मस्करी को मंखलि का संस्कृत रूप मानना ही आन्तिमूलक है। महाभारत में निर्दिष्ट मिङ्कि ऋषि के कुल में उत्पन्न होने से ही मिङ्किल का मंखलि अपग्रंश बना है। अत एव भगवती सूत्र (१५) आदि में मंखलि को मंख का पुत्र कहना युक्त है। जैनागमों में गोसाल को मंखलिष्त भी है कहा।

१. माकृत कर्माण शान्तिर्वः श्रेयसी । महाभाष्य ६ । १ । १५४ ॥

२ मस्करिग्रहण् शक्यमकर्तुम् । कथं मस्करी परिवाजक इति ? इनिनैव मस्वर्थीयेन सिद्धम् । मस्करोऽस्यास्तीति मस्करी ।

३. जीरस्वामी, श्रमरटीका २ । ४ । १६१ ॥

४. यह धातु पाणिनीय धातुगाठ के प्राच्य उदीच्य त्रादि सभी पाठों में पठित है। ५. मस्क+बाहुलकाद् त्रारः। शब्दकल्पद्रुम, भाग ३, पृष्ठ ६४१। इसी प्रकार 'त्रारिनि' प्रत्यय होकर मस्करिन्। यहा—मस्कते इति मस्कः, ग्रन्च्। तस्मान्मत्वर्थीयो रः, मस्कर, पुनस्तमान्मत्वर्थीय इतिः, मस्करिन्।

६. मङ्कि ऋषि की कथा महाभारत शान्तिपर्व ग्रा॰ १७७ में।

७. पाणिनि कालीन भारतवर्ष, वृष्ठ ३७६।

५—वैबर के मत की आलोचना तो पाश्चत्यमतानुगामी डा॰ वासुदेव-शरण अग्रवाल ने ही भले प्रकार कर दी है, अतः उस का यहाँ पुनः लिखना पिष्टपेषखन् होगा।

६—'यवनानी' शब्द पर लिखते हुए डा॰ वासुदेवशरण अग्रवाल ने भी स्पष्ट लिखा है कि भारतीय सिकन्दर के आक्रमण से पूर्व भी यवन जाति से परिचित थे।

यवन जाति के विषय में हम इतना और कहना चाहते हैं कि यवन जाति मूलतः अभारतीय नहीं है। यवन महाराज ययाति के पुत्र तुर्वेमु के वंशज हैं। महाभारत में स्पष्ट लिखा है—

### यदोस्तु यादवा जातास्तुर्वसोस्तु यवनाः स्मृताः।3

यह तुर्वेमु की सन्तित बृहत्तर भारत की पश्चिमोत्तर सीमा पर निवास करती थी। बाह्मणों के अवर्शन और धर्मिकया के लोप के कारण ये लोग म्लेच्छ बन गए। ये लोग यहीं से प्रवास करके पश्चिम में गए और इन्हीं के यवन नाम पर देश का नाम भी यवन=यूनान पड़ा।

इस ऐतिहासिक तथ्य को स्वीकार न करके किसी भी प्राचीन ग्रन्थ में यवन शब्द के प्रयोग मात्र से उसे सिकन्दर के आक्रमण से पीछे का बना हुआ कहना दरागद मात्र है।

कहना दुराग्रह मात्र है।

७—अब शेप रहती है राजशेखर द्वारा उद्मृत अनुश्रुति। अनुश्रुति इतिहास में तभी तक प्रमाण मानी जाती है, जब तक उसका प्रत्यक्ष बलवत् प्रमाण से विरोध न हो। विरोध होने पर अनुश्रुति अनुश्रुतिमात्र रह जाती है। इस के साथ ही यह भी ध्यान रहे कि राजशेखर अति-अर्वाचीन ग्रन्थकार है। उस काल तक पहुँचते पहुँचते अनुश्रुति का रूप ही परिवर्तित हो गया। उस के लेखानुसार तो पत जिल भी पाणिनि का समकालिक बन जाता है। अतः राजशेखर की अनुश्रुति अप्रमाण है।

१. पाणिनि कालीन भारतवर्ष, प्रश्न ४७६।

२. पाणिनि कालीन भारतवर्ष, पृष्ठ ४७५-४७६ ।

३. ऋादि पर्व १३६ । २: कुम्भघोगा सं०।

४. मनु १० । ४२, ४४ || इन्हीं यबनों के एक द्याततायी राजा 'कालयवन' का वध श्रीकृष्ण ने किया था । इस के विषय में ग्रल्केरूनी लिखता है—'हिन्दुश्रों में कालयवन नाम का एक संवत् प्रचलित है। '''ंवे इसका श्रारम्भ गत द्वापर के ग्रन्त में मानते हैं। इस यवन ने इनके धर्म श्रीर देश पर बड़े श्रत्याचार किये थे।

४. पूर्व पृष्ठ १८६ टि० २ देखिए।

अब शेष रह जाता है महाराज उदयी के द्वारा पाटलिपुत्र का बसाना। इस के विषय में हम पत<sup>्</sup>जलि के प्रकरण में विस्तार से लिखेंगे।

डाक्टर वासुदेवशरए। अग्रवाल ने पािस्ति कालीन भारतवर्ष में गोल्ड-स्ट्कर आदि के मतों का प्रत्याख्यान करके पािणिन का समय नन्द के काल में ईसा पूर्व ४ थी शती माना है। अब हम उसकी विवेचना करते हैं—

१. पहले हम उस प्रमाण को लेते हैं जिस का निर्देश स्वमत से विरुद्ध होने के कारण पाश्चात्य विद्वानों और उनके अनुयायियों ने जान बूझ कर उपस्थित नहीं किया। वह है पाणिनि द्वारा निर्वाणोऽवाते (८।१।४०) सूत्र में निर्दिष्ट निर्वाण पद। वैयाकरण इस सूत्र का उदाहरण देते हैं—

निर्वाणोऽन्निः, निर्वाणः प्रदीपः, निर्वाणो भिच्छः । इन में निर्वाण पद का अर्थ है—'शान्त होना' ।

पाश्चात्य मतानुसार यदि पाणिनि तथागत बुद्ध से उत्तरकालीन होता तो बौद्ध साहित्य में निर्वाण शब्द का जो प्रसिद्ध मोच्च अर्थ है, उस का वह उल्लेख अवश्य करता। जो पाणिनि मंखिल गोसाल व्यक्ति विशेष के लिए प्रयुक्त 'मस्करी' शब्द का उल्लेख कर सकता है (पाश्चात्यमतानुसार), वह बौद्ध साहित्य में प्रसिद्धतम निर्वाण पद के अर्थ का निर्देश न करे, यह कथमिप सम्भव नहीं। इसलिए पाणिनि द्वारा बौद्ध साहित्य में प्रसिद्ध निर्वाण पदार्थ का उल्लेख न होने से पाश्चात्यसरणि-अनुसार ही यह सिद्ध है कि पाणिनि तथागत बुद्ध से पूर्ववर्ती है।

#### अन्तःसाच्य

अब पारिएनि के काल-विवेचन के लिए अष्टाध्यायी के उन अन्तःसाक्ष्यों को उद्दर्शत करते हैं, जिनका निर्देश आज तक किसी भी व्यक्ति ने नहीं किया। यथा—-

२. यह सर्ववादी सम्मत है कि तथागत बुद्ध के काल में संस्कृत भाषा जनसाधारण की भाषा नहीं थी। उस समय जनसाधारण में पालि और प्राकृत भाषाएं ही व्यवहृत होती थीं। इसीलिए तथागत बुद्ध और महावीर स्वामी ने अपने मतों के प्रचार के लिए संस्कृत के स्थान में पालि और प्राकृत भाषाओं का आश्रय लिया। इसके विपरीत पाणिनीय अष्टाध्यायी में शतशः ऐसे प्रयोगों के साधुत्व का उल्लेख मिलता है, जो नितान्त ग्राम्य जनता के व्यवहारोपयोगी हैं। यथा—

क—शाक बेचने वाले क्ंजड़ों द्वारा विकय के लिए मूली, पालक, मेथी, धनिया, पोदीना आदि आदि की बांधी गई मुट्टी अथवा गड़ी के लिए प्रयुक्त होने वाले मूलकपण:, शाकपण: आदि शब्दों के साधुत्वबोधन के लिए एक सूत्र है—

नित्यं पणः परिमाणे । ३ । ३ । ६६ ॥

इस सूत्र से बोधित शब्द विशुद्ध दैनिन्दिन के व्यवहारोपयोगी हैं. साहित्य में प्रयुक्त होने वाले शब्द नहीं हैं।

ख—वस्न रंगने वाले रंगरेजों के व्यवहार में आनेवाले माञ्जिष्ठम् काषायम् लाज्ञिकम् आदि शब्दों के साधुत्व ज्ञापन के लिए पाणिति ने निम्न सूत्र पढ़े हैं —

तेन रक्तं रागात्। लाज्ञारोच्चनाट्टक् ॥ ४।२।१,२॥

ग—पाचकों के (जो कि पुराकाल में शूद ही होते थे<sup>3</sup>) व्यवहार में आने वाले **दाधिकम् श्रोदिश्वत्कम् लवणः सूपः** आदि प्रयोगों के लिए पाणिनि ने ४।२।१६-२० तथा ४।४।२२-२६ दस सुत्रों का विधान किया है।

घ—कृषकों के व्यवहारोपयोगी विभिन्न प्रकार के वाच्योपयोगी क्षेत्रों के वाचक प्रेयङ्गवीनम्, ब्रेहेयम्, यव्यम्, तिल्यम्, तैलीनम् आदि प्रयोगों के लिए ५। २। १-४ चार सुत्रों का प्रवचन किया है।

ङ—शूद्रों के अभिवादन प्रत्यभिव।दन के नियम का उल्लेख ८।२.८२ में किया है।

इन तथा एतादृश अन्य अनेक प्रकरणों से स्पष्ट है कि पाणिनि के काल. में संस्कृत लोकव्यवहार्य जनसाधारण की भाषा थी।

३. पाणिनि की अष्टाध्यायों से तो यह भी पता चलता है कि संस्कृत भाषा केवल जनसाबारण की ही भाषा नहीं थी, अपितु जनसाबारण वैदिक भाषावत् लोकभाषा में भी उदात्त अनुदात्त स्वरित स्वरों का यथावत् व्यवहार करते थे। पाणिनीय अष्टाध्यायी के वे सब स्वर-नियम और स्वरों की दृष्टि से प्रत्ययों में सम्बद्ध अनुबन्ध जिन का संबन्ध केवल वैदिक भाषा के साथ ही नहीं है, इस तथ्य के ज्वजन्त प्रमाण हैं। पुनरिप हम पाणिनि के दो ऐसे सूत्र उपस्थित करते हैं, जिन का सम्बन्ध एक मात्र लोक भाषा से हैं। यथा—

१. श्रार्याधिष्ठिता वा शुद्धाः संस्कर्तारः स्यः । श्राप० धर्म० २ । २ । २ । ४ ।

### क-विभाषा भाषायाम् । ६ । १ । १८१ ॥

इस सूत्र के अनुसार भाषा श्रयीत् लौकिक संस्कृत के पश्चिभः सप्तिभः तिस्रिभः चतस्रिभः आदि प्रयोगों में विभक्ति तथा विभक्ति से पूर्व अच् को विकल्प से उदात्त बोला जाता था।

### ख-उदक् च विपाश: । ४। २। ७४॥

इस सूत्र द्वारा विपाशा=व्यास नदी के उत्तर कूल के क्पों के लिए प्रयुक्त होने वाले दात्तः गौप्तः प्रयोगों के लिए श्राञ्च प्रत्यय का विधान किया है। दित्तिण कूल के कूषों के लिए भी दात्तः गौप्तः आदि पद ही प्रयुक्त होते हैं, परन्तु उनमें ऋण् प्रत्यय होता है। श्राञ्च और ऋण् प्रत्ययों का पृथक् विधान केवल स्वरभेद की दृष्टि से ही किया गया है। उत्तर कूल के दात्तः गौप्तः प्रयोग आद्यदान्त प्रयुक्त होते थे। अतः उनके लिए पाणिनि ने श्राञ्च प्रत्यय का और दक्षिण कूल के अन्तोदान्त बोले जाते थे, इसलिए उनके लिए ऋण् प्रत्यय का विधान किया।

यदि पाणिन के समय उदात्तादि स्वरों का जनसाधारण की भाषा में यथार्थ उचारण प्रचलित न होता तो पाणिनि ऐसे सूक्ष्म नियम वनाने की कदापि चेष्टा न करता। पाणिनि के उत्तर काल में लोकभाषा में स्वरोचारण के लोप हो जाने पर उत्तरवर्ती वैयाकरणों ने स्वरविशेष की दृष्टि से पाणिनि द्वारा विहित प्रत्ययों के वैविध्य को हटा दिया।

हमने वैदिक-स्वर-मीमाँसा ग्रन्थ के 'स्वरों का लोप' प्रकरण में लिखा है कि कृष्ण द्वैपायन के शिष्य प्रशिष्यों के शाखाप्रवचन काल में स्वरोचारण में कुछ कुछ शैथिल्य आने लग गया था। अतः लोक भाषा में व्यवह्रियमाण स्वरों का यथावत् सूक्ष्म दृष्टि से विधान करने वाले आचार्य पाणिनि का काल अन्तिम शाखा प्रवचन काल से अनितदूर ही होना चाहिए। अन्तिम शाखा प्रवचन काल अधिक से अधिक भारत युद्ध (३१०० वि० पूर्व) से १०० वर्ष उत्तर तक है। अतः पाणिनि का काल भारत युद्ध से २०० वर्ष से अधिक अर्वाचीन नहीं हो सकता।

४—पाणिति के काल पर प्रकाश डालने वाला एक सूत्र है— योगप्रमाणे च तद्भावेऽदर्शनं स्यात् । २ । १ । ५६ ॥

१. स्वरे विशेषः । महती सूद्भेद्धिका वर्तते सूत्रकारस्य । काशिका ४ । २ । ७४ ॥

इस सूत्र का अभिप्राय यह है यदि पञ्चालाः स्रङ्गाः वङ्गाः मगधाः आदि देशवाची शब्दों की प्रवृत्ति का निमित्त पञ्चाल अङ्ग वङ्गाः मगधाः नाम वाले चित्रय हैं अर्थात् इन नाम वाले चित्रयों के निवास के कारण उस उस प्रदेश के ये नाम प्रसिद्ध हुए, ऐसा पूर्वाचार्यों का मन माना जाए तो इन नाम वाले क्षत्रियों के उस उस प्रदेश में अभाव हो जाने पर उन उन क्षत्रियों के निवास के कारण उन उन देशों के लिए व्यवहार में आने वाले पञ्चाल आदि शब्दों का व्यवहार भी समाप्त हो जाना चाहिए। क्योंकि जब उन उन नाम वाले चित्रयों का उन उन प्रदेशों से संवन्य ही न रहा, तब तत्संबन्ध-निमित्तक शब्दों का प्रयोग भी न होना चाहिए। परन्तु उन उन नाम वाले चित्रयों के नाश हो जाने पर भी तत्तत् प्रदेशों के लिए पञ्चाल आदि शब्दों का प्रयोग लोक में होता है। अतः इन देशवाची शब्दों को तत्तत् नाम वाले चित्रयों के निवास के कारण नहीं मानना चाहिए।

अब हमें यह देखता होगा कि भारत के प्राचीन इतिहास में ऐसा काल कब कब आया, जब क्षत्रियों का बाहुत्येन उन्मूलन हुआ। इतिहास के अवलोकन से स्पष्ट है कि क्षत्रियों का इस प्रकार का उन्मूलन तीन बार हुआ। प्रथम वार दाशरिथ राम से पूर्व जामदम्य परशुराम द्वारा, द्वितीय वार सर्वेच्चत्रान्तकृत् भारत युद्ध द्वारा और तृतीय वार सर्वेच्चत्रान्तकृत् नन्द द्वारा।

इन में से प्रथम वार की स्थित की ओर पाणिनि का संकेत नहीं हो सकता, क्योंकि पाणिनि निश्चय ही भारत युद्ध काल का उत्तरवर्ती है। वृतीय वार सर्व चत्रों का विनाश नन्द ने किया था, यह उस के सर्व-स्नान्तकृत् विशेषण' से ही स्पष्ट है। डा० वासुदेवशरण अग्रवाल इसी नन्द के काल में पाणिनि को मानते हैं। अब विचारना चाहिए कि यदि पाणिनि के काल में ही नन्द ने पश्चालादि चित्रयों का उन्मूलन किया हो तो पाणिनि उसी काल में उक्त सूत्र की रचना नहीं कर सकता, क्योंकि क्षत्रविनाश के समकाल ही तस्य निवासः आदि संबन्ध-ज्ञान का अभाव नहीं हो सकता। उस सम्बन्ध-ज्ञान के अभाव के लिए दो सौ तीन सौ वर्ष का दीर्घ काल अपेचित है। जिस के द्वारा पश्चाल आदि देशों से उत्सन्न हुए चत्रियों का उस देश के साथ तस्य निवासः रूप सम्बन्धज्ञान मिट जाए। ऐसी अवस्था में पाणिनि को नन्द से न्यूनातिन्यून २०० वर्ष पश्चात् मानना होगा। ऐसा मानने पर पाश्चात्य विद्वानों द्वारा खड़ा किया गया

ऐतिहासिक प्रासाद लड़खड़ा जायगा, अतः यह काल उन्हें भी इष्ट नहीं हों सकता। हम पूर्व लिख चुके हैं कि पाणिनीय अष्टाध्यायी के अनुसार पाणिनि के काल में न केवल संस्कृत भाषा ही जनसाधारण की भाषा थी। अपितु उस में उदात्त आदि स्वरों का सूक्ष्म उच्चारण भी होता था। नन्द अथवा उस से उत्तर काल में पाणिनि द्वारा बोधित संस्कृत भाषा की स्थिति नहीं थी, उस समय जनसाधारण में प्राकृत भाषाओं का ही बोलवाला था। अतः पाणिनि नन्द का समकालिक कदापि नहीं हो सकता। यदि हठधर्मी से यही मन्तव्य स्वीकार किया जाए तो पाणिनि के अन्तःसाक्ष्य से महान् विरोध होगा।

अब रह जाता है द्वितीय वार का सर्वज्ञत्र विनाश, जो भारतयुद्ध द्वारा हुआ था। तदनुसार भारतयुद्ध के अनन्तर लगभग २००-३०० वर्ष के मध्य पाणिनि का समय माना जा सकता है। भारतयुद्ध से लगभग २४० वर्ष पश्चात् पश्चाल आदि ज्ञिय पुनः अपनी पूर्व स्थिति को प्राप्त करते हुए इतिहास में दृष्टिगोचर होते हैं। इसलिए पाणिनि का काल भारतयुद्ध से २०० वर्ष से अधिक अर्वाचीन नहीं हो सकता। पाणिनीय शास्त्र के उपरि निर्दिष्ट अन्त-साक्ष्यों से भी इसी काल की पुष्टि होती है। इस काल तक संस्कृत भाषा जनसायरण में बोली जाती रही और उस में उदात्तादि स्वरों का उचारण पर्याप्त सीमा तक सुरचित रहा। इस के पश्चात् जनसायरण में अपश्रष्ट भाषाओं का प्रयोग बढ़ने लगा और संस्कृत केवल शिष्टों की भाषा रह गई।

अव हम प्राचीन वाङ्मय से कतिपय ऐसे साक्ष्य उपस्थित करते हैं जिन से पागिपिनि के काल के विषय में प्रकाश पड़ता है।

पाणिनि के समकालिक आचार्य—हम अपनी उपर्युक्त स्थापना की सिद्धि के लिये पहले पाणिनि के समकालिक आचार्यों का संक्षेप से उल्लेख करते हैं—

१—गृहपति शौनक ऋक्प्रातिशाख्य' तथा बृहद्देवता में यास्क को बहुधा उद्दध्त करता है ।

२--पाणिनि का अनुज पिङ्गल ''उरोबृहती यास्कस्य'' सूत्र में यास्क का स्मरण करता है।

१. न दाशतय्त्रेकपदा काचिदस्तीति वै यास्कः । १७ । ४२ ॥

२. बृहरें बता १ । २६ ॥ २ । १११, १३२, १३७ ॥ ३ । ७६, १००,११२ इत्यादि । ३. छन्दः शास्त्र ३ । ३० ।

३—यास्क निरुक्त १। ४ में कौत्स का उल्लेख करता है। महाभाष्य ३। २। १०८ के अनुसार यह कौत्स पािग्रिनि का शिष्य था।

४—यास्क अपनी तैत्तिरीय अनुक्रमणी में ऋक्प्रातिशाख्य के प्रवक्ता शौनक का निर्देश करता है।

५—पिङ्गल का नाम पाणिनीय गरणपाठ ४।१।९९,१०५ में मिलता है।

६—पाणिनि "शौनकादिभ्यश्छन्दिस" मूत्र में शाखाप्रवक्ता शौनक का उल्लेख करता है।

७---शौनक शाखा का प्रवक्ता गृहपति शौनक\* ऋक्प्रातिशास्य के अनेक सूत्रों में व्याडि का निर्देश करता है। व्याडि का ही दूसरा नाम दाचायण है। वह पाणिनि का मामा था।

=--व्याडि का नाम पाणिनीय गर्णपाठ ४।१। <० में तथा दाक्षायस नाम गर्णपाठ ४।२। ४४ में मिलता है।

९—सामवेदीय लघु-ऋक्तन्त्र व्याकरण में पाणिनि का साक्षात् उल्लेख मिलता है।<sup>६</sup>

१० —बौधायन श्रौतसूत्र प्रवराध्याय (३) में पाणिनि का साक्षात् निर्देश उपलब्ध होता है। यथा —

भृगृ्गामेवादितो ब्याख्यास्यामः.....पेङ्गलायनाः," वैहीनग्यः ...... काशकृतस्त्राः.....पाणिनिर्वात्मीकि.......ग्रापिशलयः ।

- १. उपसेदिवान् कौत्सः पाणिनिम् । २. द्वादशिनस्त्रयोऽष्टान्त्राश्च जगती ज्योतिष्मती । सापि त्रिष्टुबिति शौनकः । वैदिक वाङ्मय का इतिहास, वेदी के भाष्यकार भाग, पृष्ठ २०५ पर उद्घृत । तुलना करो ऋक्पातिशाख्य १६ । ७० ॥
- ३. ऋषा० १। ४। १०६। ४. सुराडकोपनिषद् १। १। ३ में शौनक को 'महाशाल' कहा है। शंकर ने इसका ऋर्य 'महाग्रहस्यः' किया है। वह चिन्त्य है। महाशाल का मुख्य ऋर्य है महती पाठशाला वाला। जिस की शाला में सहस्रों विद्यार्थी ऋष्ययन करते हों। गृहपति का जो लच्च धर्मशास्त्रों में लिखा है तदनुसार दस सहस्र विद्यार्थियों का भरत्यपोषण करते हुए विद्यादाता ऋष्याय गृहपति कहाता है। ५. ऋवप्राति० २। २३, २८।। ६। ४३। १३। ११, ३७।।
- ७. पैङ्गलायनप्रोक्त ब्राह्मण् बौधायन श्रीत २।७ में उद्धृत है—- श्रप्येकां गां दिल्लां दद्यादिति पैङ्गलायनिब्राह्मणं भवति ।

११—मत्स्य पुराण १६७। १० में पाणिनि गोत्र का उल्लेख मिलता है। १९—वाय पुराण ९१। ९९ में पाणिन गोत्र का निर्देश किया है। १

पाणिन और पाणिनि एक ही हैं, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि यास्क, शौनक, ब्याङि, पास्पिनि, पिङ्गल और कौत्स आदि लगभग समकालिक हैं, इन में बहुत स्वल्प पौर्वापर्य है। यदि इन में से किसी एक का भी निश्चित काल ज्ञात हो जाए तो पास्पिनि का काल स्वतः ज्ञात हो जायगा। अतः हम प्रथम शौनक के काल पर विचार करते हैं—

शौनक का काल — महाभारत आदि पर्व १। १ तथा ४।१ के अनुसार जनमेजय ( तृतीय ) के सर्पसत्र के समय शौनक नैमिषारण्य में द्वादश-वार्षिक सत्र कर रहा था। विष्णु पुराण ४।२१।४ में लिखा है जनमेजय के पुत्र शतानीक ने शौनक से श्रात्मोपदेश लिया था और मत्स्य २४। ४, ४ के अनुसार शौनक ने शतानीक को ययातिचरित सुनाया था। वायु पुराण १। १२, १४, २३ के अनुसार अधिसीम कृष्ण के राज्यकाल में कुरुचेत्र में नैमिषारण्य के ऋष्यियों द्वारा किये गये दीर्घसत्र में सर्वशास्त्रविशास्य गृहपति शौनक विद्यमान था। अक्ष्रप्रातिशास्त्र्य के प्राचीन वृत्तिकार विष्णुमित्र ने शास्त्रावतार विषयक एक प्राचीन श्लोक उद्दश्त किया है। वह लिखता है —

तस्मादादौ शास्त्रावतार उच्यते---

शौनको गृहपतिवैं नैमिषीयैस्तु दीस्तितै:।

दीचा ल चोदितः प्राह सत्रे तु द्वादशाहिके ॥

#### इति शास्त्रावतारं समरन्ति ।

इन प्रमाणों से विदित होता है कि गृहपित शौनक दीर्घायु था। वह न्यून से न्यून ३०० वर्ष अवश्य जीवित रहा था। अतः शौनक का काल सामान्यतया भारतयुद्ध से लेकर महाराज अधिसीम के काल तक मानना

१. पाणिनिश्चेत्र ज्यार्षेयाः सर्व एते प्रकीतिताः ।

२. बम्रवः पाणिनश्चेव धानजप्यास्तयैव च । यहां 'धानक्षयास्तयैव' शुद्ध पाठ चाहिए । ३. पूर्व पृष्ठ १७४-१७५ ।

श्रविधीमकृष्णं विकान्ते राजन्येऽनुपत्विषि । धर्मेक्त्रे कुरुक्त्रेत्रे दीर्घक्तेत्रे तुः ईजिरे । तस्मिन् सत्रे गृहपतिः सर्वशास्त्रविशारदः ।

चाहिये । ऋक्प्रातिशास्य की रचना भारतयुद्ध के लगभग १०० वर्ष पश्चात् अर्थात् ३००० विकम पूर्वे हुई थी । ऋक्प्रातिशास्य में स्मृत व्याडि भी इसी काल का व्यक्ति है। व्याडि पाणिनि का मामा था, यह हम पूर्व कह चुके ।' अतः पाणिनि का समय स्थूलतया विकम से २९०० वर्ष प्राचीन है।

यास्क का काल — महाभारत शान्तिपर्व अ० ३४२ श्लोक ७२, ७३ में यास्क का उल्लेख मिलता है। वह इस प्रकार है—

## यास्को मामृषिरव्यप्रो नैकयञ्जेषु गीतवान् । स्तुत्वा मां शिपिविष्टेति यास्क ऋषिरुदारधी:॥

निरुक्त १३। १२ से विदित होता है कि यास्क के काल में ऋषियों का उच्छेद होना प्रारम्भ हो गया था। उपाणों के मतानुसार ऋषियों ने अन्तिम दीर्घसत्र महाराज अधिसीम के राज्य काल में किये थे। भारतयुद्ध के अनन्तर शनैः शनैः ऋषियों का उच्छेद आरम्भ हो गया था। शौनक ने अपने ऋक्प्रातिशास्य और बृहद्देवता में यास्क का स्मरण किया है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। अतः महाभारत तथा निरुक्त के अन्तःसाक्ष्य से विदित होता है कि यास्क का काल भारतयुद्ध के समीप था।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि यास्क, शौनक, पाणिनि, पिङ्गल और कौत्स लगभग समकालिक व्यक्ति हैं अर्थात् इनका पौर्वापर्य बहुत स्वल्प है। अतः पाणिनि का काल भारतयुद्ध से लेकर अधिसीम कृष्ण के काल तक लगभग २५० वर्षों के मध्य है।

पाणिनि का साद्धािश्वर्देश—कार उद्दृशृत प्रमाण संख्या ९-१२ में पाणिनि का साक्षािश्वर्देश है। बौधायन श्रौतसूत्र के प्रवराध्याय में पाणिनि गोत्र का उल्लेख है। इस की पृष्टि मत्स्य और वायुपुराण के प्रमाणों से होती है। बौधायन आदि श्रौतसूत्रों की रचना तत्तत् शाखाओं के प्रवचन के कुछ अनन्तर हुई है। श्रौत, धर्म आदि कल्पसूत्रों के रचियता प्रायः वे ही आचार्य हैं जिन्होंने शाखाओं का प्रवचन किया था, यह हम न्याय-भाष्यकार वात्स्यायन और पूर्वमीमांसाकार जैमिनि के प्रमाणों से पूर्व दर्शा चुके हैं।

१. पूर्व पृष्ठ १७६। २. मनुष्या वा ऋषिपूल्कामस्तु देवानब्रुवन् को न ऋषिर्भविष्यतीति । ३. वायु पुरास्त १ । १२ – १४ ॥ ६६ । २५७ – २५६ ॥ ४. पूर्व पृष्ठ १६४, टि० १, २ ॥ ५. पूर्व पृष्ठ १६६ टि० १, २ में उद्भृत पाठ । ६. पूर्व पृष्ठ २० – २२ ।

भागुरि ऐतरेय आदि कुछ पुराण प्रोक्त शाखाओं के अतिरिक्त सब शाखाओं का प्रवचन-काल लगभग भारतयुद्ध से एक शताब्दी पूर्व से लेकर एक शताब्दी पश्चात् तक है। वर्तमान में उपलब्ध शाखा, ब्राह्मण, आरण्यक, उपनिषद्द, श्रौत-मृह्म-धर्म आदि कल्पसूत्र, दर्शन, आयुर्वेद, निरुक्त, व्याकरण आदि समस्त उपलब्ध वैदिक आर्ष वाङ्मय अधिकतर इसी काल की रचना है।

इस प्रकार पाणिनीय ग्रन्थ के अन्तःसाक्ष्यों और अन्य प्राचीन प्रमाण-भूत वाङ्मय के बाह्य साक्ष्यों के आधार पर यह सर्वथा सुनिश्चित हो जाता है कि पाणिनि का काल लगभग भारतयुद्ध से २०० वर्ष पश्चात् अर्थात् २९०० विक्रम पूर्व है। किसी भी अवस्था में पाणिनि भारतयुद्ध से २०० वर्ष से अधिक उत्तरवर्ती नहीं है।

### पाशिनि की महत्ता

पािश्तिय शब्दानुशासन का सूक्ष्म पर्यवेक्त स्या करने से विदित होता है कि पािश्तिन न केवल शब्दशास्त्र का ज्ञाता था, अपितु समस्त प्राचीन वाङ्मय में उसकी अप्रतिहत गति थी। वैदिक वाङ्मय के अतिरिक्त भूगोल इतिहास, मुद्राशास्त्र और लोकव्यवहार आदि का वह अद्वितीय विद्वान् था। उसका शब्दानुशासन न केवल शब्दज्ञान के लिये अपितु प्राचीन भूगोल और इतिहास के ज्ञान के लिये भी एक महान् प्रकाशस्तम्भ है। वह अतिप्राचीन और अर्वाचीन काल का जोड़ने वाला महान् सेतु है। महाभाष्यकार पत्रज्ञालि पािश्ति के विषय में लिखता है—

प्रमाणभूत त्र्याचार्यां दर्भपवित्रपाणिः शुचाववकारो प्राङ्मुख उपविश्य महता प्रयत्नेन सूत्राणि प्रणयति स्म । तत्राशक्यं वर्णेनाप्यनर्थकेन भवितुम, कि पुनरियता सूत्रेण ।<sup>3</sup>

अर्थात्—दर्भपवित्रपाणि प्रामाणिक आचार्य ने युद्ध एकान्त स्थान में प्राङ्मुख बैठकर एकाय्रचित्त होकर बहुत प्रयत्नपूर्वक सुत्रों का

५. शाकल्यः पाणिनिर्यास्क इति ऋगर्थपरास्त्रयः । वेङ्करमाधव मन्त्रार्थानुक्रमणी ऋग्भाष्य ८।१ के ब्रारम्भ में ।

१. पाणिनीय व्याकरणः में उल्लिखित प्राचीन वाक्पय का वर्णन हम ग्रगले श्रथ्याय में करेंगे । २. महाभाष्य १ । १ । १, पृष्ठ ३६ ।

प्रगायन प्रकरण विशेष में स्थापन किया है। अतः उन में एक वर्ण भी अनर्थक नहीं हो सकता, इतने बड़े सूत्र के आनर्थक्य का तो क्या कहना।

पुनः लिखा है-

सामर्थ्ययोगान्नहि किंचिदस्मिन् पश्यामि शास्त्रे यदनर्थकं स्यात् । अर्थात्—सूत्रों के पारस्परिक सम्बन्धक्पी सामर्थ्य से मैं इस शास्त्र में कुछ भी अनर्थक नहीं देखता ।

जयादित्य 'उदक् च विपाशः' सूत्र की वृत्ति में लिखता है— महती सुचमेचिका वर्तते सुत्रकारस्य ।

अर्थात् — सूत्रकार की दृष्टि बड़ी सूक्ष्म है। वह साधारण से स्वर की भी उपेचा नहीं करता।

प्रसिद्ध चीनी यात्री ह्यूनसांग लिखता है—ऋषि ने पूर्ण मन से शब्द-भण्डार से शब्द चुनने आरम्भ किये और १००० दोहों में सारी ब्युत्पत्ति रची। प्रत्येक दोहा ३२ अचरों का था। इसमें प्राचीन तथा नवीन सम्पूर्ण लिखित ज्ञान समाप्त हो गया। शब्द और अचर विषयक कोई भी बात ब्रुटने नहीं पाई। "

१२ वीं शाताब्दी का ऋग्वेद का भाष्यकार वेङ्कटमाधव लिखता है— शाकल्यः पाणिनिर्यास्क इत्युगर्थपरास्त्रयः । अर्थात् ऋग्वेद के ज्ञाता तीन हैं—गाकल्य, पाणिनि और यास्क । वेङ्कटमाधव का यह लेख सर्वथा सत्य है । वेदार्थ में स्वरज्ञान सब से प्रधान साधन है । पाणिनि ने स्वर-शास्त्र के सूक्ष्मविचेन की दृष्टि से न केवल प्रत्येक प्रत्यय तथा आगम के जित्, नित्, चित् आदि अनुबन्धों पर विशेष ध्यान रक्खा है अपितृ लगभग

१. तुलना करो — 'क्रिमि मरायति' 'क्रपः मरायन्' क्रादि श्रौतप्रयोग । इसी दृष्टि से पतन्त्रजिल ने 'पासिनीय' महत् सुविहितम्' का उल्लेख किया है (महा॰ ४।२।६६)। २. ६।१।७७॥ ३. क्राष्टा॰ ४।२।७४॥

४. ह्यूनसांग के लेख से यह भ्रान्ति नहीं होनी चाहिये कि पाणिनीय ग्रन्थ पहिले छन्दोबद था। ग्रन्थपरिमाण दर्शाने की यह प्राचीन शैली है।

५. ह्यूनसांग वार्ट्स का ब्रानुवाद, भाग १, पृष्ठ २२१ ॥

६. मन्त्रायीनुक्रमणी, ऋग्भाष्य ८, १ के प्रारम्भ में ।

४०० सूत्र केवल स्वर-विशेष के परिज्ञान के लिये ही रचे । इससे पाणिनि की वेदज्ञता विस्पष्ट है ।

### पाणिनीय व्याकरण और पाश्चात्य विद्वान्

अब हम पाणिनीय व्याकरण के विषय में आधुनिक पाश्चात्य विद्वानों का मत दर्शाते हैं भे—

- १. इङ्गलैण्ड देश का प्रो० मोनियर विलियम्स कहता है—संस्कृत व्याकरण उस मानव मस्तिष्क की प्रतिभा का आश्चर्यतम नमूना है, जिसे किसी देश ने अब तक सामने नहीं रक्खा।
- जर्मन देशज प्रो० मैक्समूलर लिखता हैं—हिन्दुओं के व्याकरण अन्वय की योग्यता संसार की किसी जाति के व्याकरण साहित्य से चढ़ बढ़ कर है।
- कोलबुक का मत है—व्याकरण के नियम अत्यन्त सतर्कता से बनाये गये थे और उन की शैली अत्यन्त प्रतिभापूर्ण थी।
- **४. सर** W. W. ह्एटर कहता है—संसार के व्याकरणों में पाणिति का व्याकरण चोटी का है। उसकी वर्णशुद्धता, भाषा का धात्वन्वय सिद्धान्त और प्रयोगविधियां अद्वितीय एवं अपूर्व हैं। ……यह मानव मस्तिष्क का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण आविष्कार है।
- ४. लेनिनग्राड के **प्रो० टी० शेरवात्सकी** ने पाणिनीय व्याकरण का कथन करते हुए उसे "इन्सानी दिमाग की सब से बड़ी रचनाओं में से एक" बताया है।

### क्या कात्यायन श्रोर पतञ्जलि पाणिनि का खएडन करते हैं ?

महाभाष्यका यरिकचित् अध्ययन करने वाले और वह भी अनार्प बुद्धि से, कहते हैं कि कात्याथन और पत जिल पाणिनि के शतशः सूत्रों और सूत्रांशों का खएडन करते हैं। इन आर्यज्ञान-शून्य लोग्नों ने यथोत्तरमुनीनां प्रामाएयम् ऐसा वचन भी घड़ लिया है। वस्तुतः अर्वाचीनों का यह मत

हम ने श्रगले ४ बद्धरण 'महान् भारत' पृष्ठ १४६, १५० से उद्धृत
 किये है, २. पं० जवाहरलाल लिखित हिन्दुस्तान की कहानी पृष्ठ १३१।

३, महाभाष्यप्रदीपोद्योत ३ । १ । ८० ॥ नहि भाष्यकार मतमनाहत्य सूत्रकारस्य कश्चनाभिप्रायो वर्णायदुं युज्यते । सूत्रकारवार्तिककाराभ्यां तस्यैव प्रामाययदर्शनात् । तथा

सर्वथा अयुक्त है। यदि कात्यायन और पत जिल पाणिन के ग्रन्थ में इतनी अधुद्धियां समझते तो न कात्यायन अष्टाध्यायी पर वार्तिक लिखता और न पत जिल महाभाष्य । इस से मानना होगा कि कात्यायन और पत जिल ने उन सूत्रों वा सूत्रांशों का खराइन नहीं किया, अपितु अपने बुद्धिचातुर्य से प्रकारान्तर द्वारा प्रयोग-सिद्धि का निदर्शनमात्र कराया है। इसी दृष्टि से वर्धमान गएरवमहोदिध में लिखता है—

द्वितीयतृतीयेत्यादि सूत्रं वृहत्तन्त्रे व्यर्थम् । गणसमाश्रयणमे ४-श्रेय: । पृष्ठ ७९ ।

अर्थात् -- बृहत्तन्त्र (पाणिनीय तन्त्र ) में **द्वितीयतृतीय** (२।२।३) सूत्र व्यर्थ है । उसका गरापाठ में आश्रयरा करना अच्छा है ।

इन आचार्यों द्वारा प्रदर्शित प्रकारान्तर-निर्देशों से उत्तरवर्ती चन्द्रगोमी प्रभृति आचार्यों ने बहुत लाग उठाया हैं। यह उत्तरवर्ती व्याकरण ग्रन्थों की तुलना से स्पष्ट है।

## कृष्णचरित के रचयिता समुद्रगुप्त की सम्मति

महाराज समुद्रगुप्त ने अपने कृष्णचरित के आरम्भ में मुनिकवि वर्णन में वार्तिककार के लिये लिखा है—

न केवलं व्याकरणं पुषोप दान्तीसुतस्येरित वार्तिकैर्यः।

अर्थात्—कात्यायन ने अपने वार्तिकों द्वारा पाणिनीय व्याकरण को पृष्ट किया था।

इससे भी स्पष्ट है कि अर्वाचीन आर्यज्ञान विहीन वैयाकरणों का कात्यायन और पत जलि द्वारा पाणिनीय व्याकरण के खण्डन का उद्देशोप सर्वथा अज्ञानमूलक है।

### पाणिनीय तन्त्र का आदि सूत्र

कैयट आदि वैयाकरणों का कथन है कि 'अथ शब्दानुशासनम्' वचन चाहु:—चतुष्कपञ्चकस्थानेषूत्तरोत्तरतो भाष्यकारस्येव प्रामाएयमिति । तन्त्रप्रदीप ७११, १२, धातुप्रदीप भूमिका पृष्ठ २ में उद्धृत । इसका पूर्व भाग सर्वथा इतिहास-विरुद्ध है । मैत्रेयरित्त का उक्त कथन तभी सम्भव हो सकता है जब पाणिनि कात्यायन और पत्रज्ञलि समकालिक हों ।

भाष्यकार का है। पागिनीय तन्त्र का आरम्भ 'वृद्धिरादैच्' सूत्र से होता है। यह कथन सर्वथा अयुक्त है। प्राचीन सूत्रग्रन्थों की रचनाजैली के अनुसार यह वचन पाणिनीय ही प्रतीत होता है। महाभाष्य के प्रारम्भ में भगवान् पत जल ने लिखा है—

त्रधेति शब्दोऽधिकारार्थः प्रयुज्यते । शब्दानुशासनं नाम शास्त्र-मधिकृतं वेदिनव्यम् ।

इस वाक्य में 'प्रयुज्यते' क्रिया का कर्ता यदि पाणिनि माना जाय तब तो इसकी उत्तरवाक्य से संगति ठीक लगती है। अन्यथा 'प्रयुज्यते' क्रिया का कर्ता पत जिल होगा और 'ऋधिकृतम्' का पाणिनि । क्योंकि शास्त्र का रचयिता पाणिनि हो है। विभिन्न कर्त्ता मानने पर यहां एक वाक्यता नहीं वनती।

अब हम 'श्रथ शब्दानुशासनम्' सूत्र के पाणिनीय होने में प्राचीन प्रमाण उपस्थित करते हैं—

- अष्टाध्यायी के कई हस्तलेखों का आरम्भ इसी सूत्र से होता है।
- २. काषिका और भागवृत्ति में अन्य सूत्रों के सदृश इस की भी व्याख्या की है अर्थात् उन्होंने पाणिनीय ग्रन्थ का आरम्भ यहीं से माना है ।
  - ३. भाषावृत्ति का व्याख्याता सृष्टिश्वराचार्य लिखता है-

व्यक्तिरणशास्त्रमारभमाणो भगवान् पाणितिमुनिः प्रयोजननामनी व्याचिष्यासुः प्रतिजानीते-त्रथ शब्दानुशासनमिति ।³

अर्थात्—व्याकरण शास्त्र का आरम्भ करते हुए भगवात् पाणिन ने शास्त्र का प्रयोजन और नाम बताने के लिये 'ऋथ शब्द। नुशासनम्' सूत्र रचा है—

- १. निर्णयसागर मुद्रित महाभाष्य भाग १ पृष्ठ ६ । पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ३ ।
- २. खामी दयानन्द सरस्वती के संग्रह में सं० १६६२ की लिखी पुस्तक । यह इस समय श्रीमती परेपकारिणी सभा त्र्रजमेर के संग्रह में है। दयानन्द ऍरलो वैदिक कालेज लाहोर के लालचन्द पुस्तकालय का एक लिखित पुस्तक। सं० १९४४ विक्रम में प्रो० वोर्टालंक द्वारा मुद्रित त्र्रप्रध्यायी। देखो, प्रो० रघुवीरजी एम. ए. द्वारा सम्पदित स्वामी दयानन्द सरस्वती विरचित त्र्रप्रध्यायी-भाष्य. भाग १ पृष्ठ १।
  - ३. भाषात्रस्यर्थवित्रति के प्रारम्भ में ।

४. मनुस्मृति का व्याख्याता मेघातिथि इस को पाणिनीय सूत्र मानता है। वह लिखता है—

पौरुषेयेष्वपि ग्रन्थेषु नैव सर्वेषु प्रयोजनाभिधानमाद्रियते । तथा हि भगवान् पाणिनिरनुक्त्वैय प्रयोजनम् 'त्रथ शब्दानुशासनम्' इति सृत्रसन्दर्भमारभते ।

अर्थात्—सब पौरुषेय ग्रन्थों में भी ग्रन्थ के प्रयोजन का कथन नहीं होता। भगवान् पार्णिन ने अपने बास्त्र का प्रयोजन विना बहे 'ऋथ शब्दानुशासनम्' इत्यादि सुत्रसमूह का आरम्भ किया है।

४. न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि काशिका ३।४। २६ की व्याख्या मे लिखता है—

शब्दानुशासनप्रस्तावादेव हि शब्दस्येति सिद्धे शब्दग्रहण् यत्र शब्दपरो निर्देशस्तत्र स्वं रूपं गृह्यते, नार्थपरनिर्देश इति ज्ञापनार्थम् ।

अर्थात्—राब्दानुशासन के प्रस्ताव से ही शब्द का संबन्ध सिद्ध है। पुनः 'स्वं रूपं शब्दस्याशब्दसंद्धा' सूत्र में शब्दग्रहण इस वात का जापक है कि जहां शब्दग्रधान निर्देग होता है वहीं रूपग्रहण होता है, अर्थप्रधान में नहीं।

यहां न्यासकार को शब्दानुशासनप्रस्ताव से 'ऋ**थ शब्दानुशासनम्'** सत्र ही अभिप्रेत है ।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि 'ऋथ शब्दानुशासनम्' सूत्र पाणिनीय ही है। अत एव स्वामी दयानन्द सरस्वती ने अपने अष्टाध्यायीभाष्य के प्रारम्भ में लिखा है—

इदं सूत्रं पाणिनीमेव । प्राचीनत्निखितपुस्तकेषु त्रादाविदमेवास्ति । दृश्यन्ते च सर्वेष्वाषेषु प्रन्थेष्वादी प्रतिक्वासूत्राणीदशानि ।

कैयट आदि ग्रन्थकारों को 'वृद्धिरादेंच्' सूत्र के 'मङ्गलार्थं वृद्धि-शब्दमादितः प्रयुङ्क्ते' इस महाभाष्य के वचन से आन्ति हुई है। और इसी के आधार पर अर्वाचीन वैयाकरण प्रत्याहारसूत्रों को भी अपाणि-नीय मानते हैं।

- १. मन्स्मृति टीका १।१, पृष्ठ १।
- २. न्यास भाग १ पृष्ठ ७५.६ । ३. श्रष्टा॰ १ । १ । ६८ ॥
- ४. द्र० प्रष्ठ २०२, टि०२। ५. श्रप्टा० १।१।१॥

### क्या प्रत्याहार सूत्र ऋपाणिनीय हैं ?

भर्नु हिर से लेकर भट्टोजि दीचित पर्यन्त पाणिनीय वैयाकरणों का मत है कि प्रत्याहारसूत्र महेश्वरविरचित हैं, अर्थात् अपाणिनीय हैं। यह मत सर्वथा अयुक्त है। इनको अपाणिनीय मानने में नन्दिकेश्वरकृत काशिका के अतिरिक्त कोई प्राचीन सुदृढ़ प्रमाण नहीं है। प्रत्याहारसूत्र पाणिनीय हैं, इस विषय में अनेक प्रमाण हैं। वर्तमान समय में सब से प्रथम स्वमी दयानद सरस्वती ने इस ओर विद्वानों का ध्यान आकृष्ट किया है। उन्होंने अष्टाध्यायीभाष्य में महाभाष्य का निम्न प्रमाण उपस्थित किया है—

१. **हयवरट्** सूत्र पर महाभाष्यकार ने लिखा है—

एपा ह्याचार्यस्य शेली लच्यते—यत्तुल्यजातीयांस्तुल्यजातीयेषु-पदिशति—स्रचोऽचु हलो हल्छ ।

महाभाष्य में आचार्य पद का व्यवहार केवल पाणिनि और कात्यायन दों के लिये हुआ है। यहां आचार्य पद का निर्देश कात्यायन के लिये नहीं है, अतः प्रत्याहारसूत्रों का रचयिता पाणिनि ही है।

 २. वृद्धिरादेन् सूत्र के महाभाष्य में वृद्धि और आदैन् पद का साधुत्वप्रतिपादन करते हुए पत आलि ने लिखा है—

कृतमनयोः साधुत्वम्, कथम् ? वृधिरस्मायविशेषेणोपदिष्टः प्रकृति-पाठे, तस्मात् किन् प्रत्ययः । श्रादैचोऽप्यज्ञरसमान्नाय उपदिष्टाः ।

इस वाक्य में 'कृतम्' तथा 'उपिदेष्टाः' दोनों क्रियाओं का प्रयोग बता रहा है कि वृध धातु क्तिन् प्रत्यय और आदैच् प्रत्याहार इन सब का उपदेश करने वाला एक ही व्यक्ति है।

२. संवत् ६८७ के लगभग होने वाला स्कन्दस्वामी निरुक्त १।१ की टीका में प्रत्याहारमुत्रों को पाणिनीय लिखता है—

नापि 'ऋइउण्' इति पाणिनीयप्रत्याहारसमाम्नायवत् ……।

- तत्कथं शिवसमुदाये कार्यभाजिनि स्रवयवा न लच्यन्ते । महाभाष्यदीिका,
   पृष्ठ १७५ । इति माहेश्वराणि सूत्राण्यणादिसंद्यार्थकानि । सिद्धान्तकौमुदी के प्रारम्भ में ।
  - २. भाग १, प्रष्ठ १२ ।

३. प्रत्याहारसूत्र ५ ।

४. अहा० १ | १ | १ | ।

५. निरुक्तरीका भाग, १ पृष्ठ 🗆 ।

४. सं**॰** ११०० के लगभग होने वाला आश्चर्यमञ्जरी का कर्ता कुलशेखरवर्मा प्रत्याहारसूत्रों को पाणिनिविरचित मानता है---

पाणिनिप्रत्याहार इव महाप्राण्यभवाश्विष्टो भाषालंकृतश्च — (समुद्र:)।

५-६. 'पुरुषोत्तमदेव, सृष्टिधराचार्य, मेधातिषि, न्यासकार और जयादित्य के मत में 'ऋथ शब्दाजुशासनम्' सूत्र पाणिनीय है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। अतः उन के मत में प्रत्याहारसूत्र भी पाणिनीय हैं. यह स्वयंसिद्ध है।

१०. अष्टाध्यायी के अनेक प्राचीन हस्तलेखों में 'हल्' सूत्र के अनन्तर 'इति प्रत्याहारसूत्राणि' इतना ही निर्देश मिलता है।

इन उपर्युक्त प्रमाणों से सिद्ध है कि प्रत्याहारसूत्र पाणिनीय है।

भ्रान्ति का कारण्—इस भ्रम का कारण् अत्यन्त साधारण है। महाभाष्यकार ने 'वृद्धिराईच्' मूत्र पर लिखा है—माङ्गलिक ऋाचार्यो महतः शास्त्रोधस्य मङ्गलार्थं वृद्धिशन्दमादितः प्रयुङ्के।

अर्थात्—आचार्य पाणिनि मङ्गल के लिये शास्त्र के प्रारम्भ मे वृद्धि शब्द का प्रयोग करता है।

महाभाष्य की इस पङ्क्ति में 'आदि' पद को देख कर अर्वाचीन वैयाकरणों को भ्रम हुआ है कि पाणिनीय शास्त्र का प्रारम्भ 'वृद्धिरादेच' से होता है अर्थात् उससे पूर्व के सूत्र पाणिनीय नहीं हैं।

इस पर विचार करने से पूर्व आदि मध्य और अन्त शब्दों के व्यवहार पर ध्यान देना आवश्यक है। महाभाष्यकार ने 'भूवादयो धातवः' सूत्र पर लिखा है—

माङ्गलिक स्राचार्यो महतः शास्त्रीयस्य मङ्गलार्थं वकारागमं प्रयु-ङ्के । मङ्गलादीनि मङ्गलमध्यानि मङ्गलान्तानि शास्त्राणि प्रथन्ते ।

१. सं० सा० का संज्ञित इतिहास, पृष्ठ ४०१।

२ स्रामरटीकासर्वस्व भाग १, पृष्ठ १८६ पर उद्धृत ।

३. पूर्व पृष्ठ २०२–२०३।

४. प्रत्याहारसूत्र १४ ।

५. ग्रष्टा० १ | १ | १ ||

६. ऋषा० १ । ३ । १ ।।

२—वृत्तिकारों की व्याख्याभेद से । यथा—जरद्भिरित्यपि पाठ: केनचिदाचार्येण वोधित:।

#### काराडेविद्धिभ्य इत्यन्ये पठनित ।

३—लेखक आदि के प्रमाद से। यथा—एवं चटकाद्दरगित्येतत् सूत्रमासीत्। इदानीं प्रमादात् चटकाया इति पाठः।

ग्रन्थकार के प्रवचनभेद से उत्पन्न पाठान्तर अत्यन्त स्वल्प हैं। वृत्तिकारों के व्याख्याभेद और लेखकप्रमाद से हुए पाठान्तर अधिक हैं।

### क्या सूत्रों में वार्तिकांशों का प्रत्तेष काशिकाकार का है ?

कैयट' हरदत्तः आदि वैयाकरणों का मत है कि जिन जिन सूत्रों में वात्तिकांशों का पाठ मिलता है, वह काशिकाकार का प्रक्षेप है। परन्तु हमारा विचार है कि ये प्रचेप शशिकाकार के नहीं हैं, अपितु उससे बहुत प्राचीन हैं। हमारे इसः विचार में निम्न कारण हैं—

पाणिनि का सूत्र है—अध्यायन्यायोद्यावसंहाराश्च । इस पर महाभाष्य में वात्तिक पढ़ा है—ध्रञ्जिधाववहाराध।रावायानामुपसंख्यानम् । काशिकाकार ने 'अध्यायन्यायोद्यावसंहाराधारावायाश्च' पाठ मानकर चकार से 'अवहार' प्रयोग का संग्रह किया है। यदि वार्तिकान्तर्गत 'आधार' और 'आवाय' पदों का सूत्रपाठ में प्रचेप काशिकाकार ने किया होता तो वह वार्त्तिक निर्दिष्ट तृतीय 'अवहार' पद का भी प्रचेप कर सकता था। परन्तु वह उसका प्रचेप न करके चकार से संग्रह करता है।

१. पदमक्करी २ ॥ १६७, भाग १, प्रष्ठ ३८४ ।

२. पदमञ्जरी ४।१।८१, भाग २ वृष्ठ ७०॥ ३. न्यास ४।१।१२८॥

४. पं॰ रामशंकर भट्टाचार्य ने हमारे द्वारा संग्रहीत तथा स्वयं संग्रहीत क्राष्ट्राच्यायी के पाठान्तरों का संकलन 'सारस्वती सुषमा' (काशी सं॰ वि॰ वि॰ ) के चैत्र सं॰ २००६ के क्रांक (७।१) में प्रकाशित किया है।

५. ३ । ३ । १२१ ।। ६. पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ २२३, ६६४ । भाग, २ पृष्ठ १२०, ४७३, ५८२ । ७. दीव्वित, शब्दकीखुम ४ । ४ । १७, पृष्ठ २०७ । ८. ऋष्टा० ३।३।१२२॥ ६. ऋ० ३।३।१२१॥

१०. काशिका ३।३। १२२॥

२—पाणिन के आसुयुविषरित्रिषचमश्च मूत्र के विषय में महाभाष्य में वाक्तिक पढ़ा है—लिपदिभिभ्यां च। काशिकाकार ने 'आसुयुविषरित्रित्रिपचिमश्च' सूत्रपाठ माना है और 'दाभ्यम्' प्रयोग की सिद्धि चकार से दर्शाई है। यदि सूत्रगठ में 'लिप' का प्रतेष काशिकाकार ने किया तो 'दिभि' का क्यों नहीं किया ? अतः 'दाभ्यम्' प्रयोग की सिद्धि के लिये सूत्रपाठ में 'दिभि' का पाठ न करके चकार से संग्रह करना इस बात का ज्ञापक है कि इस प्रकार के प्रत्नेष काशिकाकार के नहीं हैं।

र—लाचारोचनाटुक् मूल पर वार्तिक है—ठकप्रकरणे शकल-कर्दमाभ्यामुगसंख्यातम् । काशिकाकार ने लाचारोचनाशकलकर्द-माटुक् सूल मान कर लिखा है—'शकलकर्दमाभ्यामणपीष्यते' शिकलम्, कार्दमम्। काशिकाकार से प्राचीन चान्द्र व्याकरण में "शकल-कर्दमाद्वा" ऐसा सूल पढ़ा है। यदि सूलपाठ में शकल कर्दम का प्रचेप जयादित्य ने किया होता तो वह "शकलकर्दमाभ्यामणपीष्यते" ऐसी इष्टिन पढ़ कर सीधा "शकलकर्दमाद्वा" सूल बनाकर प्रचेप करता।

४—काशिकाकार ७। २।४९ पर लिखता है – केचिदत्र भरज्ञपिसनि-तनिपतिदरिद्वाणामिति पठन्ति ।

अर्थात्—कई वृत्तिकार इस सूत्र में तिन, पित, दिरद्र। ये तीन धानुएं अधिक पढ़ते हैं। इससे स्पष्ट है कि किन्हीं प्राचीन वृत्तियों में इस सूत्र का बृहत् पाठ विद्यमान होने पर भी वामन ने उस पाठ को स्वीकार नहीं किया। यदि उसे प्रत्तेप करना इष्ट होता तो वह यहां भी इन धानुओं का प्रत्तेप कर सकता था। इससे यह भी स्पष्ट है कि काशिकाकार जहां जहां बृहत् पाठ को पाण्निय मानता था, वहीं वहीं उसने उसे स्वीकार किया है।

# काशिकाकार पर अर्वाचीनों के आचेप

जिस प्रकार काशिकाकार पर प्राचीन वैयाकरणों ने पाणिनीय सूत्रपाठ

१. ऋषा० ३ । १ । १२६ ॥

२. ऋषा० ३ । १ । १२४ ॥

३. काशिका ३ । १ । १२६ ॥

४. ऋषा०४ । २ । २ ॥

५. महाभाष्य ४ । २ । २ ॥

६. काशिका४।२।२॥

७. चान्द्र ३।१।२॥ जैनेन्द्र शब्दार्णव-चिन्द्रका ३।२।२ में भी यही पाठ है। २७ में वार्तिकांशों के प्रचेप का आचेप किया है उसी प्रकार अर्वाचीन लोग भी चन्द्रगोमी के वैशिष्ट्य और उस के सूत्रपाठ को पाणिनीय पाठ में सन्निविष्ट करने का आचेप काशिकाकार पर लगाते हैं।

प्रो० कीलहार्न कहते हैं—'काशिकाकार ने चन्द्रगोमी की सामग्री का अपनी वृत्ति-रचना में पर्याप्त उपयोग किया है। इसलिए कात्यायन की वार्तिकों के आधार पर रचित चन्द्रगोमी के कुछ सूत्रों को भी काशिकाकार ने पाणिनि के मौलिक सुत्रों के स्थान पर प्रतिष्ठित कर दिया।'

प्रो० बेल्वाल्कर लिखते हैं—'चन्द्रगोमी द्वारा प्रस्तुत किए गए सम्पूर्ण संशोधनों को पाणिनीय सम्प्रदाय में अन्तर्भृत करके उपस्थित करना ही कांशिकाकार का उद्देश्य था।'

हमारे विचार में काशिकाकार पर लगाए गए ये आज्ञेप नितान्त असत्य हैं। काशिकाकार ने .कहीं पर भी चान्द्र सूत्रपाठ को पाणिनीय सूत्रपाठ में प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न नहीं किया। अपनी इस स्थापना के लिए हम उपरि निर्दिष्ट सूत्रों को ही उपस्थित करते हैं।

१—पाणिनि का 'श्रध्यायन्यायोद्याय' सूत्र चान्द्र व्याकरण में है ही नहीं। इस सूत्र और इस के वार्तिक में पढ़े कतिपय गढ़्दों का ११३११-१ की वृत्ति में बहुलाधिकार द्वारा साथुत्व कहा है। अतः उक्त पाणिनीय सूत्र का काशिकाकार का पाठ चान्द्र पाठ पर आधित नहीं है, यह स्पष्ट है।

२—पाणिनि के आसुयुविषरिष सूत्र का चान्द्र पाठ है— आसुयुविषरिष लिपत्रिपिचिमदमः (१।१।१३३)। इस पाठ से तो यह विदित होता है कि चन्द्र के सन्मुख पाणिनि का काशिकाकार संमत आसुयुविषरिपिलिप-त्रिपचमश्च पाठ ही विद्यमान था, उसी में उसने वार्तिकोक्त दिम अंश का प्रतेप चम के अन्त में किया। यदि उसके पास पाणिनि का लघु आसुयुविषरिषिचिमश्च सूत्र पाठ होता तो वह वार्तिकोक्त लिपदिम धातुओं को इकट्ठा एक स्थान में ही सिन्निविष्ट करता, न कि लिप को मध्य में और दिम को अन्त में। इतना ही नहीं, यदि काशिकाकार यहां चन्द्र का अनुकरण कर रहा है तो उस ने दिम का प्रत्नेप क्यों नहीं किया। इससे दो

१. 'सं॰ व्याकरण में गणपाठ की परम्परा ग्रौर त्र्याचार्य पाणिनि' में पृष्ठ ८२, ८३ पर उद्धृत । २. वही, पृष्ठ १०० पर उद्धृत । बातें स्पष्ट हैं, एक तो काशिकाकार ने चन्द्र का अनुकरण नहीं किया, दूसरा चन्द्र के पास भी इस सूत्र का काशिकाकार सम्मत बृहत् पाठ ही पाणिनीय सूत्र के रूप में विद्यमान था।

३ —काशिकाकार का **लाह्मारोचनाशकलकर्दमाट्टक**् मूत्र पाठ यदि चान्द्र पाठ पर आश्रित होता तो काशिकाकार चन्द्रगोमी के प्रत्यन्न पठित शकलकर्दमाद्वा सूत्र के होते हुए उसी रूप से प्रचेप न कर के शकलर्दमा-भ्यामण्पीच्यते ऐसी इष्टि न पढ़ता। यह इष्टि पढ़ना ही बनाता है कि काशिकाकार ने चान्द्र सूत्र पाठांश को पाणिनीय पाठ में प्रक्षिप्त नहीं किया।

४—काशिकाकार ने ७।२।४९ पर लिखा है—केचिदत्र भरज्ञपिसनि-तिनपितदिरिद्राणाम् इति पदन्ति । चन्द्रगोमी का मूत्र है—सिनवन्तर्धः ज्ञपिसनितिनपितदिरिद्र: (४।४।४१९) । यदि काशिकाकार ने अन्यत्र चान्द्र सूत्रांशों का पाणिनीय सूत्रपाठ में प्रचेप किया होता तो वह यहां पर सीधा प्रचेप करके केचित् पठन्ति का निर्देश न करता ।

इन उदाहरणों से ही स्पष्ट है कि काशिकाकार पर प्रो० कीलहार्न और डा॰ बेल्वाल्कर के लगाए गए आत्तेप सर्वथा निर्मूल हैं। इस विवेचना से इतना तो व्यक्त है कि काशिकाकार ने स्ववृत्ति की रचना में जहां पाणिनितन्त्र की प्राचीन वृत्तियों से सहारा लिया, वहां चान्द्र आदि प्राचीन व्याकरणों और उन की वृत्तियों से भी उपयोगी अंश स्वीकार किए। परन्तु काशिकाकार ने पाणिनीय सूत्रपाठ में वार्तिकांशों का अथवा चान्द्र सूत्रांशों का प्रत्नेप किया, यह आत्तेप सर्वथा निर्मूल है। काशिकाकार के संमुख पाणिनीय अष्टाध्यायों के लघु और बृहत् दोनों पाठ थे। उन में से उसने पाणिनिक बृहत् पाठ पर अपनी वृत्ति रची और वह बृहत् पाठ प्राच्य पाठ था, हम यह अनुपद लिखेंगे।

### अष्टाध्यायी का त्रिविध पाठ

पूर्व पृष्ठ २०७ पर हमने पतः जिल और जयादित्य जैसे प्रामाणिक आचार्यों के उद्धरणों से यह प्रतिपादन किया है कि आचार्य पाणिनि ने अपने शास्त्र का अनेक बार और अनेकधा प्रवचन किया है। इस की पृष्टि काशिका ६।२।१०४ के पूर्वपाणिनीयाः, अपरपाणिनीयाः उदाहरणों से भी होती है। उस प्रवचनभेद से ही मूल शास्त्र में भी कुछ भेद होगया है। आचार्य ने जिन शिष्यों को जैसा भी प्रवचन किया, उन की शिष्य-परस्परा

में वही पाठ प्रचलित रहा। अष्टाध्यायी और उस के खिल पाठ ( घातुपाठ, गर्गणाठ, उग्गादिपाठ) के विविध पाठों का सूक्ष्म अन्वेच्चण करके हम इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि आचार्य पागिनि के पश्चाङ्ग व्याकरण का ही त्रिविध पाठ है। वह पाठ सम्प्रति प्राच्य उदीच्य और दािच्चणात्य भेद से त्रिया विभक्त है।

प्राच्य पाठ—अष्टाध्यायी के जिस पाठ पर काशिका वृत्ति है वह प्राच्य पाठ है।

उदीच्य पाठ— ज्ञीरस्वामी आदि कश्मीरदेशीय विद्वानों से आश्री-यमाण पाठ उदीच्य पाठ है।

दाचित्रास्य पाठ—जिस पाठ पर कात्यायन ने अपने वार्तिक लिखे हैं वह दाक्षित्रात्य पाठ है।

चृद्ध लघु पाठ—ये तीन पाठ दो विभागो में विभक्त हैं, वृद्ध पाठ और लघुपाठ । प्राच्यपाठ वृद्धपाठ है आंर उदीच्य तथा दाज्ञिणात्य पाठ लघुपाठ हैं। उदीच्य और दाज्ञिणात्य पाठों में अवान्तर भेद अति स्वत्य है।

धातुपाठ, गणापाठ और उग्रादिपाठ के उक्त पाठवैविध्य का वर्णन हम ने उन उन प्रकरणों मे यथास्थान किया है। इस के लिए (द्वितीय भाग में) पाठक तत्तत्प्रकरणा देखें।

श्रन्य शास्त्रों के विश्विध पाठ—यह पाठकैविध्य अनेक प्राचीन शास्त्रों में उपलब्ध होता है। किसी के वृद्ध लबु दो पाठ हैं, तो किसी के वृद्ध मध्यम और लबु तीन पाठ। यथा—

१—निरुक्त की दुर्ग और स्कन्द की टीकाएं लघुपाठ पर हैं और सायण द्वारा ऋग्भाष्य में उद्दश्त पाठ वृद्धपाठ है। निरुक्त के दोनों पाठो के द्वितिथ हस्तलेख अद्ययावत् उपलब्ध होते हैं।

२—मनु और चाराक्य के साथ बहुत्र वृद्ध विशेषण देखा जाता है। वृद्धमनु के अनेक वचन वर्तमान मनुस्मित में उपलब्ध नहीं होते। वर्तमान मनुपाठ लबु पाठ है। चाराक्यनीति के वृद्ध और लबु पाठ आज भी उपलब्ध हैं।

३—हारिद्रवीय गृह्य के महापाठ का एक वचन कौषीतिक गृ**ह्य की** · भवत्रात टीका पृष्ठ ६९ पर उद्गधृत है।

४—भरत-नाट्यशास्त्र के १८००० श्लोकों का वृद्धपाठ, १२००० श्लोकों का मध्यपाठ और ६००० श्लोंकों का लघुपाठ था। वर्तमान नाट्यशास्त्र का पाठ लघुगठ है। बड़ोदा के संस्करण में कहीं कहीं [ ] कोष्ठा-न्तर्गत मध्य अथवा वृद्ध पाठ भी निर्दिष्ट हैं।

## पणिनीय शास्त्र के नाम

पाणिनोय शास्त्र के चार नाम उपलब्ध होते हैं। अष्टक, अष्टाध्यायी, शब्दानुशासन और वृत्तिसूत्र।

अष्टक. अष्टाध्यायी—पाणिनीय ग्रन्थ आठ अध्यायों में विभक्त है, अतः उसके ये नाम प्रसिद्ध हुए। इनमें अष्टाध्यायी नाम सर्वलोक-विश्रुत है।

शन्दानुशासन—यह नाम महाभाष्य के आरम्भ में मिलता है। वहां लिखा है—ऋथेति शन्दोऽधिकारार्थः प्रयुज्यते । शब्दानुशासन नाम शास्त्रमधिकृतं वेदितव्यम्।

आचार्य हेमचन्द्र के काव्यानुशायन और योगानुशासन भी तत्तद्र विषयक ग्रन्थों के नाम हैं।

चृत्तिस्त्र—पाणिनीय सूत्रगठ के लिये 'चृत्तिस्त्र' पद का प्रयोग महाभाष्य में दो स्थानों पर उपलब्ध होता है। चीनी-यात्री इत्सिंग ने भी इस नाम का निर्देश किया है। जयन्तभट्टकृत न्यायम जरी में उद्गृशृत एक श्लोक में वृत्तिमूत्र का उल्लेख मिलता है। मनोग्रा ने महाभाष्य २।१।१ के प्रदीपविवरण में लिखा है—

पाणिनीयसूत्राणां वृत्तिसद्भावाद् वार्त्तिकानां तदभावाच तयोर्वेषस्य वोधनायेदम् ।

अर्थात्—पाणिनीय सूत्र पर वृत्तियां है वार्तिकों पर नहीं । अतः दोनों में भेद दर्शाने के लिये पाणिनीय सूत्रों के लिये वृत्तिसूत्र पद का प्रयोग किया है ।

नागेश का 'वार्तिकानां तदभावात्' हेतु सर्वथा ठीक है। भर्तृहरि ने महाभाष्यदीपिका में दो स्थानों पर वार्तिक के लिये 'भाष्यसूत्र' पद का

१ महाभाष्य की प्रथम पंक्ति । २. महाभाष्य २ । । १ । १, पृष्ठ ३७१ । २ । २ । २४ , पृष्ठ ४२४ । ३. इत्सिंग की भारतयात्रा, पृष्ठ २६⊏ ।

४. वृत्तिस्त्रं तिला माषाः कपत्री कोद्रवीदनम् । श्रजडाय प्रदातव्यं जडीकरणापु-त्तमम् ॥ पृष्ठ ४१८ । पं॰ गुरुपद हालदार ने लिला है-भाष्य के अतिरिक्त 'वृत्तिस्त्र' शब्द का प्रयोग नहीं मिलता ( व्या॰ द॰ इ॰ पृष्ठ ३६४ )! यह लेख ठीक नहीं।

व्यवहार किया है। दससे स्पष्ट है कि वार्तिकों पर भाष्य ग्रन्थ ही लिखे गए, वृत्तियां नहीं लिखी गईं। पाणिनीयसूत्रों पर वृत्तियां ही लिखी गईं, उन पर सीधे भाष्य ग्रन्थों की रचना नहीं हुई।

**अन्य कारण** — वृत्तिसूत्र नाम का एक अन्य कारण भी सम्भव है। यास्क ने लिखा है—

### संशयवत्यो वृत्तयो भवन्ति । २ । १ ॥

यहां वृत्ति का अर्थ व्याकरण शास्त्र है

पूज्यपाद ने भी सवर्थिसिद्धि ४। २२ की स्वोपज्ञ वृत्ति में लिखा है— विशेषणं विशेषणं इति वृत्तिः।

यहां विशेषणां विशेष्येण यह पूज्यपाद के जैनेन्द्र व्याकरणा १।३। ४२ का सूत्र है।

इस आधार पर वृत्तिसूत्र का अर्थ होगा व्याकरण सूत्र ।

श्रपर कारण — वृत्ति ाज्य का अर्थ पत आलि ने शास्त्रप्रवृत्ति किया है। वैयाकरणों में घ्याकरण शास्त्रीय सुप् कृत तिङ्आदि पांच वृत्तियां अथवा प्रवृत्तियां प्रसिद्ध हैं। तदनुसार वृत्तिसूत्र शब्द का अर्थ होगा सुप् आदि वृत्तियों के शास्त्र प्रवृत्तियों के बोधक सूत्र।

पं॰ गुरुपद हालदार ने 'वृत्तिसूत्र' पद का अर्थ न समझ कर विविध कल्पनाएं की है³ वे चिन्त्य हैं।

मूलशास्त्र—गार्ग्य गोपालयज्वा अपनी तैत्तिरीय प्रतिशास्य की टीका में पाणिनीय शास्त्र का निर्देश मूलशास्त्र के नाम से करता है। यथा—

क-मृत्तशास्त्रे त्ववर्णपूर्वस्यापि कस्यचित् 'रोरि' इति लोपः स्मर्पते ।\*

### ख-तदुक्तं मूलशास्त्रे 'श्रोमभ्यादाने' श्रचः प्लुत इति। '

१. महःभाष्यदीपीका पृष्ठ २८१, २८२।

२. महाभाष्य १।१, स्त्रा० १ के ब्रान्त में

३. व्या॰ द० इतिहास० पृष्ठ ३६४।

४. तै० प्रा०८ ! १६, मैसूर सं० पृष्ठ २४।

प्र. तै० प्रा० १७ । ६, मैसूर सं० पृष्ठ ४४७ ।

गोपालयज्वा का पारिएनीय शास्त्र को मूलशास्त्र कहने में क्या अभिप्राय है यह हमें ज्ञात नहीं। हो सकता है वह प्रातिशाख्यों को अथवा तैत्तिरीय प्राति-शाख्य को पाणिनीयमूलक समझता हो। यदि उमका यही अभिप्राय हो तो यह उसकी भ्रान्ति है। तै० प्रा० पारिएनीय शास्त्र से निश्चित ही प्राचीन है।

अप्रिका-पाणिनीयाष्टक का एक नाम अप्रिका भी है। 1

### पाणिनीय तन्त्र की विशेषता

आचार्य चन्द्रगोमी अपने व्याकरण २।२।६८ की स्वोपज्ञ-वृत्ति में एक उदाहरण देता है—पा**णिनोपज्ञमकालकं व्याकरणम्**।

काशिका, सरस्वतीकण्ठाभरण् और वामनीय लिङ्गानुशासन की वृत्तियों में '<mark>पाणिन्युपद्ममकालकं व्याकरणम्</mark>' पाठ है ।

इत उदाहरणों का भाव यह है कि कालविषयक परिभाषाओं से रहित व्याकरण सर्वप्रथम पाणिनि ने ही बनाया। प्राचीन व्याकरणों में भूत भविष्यत् अनद्यतन आदि कालों की विविध परिभाषाएं लिखी थीं। पाणिनि ने लोकप्रसिद्ध होने से उन्हें छोड़ दिया।

इस के अतिरिक्त पाि्एनीय तन्त्र में पूर्व व्याकरणों की अपेक्षा कई सूत्र अधिक हैं, यह हम पूर्व काशकृत्स्र के प्रकरण में लिख चुके हैं। जिन सूत्रों पर महाभाष्यकार ने आनर्थक्य की आशङ्का उठाकर उन की प्रयत्नपूर्वक आवश्यकता दर्शाई है, वे सूत्र सम्भवतः पािणिन के स्वोपज्ञ हैं, उससे पूर्वकालिक तन्त्रों में वे सूत्र नहीं थे। ध

## पाणिनीय तन्त्र पूर्वतन्त्रों से संविप्त

हमारे भारतीय वाङ्मय के प्रत्येक क्षेत्र में देखा जाता है कि उत्तरोत्तर ग्रन्थों की अपेक्षा पूर्व पूर्व ग्रन्थ अधिक विस्तृत थे, उनका उत्तरोत्तर संक्षेप हुआ। व्याकरण के वाङ्मय में भी यही नियम उपलब्ध होता है। पाणि-नीय व्याकरण के संज्ञिष्ठ होने में निम्न प्रमाण हैं—

१. ग्राप्टिका पाणिनीयाष्ट्राध्यायी । बालमनोरमा । भाग, १, पृष्ठ ५१५ (लाहौर) ।

२. काशिका २ । ४ । २१ ॥ ३. दगडनाथ वृत्ति ३ । ३ । १२६ ॥

४. पृष्ठ ७ । ५. श्रकालकमिति कालपरिभाषारहितमित्यर्थः । न्यास ४ । ३ । १ ५ ५ । । पािश्वानिना प्रथमं कालाधिकाररहितं व्याकरणं कर्तु शक्यमिति परिकातम् । वामनीय लिङ्गानुशासन, पृष्ठ ७ । ६. पृर्व पृष्ठ ११२, ११३ ।

१. पाणिनि ने 'प्रधानप्रत्ययार्थवचनमर्थस्यान्यप्रमाण्हवात्,' कालोप-सर्जने च तृल्यम्' इन सूत्रों से दर्शाया है कि उसने अपने ग्रन्थ में प्रधान, प्रत्ययार्थवचन, भूत, भविष्यत्, अनद्यतन आदि काल तथा उपसर्जन आदि अनेक विषयों की परिभाषाएं नहीं रचीं। प्राचीन व्याकरणों में इनका उल्लेख था, परन्तु पाणिनि ने इनके लोकप्रसिद्ध होने से इन्हें छोड़ दिया। यही पाणिनीय तन्त्र की पूर्वतन्त्रों से उत्कृष्टता थी, यह हम उपर दर्शा चुके हैं।

र माधवीय-धातुवृत्ति में 'च्चिगोति ऋगोगि तृगोति' आदि प्रयोगों में धातु की उपधा को गुण का निषेध करने के लिये आपिशल व्याकरण के सूत्र उद्गधृत किये हैं। "पाणिनीय व्याकरण में ऐसा कोई नियम उपलब्ध नहीं होता।

अर्वाचीन वैयाकरण 'यथोत्तरं मुनीनां प्रामाएयम्' इस कित्यत नियम के अनुसार 'क्षेणोति अर्णोति तर्णोति' प्रयोगों की कल्पना करते हैं, जो सर्वथा अयुक्त है। वैयाकरणों के शब्दिनित्यत्व पत्त में 'यथोत्तरं मुनीनां प्रामाएयम्' की कल्पना उपपन्न ही नहीं हो सकती, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।' साथ ही यह भी ध्यान में रखना चाहिये कि 'चेलोति ऋर्णोति तर्णोति' पदों का व्यवहार सम्प्रति उपलभ्यमान संस्कृत वाङ्मय में कहीं नहीं मिलता, परन्तु 'चिल्लोति ऋर्णोति' आदि प्रयोग उपलब्ध होते हैं।

३. चाक्रवर्मण व्याकरण के अनुसार 'द्वय' पद की सर्वनाम संज्ञा होती थी, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। पािणानीय व्याकरण के अनुसार केवल जसु विषय में विकल्प से इसकी सर्वनाम संज्ञा होती है।

हमारे विचार में पाि्णनीय व्याकरण के संचिप्त होने के कारण उसमें कुछ नियम छूट गये हैं। महाभाष्यकार पत<sup>्</sup>जलि ने स्पष्टःलिखा है—

## नैकमुदाहरणं योगारम्भं प्रयोजयति।

१. ऋषा०१।२।५६॥ २. ऋष०१।२।५७॥

३. धातुत्रृत्ति, पृष्ठ ३५६, ३५७। ४. महाभाष्यप्रदीपत्रिवरस्य ३।१।८०॥

५. देखो पृष्ठ २४, टि० ४, पृष्ठ १५३-१५५ । ६. चिग्गोति, रघुवंश २।४०॥ चिग्गामि, यज्ञः ११।८२॥ ऋग्गोति, यजुः २४।२५॥ ऋग्० १।३५।६॥

७. पूर्व पृष्ठ ३४, १५३। ५. महाभाष्य ७।१।६६॥ तुलना करो—नैकं प्रयोजनं योगारम्यं प्रयोजयति । महाभाष्य १।१।१२,४१॥३।१।६७॥ अर्थात् एक उदाहरण के लिये सूत्र नहीं रचे गए।

४. राजशेखर ने काव्यमीमांसा में लिखा है-

तद्धि शास्त्रपायोवादो यदुत तद्धितमूढाः पाणिनीयाः । १

अर्थात्—शास्त्रों में यह प्रायोवाद है कि पाणिनीय तदित में मुद्र होते हैं।

यद्यपि राजशेखर ने पारिणनीयों के तिहतमूहत्व में कोई कारण उपिस्थित नहीं किया तथापि प्राचीन वाङ्मय के अध्ययन से हम इस निष्कर्ष पर पहुचे हैं कि पारिणिन का तिहत प्रकरण अत्यन्त संक्षिप्त है। उस के द्वारा प्राचीन आर्थ ग्रन्थों में प्रयुक्त सहस्रों तिहत प्रयोग गतार्थ नहीं होते। अर्थात् पारिणिन ने उद्वित प्रकरण में अत्यिवक संचेष किया है।

- ५. महाभारत का टीकाकार देवबोध माहेन्द्र=गेन्द्र ब्याकरण को समुद्र से उपमा देता है, और पाणिनीय तन्त्र को गोष्पद से । अर्थात् गेन्द्र तन्त्र की अपेक्षा पाणिनीय तन्त्र अस्यन्त संक्षिप्त है ।
- ६, पारिएनीय के सूत्रों में भी अनेक ऐसे प्रयोग हैं जो पाणिनीय व्याकरए से सिद्ध नहीं होते। यथा—'जिनकर्तुः' 'तत्प्रयोजकः'' पुराए, सर्वनाम और ग्रन्थवाची ब्राह्मए अब्द ।' महाभाष्यकार ने पाणिनि के अनेक सूत्रों में छान्दस वा सौत्र कार्य माना है। इसी प्रकार पाणिनि के जाम्बवतीविजय काव्य में भी बहुत से प्रयोग ऐसे हैं जो उसके व्याकरए के अनुसार नहीं हैं। इनका कारण केवल यही है कि पाणिनि ने इन ग्रन्थों में उम समय की व्यवहृत लोकभाषा का प्रयोग किया है, परन्तु उस का व्याकरण तात्कालिक भाषा का सिद्ध स्थाकरए है। इसीलिये ये प्रयोग उसके व्याकरण से सिद्ध नहीं होते।

इसका यह अभिप्राय नहीं कि पािसिन ने केवल प्राचीन व्याकरणों का संचेष किया है, उसमें उसकी अपनी कहा कुछ नहीं। हम पूर्व लिख चुके हैं

१. काव्यमीमांसा द्रान्द। २. तुलना के लिए महाभारत के तिद्वत प्रयोग तथा निरुक्त के 'दर्श्डयः ट्राह्मईतीति वा द्र्येडन सम्पद्यत इति वा' (२।२) त्रादि तिद्वतार्थक निर्वचन देखे जा सकते हैं।

३. ग्रगले पृष्ठ में उद्घियमाण स्रोक ।

४. पूर्व पृष्ठ ३२, प्रकरण्⊏। ५. पूर्व पृष्ठ ३३ की टि०१।

६. महाभाष्य १ | १ | १ | १ | ४ | ३ | । ३ | ४ | ६०, ६४ ||

कि पाणिनि ने अपने व्याकरण में अनेक नये सुत्र रचे हैं जो प्राचीन व्या-करणों मे नहीं थे। वे उसकी सुक्ष्म पर्यवेत्त्रण बृद्धि के द्योतक हैं। लाघव करने के कारण कुछ नियमों का उल्लेख न होना कोई महान् दोष नहीं है।

इस से यह भी सिद्ध है कि जो पद पाणिनीय व्याकरण से सिद्ध नहीं होते, उन्हें केवल अपाणिनीय होने के कारण अपशब्द नहीं कह सकते। प्राचीन आर्प वाङ्मय में शतशः ऐसे प्रयोग हैं जो पाणिनीय व्याकरण से सिद्ध नहीं होते । अत एव महाभारत के टीकाकार देवबोध ने लिखा है-

> न दृए इति वैयासे शब्दे मा संशयं कृथाः। श्रक्षेरक्षातमित्येवं पदं नहि न विद्यते ॥ ७ ॥ यान्युज्जहार माहेन्द्रादु व्यासो व्याकरणार्णवात् । पदरत्नानि किं तानि सन्ति पाणिनिगोष्पदे ॥ = ॥

### ऋष्ट्राध्यायी संहितापाठ में रची थी

पाणिनि ने संपूर्ण अष्टाध्यायी संहितापाठ में रची थी। महाभाष्य १।१।५० में लिखा है-

यथा पुनिष्यमन्तरतमनिर्वृत्तिः, सा किं प्रकृतितो भवति-स्थानि-न्यन्तरतमे पद्यीति । ऋहिस्विदादेशतः—स्थाने प्राप्यमाणानामन्तरतम श्रादेशो भवतीति । कुतः पुनरियं विचारणा ? उभयथा हि तल्या संहिता "स्थानेन्तरतम उरग् रपरः" इति ।

महाभाष्यकार ने अन्यत्र कई स्थानों में प्राचीन वृत्तिकारों के सुत्रविच्छेद को प्रामाणिक न मानकर नये नये सूत्रविच्छेद दर्शाये हैं। यथा--

नैवं विज्ञायते—कब्करपो यञ्चश्चेति। कथं तर्हि ? कब्करपो-ऽयञ्चक्षेति ।<sup>3</sup>

इन प्रमाणों से विस्पष्ट है कि पाणिनि ने अष्टाध्यायी संहितापाठ में रची थी। यद्यपि पाणिनि ने प्रवचनकाल में सुत्रों का विच्छेद अवश्य किया होगा ( क्योंकि उसके विना प्रवचन सम्भव नहीं ) तथापि महाभाष्यकार ने उसके संहितापाठ को ही प्रामाणिक माना है।

१. देखो पूर्व पूछ २६ -- ३६। २. महाभारत टीका के प्रारम्भ में ।

३. महाभाष्य ४ । १ । १६ ॥

# स्त्रपाठ एकश्रति खर में था'

महाभाष्य के अध्ययन से विदित होता है कि पाणिनि ने समस्त सूत्र-पाठ एकश्रृतिस्वर में पढ़ा था। टीकाकार कहीं कहीं स्वरिविषेष की सिद्धि के लिये विशिष्टस्वर-युक्त पाठ मानते हैं। कैयट ने कुछ प्राचीन वैयाकरणों के मत में अष्टाध्यायी में एक श्रृतिस्वर ही माना है।

नागेशभट्ट सूत्रपाठ को एक श्रृतिस्वर में नहीं मानता। वह अपने पन्न की सिद्धि में "चतुरः शिस्तं" सूत्रस्थ महाभाष्य की "ब्राखुदात्तनिपातनं किरिष्यतं" पर्झ्क्त को उद्देशृत करता है। परन्तु यह पित्त ही स्पष्ट बता रही है कि सूत्रपाठ सस्वर नहीं था, एकश्रृति में था। अन्यथा महाभाष्यकार 'करिष्यते' न लिख कर 'कृतम्' पद का प्रयोग करता। अतः सूत्रपाठ की रचना एकश्रृतिस्वर में मानना युक्त है।

प्रतिज्ञापरिशिष्ट में लिखा है—तान एवाङ्गोपाङ्गानाम् । अर्थात् अङ्ग और उपाङ्ग ग्रन्थों में तान अर्थात् एकश्रृति स्वर ही है।

१. ग्रमेदका गुणा इत्येव न्याय्यम् । कुत एतत् ? यदयम् 'ग्रास्थिदधिसवस्यच्या-मनकुदात्तः' इत्युदात्तग्रहणं करोति तत् शपयत्याचार्योऽभेदका गुणा इति । यदि हि भेदका गुणाः स्युः, उदात्तमेवोच्चारयेत् । महाभाष्य १ । १ । १ ॥ एकश्रुतिनिर्देशात् सिद्धम् । महाभाष्य । ६ । ४ । १७२ ॥

२. त्र्यन्ये खाहुः--एकश्रन्या सूत्रांशि पट्टबन्ते हति । भाष्यप्रदीपोद्योत १।१।१ पृष्ठ १५२, निर्शयसागर संस्क $\circ$ । ३. त्रप्रश $\circ$ ६ । १ । १६ $\varsigma$ ॥

४. नन्वेवमिष चत्तसर्याद्यदातिनेपातनसामध्योचतस्य इत्यत्र 'चतुरः शिसं' इत्यस्यामृहितिरिति भाष्योक्तमनुपपन्नम् सम्पूर्णाष्टाध्यायी त्र्राचार्येग्वैनकृत्या पठितेत्यत्र न मानम् । क्रिचित्कस्यचित् पदस्यैनकृत्या पठो यथा दापिडनायनादिस्दे ऐक्नाकेति, एतावदेव भाष्याक्षम्यतं । भाष्यप्रदीपोद्योत १ । १ । १, एष्ठ १५३, निर्णयसागर संस्कः । परिभाषनुदेशेखर में 'ग्रमेदका गुणाः' परिभाषा (११८) के व्याख्यान में भी यही लिखा है ।

५. प्रतिज्ञा परिशिष्ट दो प्रकार का है। एक प्रातिशाख्य का परिशिष्ट है। दूसरा श्रीत सूत्र का। ६. चौखम्बा सीरिज (काशी) मुद्रित यजुःप्रातिशाख्य के श्रन्त में मुद्रित। ७. हमारे पास निरुक्त के हस्तलेख के कुछ पत्रे हैं जिन में निरुक्त के कुछ वाक्यों पर स्वरचिह्न हैं। निरुक्त निश्चय ही सस्वर या। इस के लिए देखिए हमारा 'वैदिक स्वर-मीमांसा' प्रन्थ, पृष्ठ ३६, ४० (प्र० सं०)।

### सस्वरपाठ का एक इस्तलेख

भूतपूर्व डी० ए० वी० कालेज लाहौर के लालचन्द पुस्तकालय में अष्टाध्यायी का नं० ३१११ का हस्तलेख था। उस हस्तलेख में अष्टाध्यायी के केवल प्रथमपाद पर स्वर के चिह्न हैं। वे चिह्न स्वरशास्त्र के नियमों के अनुसार शत प्रतिशत अशुद्ध हैं। हमारे पाम भी अष्टाध्यायी के कुछ हस्तलिखित पत्रे हैं। इन्हें हमने काशी में अध्ययन करते हुए संवत् १९९१ में गंगा के जलप्रवाह से प्राप्त किया था। उनके साथ कुछ अन्य ग्रन्थों के पत्रे भी थे। अष्टाध्यायी के उन पत्रों में सूत्रशठ के किसी किसी अचर पर खड़ी रेखा अङ्कित है। हमने अपने कई मित्रों को वे पत्रे दिखाए, परन्तु उस चिह्न का अभिप्राय समझ में नहीं आया। प्रतीत होता है नागेश आदि के उपर्युक्त कथन को ध्यान में रखते हुए किसी स्वरप्रक्रिया से अनभिज्ञ लेखक ने मनमाने स्वर्भिद्ध लगाने की धृष्टता की है, अन्यथा ये चिह्न सर्वथा अगुद्ध न होते।

## त्रष्टाध्यायी में प्राचीन सूत्रों का उद्धार

पाणिनि ने अपनी रचना सूत्रों में की है। कई आचार्ष सूत्र शब्द की व्युत्पत्ति, "सूचनात सूत्रम्" अर्थात् संकेत करने वाला संज्ञिप्त वचन करते हैं। पाणिनि ने कई स्थानों पर बहुत लाघव से काम लिया है। उसी के आधार पर अर्वाचीन वैयाकरणों में प्रसिद्धि है—ऋर्थमात्रालाघवेन पुत्रोत्सवं मन्यन्ते वैयाकरणां:। व सूत्ररचना में गुरुलाघविवचार का प्रारम्भ काशकृत्स्त्र आचार्य से हुआ था। व पाणिनि ने शाब्दिक लाघव का ध्यान रखते हुए अर्थकृत लाघव को प्रधानता दी है। अत एव उस के

१. स्चात् स्वर्णाचंव .....स्वरयानं प्रचत्ते । सुश्रत स्वर्थात ३ । १२ ॥ स्चयित स्वे स्वयति वा स्वर्ग । दुर्गसिंह, कातन्त्रवृत्तिःशैका, परिशिष्ट पृष्ठ ४०६ ॥ स्वं स्चावृत्, स्व्यते प्रथ्यते इति स्वर्भ, स्चावाः । हेम क्रामि० चिन्ता० पृष्ठ १०८। वासुपुराग् ४६ । १४२ में स्वत्र का लच्या इस प्रकार किया हे— ग्रल्पाच्यसनिद्ग्धं सारवद् विश्वतो मुख्य । ग्रस्तोममनवदां च स्वः सुवविदो विदः ॥

२. परिभापेन्दुशेखर, परिभाषा १३३। ३. देखे। पूर्व पृष्ठ ११६।

४. द्विविधं हि लाघवं भवति शब्दकृतमर्थकृतं च । तत्रार्थकृतमेव लाघवं प्रधानं परार्थवकृतस्वात् । त्रिलोचनशेका, कातन्त्र परिशिष्ट, वृष्ट ४७२ ।

व्याकरण में 'टि, घु' आदि अल्गां संजाओं के साथ सर्वनाम और सर्वनामस्थान जैसी महती संज्ञाएं भी उपलब्ध होती हैं। ये सब महती संज्ञाएं उसने प्राचीन ग्रन्थों से ली हैं, क्योंकि वे लोकप्रसिद्ध हो चुकी थीं। स्वशास्त्रीय विभाषा संज्ञा होने पर भी उसने कई सूत्रों में 'उभयधा, श्चन्यतरस्याम्' आदि शब्दों से व्यवहार किया है, जो कि अर्थ-लाघव की दृष्टि से गुक्त है। इसी दृष्टि से पाणिनि ने अपने शास्त्र में अनेक सूत्र अक्षरशः प्राचीन व्याकरणों के स्वीकार कर लिये हैं, कहीं कहीं उनमें स्वल्य उचित परिवर्तन भी किया है। यही निर्राभमानता ऋषियों की महत्ता और परोपकार-चुद्धि की द्योतिका है। अन्यथा वे भी अर्वाचीन वैयाकरणों के सदृश सर्वथा नवीन शब्द रचना कर के अपने बुद्धिचातुर्य का प्रदर्शन कर सकते थे, परन्तु ऐसा करने से पाणिनीय व्याकरण अत्यन्त क्लष्ट हो जाता, और छात्रों के लिए अधिक लाभकर न होता।

पारिणनीय व्याकरण में कई स्थानों में स्पष्ट प्राचीन व्याकरणों के श्लोकांओं की झलक उपलब्ध होती है। यथा—

- १. पिच्चमत्स्यमृगान् इन्ति, परिपन्थं च तिष्ठति ।
- २. तदस्मे दीयते युक्कं श्राणामांसौदनाष्ट्रिठन् ।
- ३. नोदात्तस्वरितोदयम् ।3
- ४. वृद्धिरादैज**दे**ङ् गुराः ।\*

प्रथम उद्धरण में अष्टाध्यायी के कमशः दो सूत्र हैं, उन्हें मिला कर पढ़ने पर वे अनुष्ट्रपू के दो चरण बन जाते हैं। उत्तर सूत्र में चकार से 'ह्रन्ति' अर्थ का समुच्चय होता है। अतः सूत्र रचना 'तिष्ठति च' ऐसी होनी चाहिये। काशिकाकार ने लिखा है—चकारो भिन्नकमः' प्रत्ययार्थ समुच्चिनोति। धिप्रतीत होता है पाणिनि ने ये दोनों सूत्र इसी रूप से किसी प्राचीन छन्दोबद्ध व्याकरण से लिये हैं। छन्दोरचना में चकार को यहीं रखना पड़ता है, अन्यथा

१. अष्टा० ४ । ४ । ३५, ३६ ॥ २. द्र० अष्टा० ४।४।६६,६७ ।

३. ऋष्टा॰ ८ । ४ । ६७ ॥ ४. ऋष्टा॰ १ । १ । १, २ ॥

५. तुलना करो — ऋबप्रातिशाख्य १। २६। उब्बटभाष्य - चकारो भिन्नक्रमः समुचयार्थीयः। ६. ऋत एव चान्द्रव्या० ३। ४। ३३ में 'परिपन्धं तिष्ठति च' पाठ है। ऐसा ही जैन शाकटायन ३। २। २३ में भी पाठ है।

छन्दोभङ्ग हो जाता है। द्वितीय उद्धरण में पाणिनीय सूत्र के 'नियुक्त' पद में से' नि' का परिस्थाग करने से दो सूत्र अनुष्टुप् के दो चरण बन जाते हैं। हतीय उद्धरण पाणिनीय सूत्र का एक देश है। यह अनुष्टुप् का एक चरण है। इस में उदय शब्द इस बात का स्पष्ट द्योतक है कि यह अत्तरचना पाणिनि की नहीं है। अन्यथा वह 'नोदात्तस्थित्योः' इतना लिखकर कार्यनिवीह कर सकता था। ऋक्प्रतिशास्य ३। १७ में पाठ है-स्वयंतेऽन्तिईतं न चेदुदात्तस्थितिदेयम्। सम्भव है पाणिनि ने इसी का अनुकरण किया हो। चौथा उद्धरण भी पाणिनि के दो सूत्रों का है जो अनुष्टुप् का एक चरण है। श्लोकबढ़ रचना के कारण ही 'वृद्धि' शब्द का पूर्व प्रयोग हुआ है।

आपिशिल के कुछ सूत्र मिले हैं, वे पाणिनीय सूत्रों से बहुत मिलते हैं। पाणिनीय शिक्तासूत्र भी आपिशल शिक्षासूत्रों से बहुत समानता रखते हैं। वृद्ध पाठ अधिक समान है। '

पािशानि से प्राचीन कोई व्याकरण इस समय उपलब्ध नहीं। प्रातिशास्थों और श्रौतसूत्र के अनेक सूत्र पािशानीय सूत्रों से समानता रखते हैं ! बहुत से सूत्र अत्तरणः समान हैं । इन से प्रतीत होता है कि पािणिन ने अपने पूर्ववर्ती ग्रन्थकारों के अनेक सूत्र अपने ग्रन्थ में संगृहीत किये हैं। हमारा विचार कि यद्यपि पािशानि ने सम्पूर्ण प्राचीन व्याकरण वाङ्मय का उपयोग किया है, पूनरिप उस का प्रधान उपजीव्य आपिशल व्याकरण है।

### प्राचीन सूत्रों के परिज्ञान के कुछ उपाय

पाणिनीय तन्त्र में कितने सूत्र वा सूत्रांश प्राचीन व्याकरणों से संगृहीत हैं, इस का कुछ परिज्ञान निम्न कतिपय उपायों से हो सकता है—

१—एक सूत्र अथवा अनेक सूत्र मिलकर अथवा सूत्रांश जो छन्दो रचना<sup>\*</sup> के अ<u>त्</u>रकुल हो । यथा—

वृद्धिरादेजदेङ्गुणः अनुष्टुप् का दूसरा चरण। इग्यणः सम्प्रसारणम् — ,, ,, ,, तङानावात्मनेपदम् — ,, ,, ,, ,, इन्तद्धितसमासाश्चर् — ,, ,, प्रथम ,,

- शिक्ता के वृद्ध ऋीर लघु दो पाठ हैं।
   रे देखो पूर्व पृष्ठ १४२।
- ३. विशेष द्रष्टच्य 'मञ्जूषा' पत्रिका, (कलकत्ता) वर्ष ५, श्रंक ४, ।११७,११८। ४. अप्रष्टा०१।१।१,२॥ ५. अप्रष्टा०१।१।४५॥
  - ६. ऋषा १।४।१०० ७. ऋषा १।२।४६॥

२-एक सूत्र में अनेक चकारों का योग। तुलना करो-

त्रवर्णो हस्वदीर्घप्तुतत्वाच त्रैस्वयोपनयन च त्रानुनासिक्यभेदाब संस्थातोऽप्रादशात्मकः।'

इस पाणिनीय शिक्षासूत्र की आपिशल शिक्षा के हस्वदीर्घण्तुतत्वा**स त्रे**स्वर्यापनयेन च । श्राननासिक्यभेदास संख्यातोऽष्टादशात्मकः ।

सूत्र के साथ । पाणिनि ने आपिशलि के श्लोकबद्ध सूत्र में ही 'ऋवर्षा' पद और जोड़ दिया । इससे वह गद्ध बन गया । परन्तु आपिशल शिक्षा में छन्दोऽनुरोध से पठित अनेक चकार उसके सूत्र में वैसे हो पड़े रह गए ।

३—चकार का अस्थान में पाठ । यथा—

पद्मीमत्स्यमृगान् इन्ति परिपन्थं च तिष्ठति।

४-- प्राचीन प्रत्यय आदि के प्रयोग । यथा--

त्राङि चाप: ।<sup>५</sup> ऋौङ ऋाप: ।<sup>६</sup>

५-- प्राचीन संज्ञाओं का निर्देश । यथा--

उभयथर्जुः। अन्यतरस्याम्। गोतो शित्।

६-प्राचीन धात्वादि का निर्देश । यथा-

१. सूत्रात्मक पाणिनीय शिद्धा का लघुपाठ, प्रकरण ६ ।

२. श्रापिशल शिक्ता, प्रकरण ६। ३. इसी प्रकार प्राचीन स्न्रोक्तास्पक सूत्रों से पाणिनीय सूत्रों में श्राए हुए निष्प्रयोजन चकारों को दृष्टि में रखकर पतञ्जलि ने कहा है—'एवं तिर्हे सर्वे चकाराः प्रत्याख्यायन्ते।' महा०१।३।६३।

४. म्राष्टा॰ ४।४।३५,३६ । द्र॰ पूर्व पृष्ठ २२१। इसी प्रकार चकार का म्रास्थान में प्रयोग पास्मिनीय घातुपाठ में भी मिलता है । यथा 'चने चदे च याचने' ( त्तीरतरिङ्गसी १।६०८)। इस पर विशेष विचार के लिए त्तीरतरिङ्गसी के उक्त पाठ पर हमारी टिप्पसी, तथा इसी ग्रन्थ का द्वितीय भाग पृष्ठ ६५-६७ द्वष्टव्य हैं।

६. ऋषा० ७। १। १८॥ ७. ऋषा० ८। ३। ८॥

८. ऋष्टाथ्यायी में बहुत्र प्रसुक्त । ६. ऋष्टा०७ । १ । ६० ॥ इस सूत्र में क्रोकारान्तों की 'गो' संज्ञा प्राचीन ऋष्वायों की है । द्र० पूर्व बृष्ट ७६ ।

श्नसोरक्कोपः भूत्र में आपिशल स् भुवि भागा।

७—कार्यी का पृष्ठी से निर्देश करने के स्थान में प्रथमा से निर्देश। व यथा—

श्रह्मोपोऽनः भें श्रत्। ति विंशतेर्डिति भें ति ।

व्यास्याकारों ने **त्रात्** और ति को पूर्वसूत्र निर्देशानुसार-नषु सर्कालग में प्रथमा का रूप न समझकर अविभक्त्यन्त माना है, वह चिन्त्य है।

#### अष्टाध्यायी के पादों की संज्ञाएं

अष्टाध्यायो के प्रत्येक पाद की विभिन्न संज्ञाएं उस उस पाद के प्रथम सूत्र के आधार पर रक्खी हैं। विक्रम की १५ वीं शताब्दी से प्राचीन ग्रन्थों में इन संज्ञाओं का व्यवहार उपलब्ध होता है। सीरदेव की परिभाषावृत्ति से इन संज्ञाओं के कुछ उदाहरण नीचे लिखते हैं। यथा—

| गाङ्कुटादिपादः | (१।२) | परिभाषावृत्ति | तपृष्ठ ३३ |
|----------------|-------|---------------|-----------|
| भूपादः         | (१।३) | ٠,,           | ,, ধঽ     |
| द्विगुपादः     | (२।४) | ,,            | ,, ওহ     |
| सम्बन्धपाद:    | (३।४) | ,,            | ,, ६३     |
| ऋङ्गपाद:       | (६।४) | ,,            | ,, १३४    |

रावर्णार्जुनीय काव्य का रचियता भीम भट्ट भी अपने ग्रन्थ में सर्वत्र 'गाङ्कुटादिपादे' 'भूबादिपादे' आदि का ही व्यवहार करता है।

## पाणिनि के अन्य व्याकरण ग्रन्थ

पाणिनि ने अपने शब्दानुशासन की पूर्त्ति के लिये निम्न ग्रन्थों का प्रवचन किया है।<sup>६</sup>

- १. त्रप्रा० ६ । ४ । ११ ॥ २. सकारमात्रमस्तिषातुमापिशालि-राचार्यः प्रतिजानीत । तथाहि न तस्य पाणिनिरिव 'त्र्रम भुवि' इति गणपाटः । किं तिहैं 'स भुवि' इति स पठित । न्यास १ । ३ । २२ ॥ ३ - पूर्वन्थाकरणे प्रथमया कार्यो निर्दिश्यते । कैयट, महाभाष्य प्रदीप ६।१।१६२॥ पुनः वही द्याप्रा७ पर लिखता है—पूर्वाचार्याः कार्यभाजान् षष्ठया न निरदिज्ञन् ।
  - ४. श्रष्टा० ६ । ४ । १३४ ॥ ५. श्रष्टा० ६ । ४ । १४२ ॥
- ६. ब्रिडियार पुस्तकालय के व्याकरण विभाग के सूचीवत्र में संख्या २८४ पर निर्दिष्ट गण्पाठ के हस्तलेख के ब्रादि में लिखा है—ब्रिटकं गण्पाठश्च धातुपाठ-स्तथैव च। लिङ्गानुशासनं शिद्धा पाणिनीय ब्रिस के लिए देखिए इसी प्रत्य का भाग २, प्रष्ट १७२-१७७ ॥

१. धातुपाठ

३. उणादिसृत्र

२. गगापाठ

४. लिङ्गानुशासन

ये चारों ग्रन्थ पाणिनीय शब्दानुशासन के परिशिष्ट हैं। अत एव प्राचीन ग्रन्थकार इनका 'खिल' शब्द से व्यवहार करते हैं। इन ग्रन्थों का इतिहास द्वितीय भाग में लिखा गया है, वहां देखिए।

प्र. ऋष्टाध्यायी की वृत्ति—पाणिति ने अपने शब्दानुशासन का स्वयं बहुधा प्रवचन किया था। प्रवचनकाल में सूत्रार्थपरिज्ञान के लिये वृत्ति का निर्देश करना आवश्यक है। पाणिति ने अपने ग्रन्थ की कोई स्वीपज्ञ वृत्ति रची थी, इसमें अनेक प्रमाण हैं। इसका विशेष वर्णन ''अष्टाध्यायी के वृत्तिकार'' प्रकरण में किया जायगा।

### पाणिनि के अन्य ग्रन्थ

#### १. शिचा

पाणिन ने शब्दोचारण् के परिज्ञान के लिये एक छोटा सा सूत्रात्मक शिज्ञा प्रस्थ बनाया था। इसके अनेक सूत्र व्याकरण् के विभिन्न प्रस्थों में उपलब्ध होते हैं। जिस प्रकार आचार्य चन्द्रगोमी ने पाणिनीय व्याकरण् के आधार पर अपने चान्द्र व्याकरण् की रचना की, उसी प्रकार उसने पाणिनीय शिक्षासूत्रों के आघार पर अपने शिज्ञासूत्र रचे। आर्वाचीन भ्रोकात्मक पाणिनीय शिज्ञा का मूल ये ही शिज्ञासूत्र हैं। भ्रोकात्मक पाणिनीय शिज्ञा का विशेष प्रचार हो जाने से सूत्रात्मक ग्रन्थ लुप्त प्रायः हो चुका है।

शित्तासूत्रों का उद्धार—पाणिन के मूल शित्ताग्रन्थ के पुनरुद्धार का श्रेय श्री स्वामी दयानन्द सरस्वती को है। उन्होंने महान् परिश्रम से इसे उपलब्ध करके 'वर्णाश्चारण-शित्ता' के नाम से संवत् १९३६ के अन्त में प्रकाशित किया था। होटे वालकों के लाभार्य सूत्रों का भाषानुवाद भी साथ में दिया है। स्वामी दयानन्द सरस्वती के १० जनवरी सर् १८६० के पत्र से ज्ञात होता है कि उन्हें इस ग्रन्थ का हस्तोख सन् १८७९ के

- १. उपदे**श: शा**स्त्रवाक्यानि सूत्रपाठः, खिलपाठश्च । का**शिका** १।२।२॥ निह्न उपदिशन्ति खिलपाटे ( उर्गादिपाटे )। भर्तद्रिकृत महाभाष्यदीपिका, पृष्ठ १४६ ।
- २. इसका विशेष वर्णन हमने 'स्वामी दयानन्द के ग्रन्थों का इतिहास' नामक ग्रन्थ में किया है। द्र० पृष्ठ १५५-१५८।

अन्त में मिलाथा। वर्षोचारणिज्ञा की भूमिका में स्वामी दयानन्द सरस्वती ने स्वयं लिखा है—

ऐसे ऐसे भ्रमों की निवृत्ति के लिये बड़े परिश्रम से पाणिनि-मुनिकृत शिक्ता का पुस्तक प्राप्त कर उन सूत्रों की सुगम भाषा में व्याख्या कर के वर्णोद्यारण विद्या की शुद्ध प्रसिद्धि करता हूँ।

पाणिनि से प्राचीन आपिशलिशक्षा का वर्णन हम पृष्टः १४३ पर कर चुके हैं। उसके साथ पाणिनीय शिक्ता की तुलना करने से प्रतीत होता है कि स्वामी दयानन्द सरस्वती को पाणिनीयशिक्ता-सूत्रों का जो हस्तलेख मिला था, वह अपूर्ण और अव्यवस्थित था। जैसे आपिशल व्याकरण के सूत्र पाणिनीय व्याकरण के सूत्रों से मिलते हैं और दोनों में आठ आठ अध्याय समान हैं, उसी प्रकार आपिशल शिक्षा और पाणिनीय शिक्ता के सुत्रों में भी अत्यधिक समानतः है, और दोनों में आठ आठ प्रकरण हैं।

शिचास्त्रों के हो पाठ—पाणिनीय शिचा सूत्रों के अष्टाध्यायी के समान ही लघु और बृहत् दो प्रकार के पाठ हैं। स्वामी दयानन्द सरस्वती ने जिस हस्तलेख के आधार पर शिचासूत्रों को प्रकाशित किया था वह लघु पाठ का था (और वह खिएडत भी था)। इस का दूसरा एक बृहत् पाठ भी है जिस में कुछ सूत्र और सूत्रांश अधिक हैं। इन दोनों पाठों का हमने सम्पादन तथा प्रकाशन किया है।

क्या पाणिनीय शिचासूत्र किएत हैं—डा॰ मनोमोहन घोष एम. ए. ने कलकत्ता विश्वविद्यालय से सन् १९३८ में [श्लोकात्मिका] पाणिनीय शिचा का एक संस्करण प्रकाशित किया है। उस की भूमिका में बड़े प्रयत्न से यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि स्वामी दयानन्द सरस्वती ने जिन शिचामूर्यों को पाणिनि के नाम से प्रकाशित किया है, वे उनके द्वारा किल्पत हैं।

हमने **मृल पाणिनीय शिक्षा** शीर्षक लेख में डा॰ मनोमोहन घोप के लेख की सप्रमाण आलोचना करते हुए अनेक प्रमाणों को उपस्थित कर के यह सिद्ध किया है कि स्वामी दयानन्द सरस्वती द्वारा प्रकाशित पाणिनीय

१. देखो श्री पं० भगवहत्तजी द्वारा सम्पादित 'महर्षि दयानन्द के पत्र ऋौर विज्ञापन' पुष्ठ १७८ (द्वि० सं०)। यह ग्रन्थ रामलाल कपूर ट्रस्ट ऋमृतसर से प्रकाशित हुऋग है। शिक्षा सूत्र उनके द्वारा किल्पत नहीं हैं, अपितृ वे वास्तविक रूप में पािण्नीय हैं और अनेक प्राचीन ग्रन्थकारों द्वारा उद्देशृत हैं। हमारा यह लेख 'साहित्य' पित्रका (पटना) के वर्ष ७ अङ्क ४ (सन् १९५७) में प्रकाशित हुआ है। इस लेख के पश्चात् पािणनीय शिक्षासूत्रों का एक कोश और उपलब्ध हो गया। उस से यह सर्वथा प्रमािणत हो गया कि स्वामी दयानन्द सरस्वती द्वारा प्रकाशित शिक्षासूत्र वास्तविक हैं, काल्पनिक नहीं।

हमारा संस्करण—हमने सन् १९४९ में पाणिनीय शिचासूत्रों का एक पाठ आपिशल और चान्द्र शिचासूत्रों के साथ प्रकाशित किया था. वह पाठ स्वामी दयानन्द सरस्वती द्वारा प्रकाशित पर ही था।

नया संस्करण—तत्पश्चात् पाि्ंचाय शिक्षा का एक नया कोश उपलब्ध हो गया। हमने विविध ग्रन्थों के साहाय्य से पाणिनीय शिक्षासूत्रों के लवु और बृहत् दोनों पाठों का सम्पादन किया है। उस में विभिन्न ग्रन्थों में उद्वधृत समस्त पाि्णनीय शिक्षा सूत्रों का तत्तत् स्थानों पर निर्देश कर दिया है। आरम्भ में बृहत् भूमिका में इन सूत्रों के विषय में ज्ञातब्य सभी विषयों पर विस्तार से प्रकाश डाला है।

श्रोकात्मिका शिचा—शिचाप्रकाश-टीका के रचयिता के मतानुसार श्रोकात्मिका पाणिनीय शिचा की रचना पाणिनि के अनुज पिङ्गल ने की है।

दो प्रकार के पाठ—श्रोकात्मिका पाणिनीय शिचा के भी दो पाठ हैं एक लघु, दूसरा बृहत् । लघु याजुष पाठ कहाता है और बृहत् आर्च पाठ। याजुष पाठ में २४ श्लोक हैं और आर्च पाठ में २० श्लोक हैं। ये श्लोक ११ वर्ग अथवा खरडों में विभक्त हैं। शिच्नाप्रकाश और शिचापिक्षका टीकाएं लघु पाठ पर ही हैं।

सस्वर-पाठ — काशी से प्रकाशित शिचासंग्रह में पृष्ट २७८-२८४ तक आर्च पाठ का एक सस्वर-पाठ छ्या है। इसमें स्वर चिह्न बहुत अव्यवस्थित हैं। प्रतीत होता है लेखकों और पाठकों की उपेक्षा के कारण यह अव्यवस्था हुई है। परन्तु इसके आधार पर इतना अवश्य कहा जा सकता है कि मूल पाठ सस्वर था।

१. जे श्वभ्रातृभिविहितं व्याकरण्ऽनुजस्तत्र भगवान् पिङ्गलाचार्यस्तन्मतमनुभाव्य शिज्ञां वक्तुं प्रतिजानीते । स्त्रादि में ।

#### २ जाम्बवती विजय

इसका दूसरा नाम पातालिबिजय भी है। इस महाकाव्य में श्रीकृष्ण का पाताल में जाकर जाम्बवती के विजय और परिण्य कथा का वर्णन है। इस काव्य को पाणिनि-विरचित मानने में आधुनिक लेखकों ने अनेक आपत्तियां उपस्थित की हैं। हम ने उन सब का सप्रमाण समाधान इस गन्थ के "काव्यशास्त्रकार वैयाकरण कवि" शीर्षक तीसवें अध्याय में (भाग २, पृष्ठ ३७१-३७६) किया है। पाठक इस विषय में वह प्रकरण अवश्य देखें।

श्रभिनय सूचना—कुछ समय हुआ काफिरकोट के पास से पाकिस्तान के अधिकारियों को भामह के काव्यालङ्कार की किसी व्याख्या की एक जीर्ण प्रति उपलब्ध हुई। इस के विषय में यह अनुमान किया जाता है कि यह उद्भट का विवरण है। इस प्रति का हस्तलेख भोजपत्रों पर दशम शती की शारदा लिपि में लिखा हुआ है। यह अभी अभी प्रकाशित हुई है। इसके ३४ वें पृष्ठ के अन्त में और ३४ वें पृष्ठ के आदि में निम्न पाठ है--

 $\cdots$ ्रद्मुदाहरणं समासोक्तेः—उपोढ [  $\cdots$ िंग्यः परोऽपि मोहाद् गलितं न रिच्चत (म् )। श्रत्र शशिरजनी व्यापाणपरे य प्र  $\times \times \times$  सहसु  $\times$  त [

इस पर सम्पादक ने जो टिप्पणी दी है, उसका भाव इस प्रकार है—

उपोपरागेख विलोजनारकं, तथा गृहीतं शशिना निशामुखम् । यथा समस्तं तिमिरांशुकं तथा परोऽपि रागाद् गलितं न लिलतम् ।

यह प्रायः पिश्यिन के नाम से स्मृत है। पी. पिटर्सन ने JRAS १  $\pm$  ६ १ , पृष्ठ ३ १ ३ - ३ १ ६ में पिश्यिन के नाम से उद्धत वचनों का संग्रह किया है। मार. पिश्यल ने माना है कि कान्यकार पिश्यिन ही वैयाकरण पिश्यिन है ZDMGXXXIX पृष्ठ ६  $\xi$   $\pm$  , ३ १ ३ - ३ १ ६ । तथा अभी अभी के उपाध्याय ने भी IH(QXIII), पृष्ठ १ ६ ७ में यही लिखा हैं। पेरिस से प्रकाशित दुर्घटबृत्ति भाग १ १ ८ ६ ३ में रेणु ने अनुमान किया है कि कान्यकार पिश्यिन ६ वीं शती से पूर्व का है। अब इतना निश्चित हो गया कि कान्यकार पिश्यिन उद्घट (श्राठवीं शती) से पूर्वभावी है।

हमारा निश्चित मत है कि ज्यों ज्यों पुरानी सामग्री प्रकाश में आती जाएगी त्यों त्यों काव्यकार पाणिनि और वैयाकरण पाणिनि का एकत्व भी सुदृढ़ होता जावगा।

### ३. द्विरूपकोश

लन्दन की इंग्डिया आफिस लाइब्रेरी में द्वित्पकोश का एक हस्तलेख है। उसकी संस्था ७८९० है। यह कोश छ: पत्रों में पूर्ण है। ग्रन्थ के अन्त में 'इति पाणिनिमुनिना कृतं दिरूपकोशं सम्पूर्णम्' लिखा है।

यह कोश वैयाकरण पाणिनि की कृति है वा अन्य की, यह अज्ञात है।

# पूर्वपाणिनीयम्

इस नाम का एक २४ सूत्रात्मक ग्रन्थ अभी काठियावाड़ से प्रकाशित हुआ है। इस के अन्वेषण और सम्पादनकर्त्ता श्री पं० जीवराम कालिदास राजवैद्य हैं। उसके सूत्र इस प्रकार हैं—

### श्रोम् नमः सिद्धम् ।

२. शब्दो धर्मः । १. ऋथ शब्दानुशासनम्। ३. धर्मादर्धकामापवर्गाः । ४. शब्दार्थयोः । ¥. सिद्ध: । ६. सम्बन्धः । ७. ज्ञानं छन्दसि। **≂.** ततोऽन्यत्र । ६ सर्वमार्षम् । १०. छुन्दोबिरुद्धमन्यत् । ११. ऋदष्टं वा । १२. ज्ञानाधारः । १३. सर्वः शब्दः । १४. सर्वार्थः । १४. नित्य: । १६. तन्त्रः । १८. श्रुनित्यः । १७. भाषास्वेकदशी। १६. लौकिकोऽत्र विशेषेण। २०. ब्याकरणात्। २२. श्रज्ञराणि वर्णाः । २१. तज्ज्ञाने धर्मः । २३. पदानि वर्णेभ्यः । २४. ते प्राक्त।

सम्प्रादक महोदय ने इस ग्रन्थ को पाणिनिविर्चित सिद्ध करने का महान् प्रयत्न किया है, परन्तु उनकी एक भी युक्ति इसे पाणिनीय सिद्ध करने में समर्थ नहीं है। इस ग्रन्थ के उन्हें दो हस्तलेख प्राप्त हुए हैं, उनमें एक हस्तलेख के प्रारम्भ में 'कात्यायनसूत्रम्' ऐसा लिखा है। हमारे विचार में ये मूत्र किसी अर्वाचीन कात्यायन विरचित हैं।

महाभाष्यस्थ पूर्वसूत्र—महाभाष्य में निम्न स्थानों पर 'पूर्वसूत्र' पद का प्रयोग मिलता है।

- १. अथवा पूर्वसूत्रे वर्णस्याक्षरिमति संङ्गा क्रियते ।
- २. पूर्वसूत्रे गोत्रस्य वृद्धमिति संज्ञा कियते।
- २ पूर्वसूत्रनिर्देशो वापिशलमधीत इति । पूर्वसूत्रनिर्देशो वा पुनरयं द्रष्टव्यः । सन्नेऽप्रधानस्योपसर्जनमिति संज्ञा क्रियते ।
  - ४. पूर्वसूत्रनिर्देशश्च । चित्रवान् चित इति । ४
- - ६. पूर्वसूत्रनिर्देशश्च । E

महाभाष्य के इन ६ उद्धरणों में से केवल प्रथम उद्धरण पूर्वपाणिनीय के "श्रज्ञरणि वर्णाः" सूत्र के साथ मिलता है। भर्तृ हरि ने महाभाष्य-दीपिका में महाभाष्योक्त पूर्वसूत्र पठ इस प्रकार उद्द्वधृत किया है—

एवं ह्यन्ये पठन्ति-'वर्णा श्रज्ञराणि' इति।<sup>८</sup>

इस से प्रतीत होता है कि ये पूर्वपाणिनीय-सूत्र भर्नृहरि के समय विद्यमान नहीं थे। अन्यथा वह 'वर्णा ऋचराणि' के स्थान पर 'ऋचराणि वर्णाः' ऐसा पाठ उद्गध्त करता।

पूर्वपािशानीय का शब्दार्थ — पूर्वपािणनीय के सम्पादक को भ्रांति होने का एक कारण इसके शब्दार्थ को ठीक न समझना है। उन्होंने पूर्वपािशानीय नाम देख कर इसे पािशानीय समझ लिया। वस्तुतः इस का अर्थ है— पािशानीयस्य पूर्व एकदेशः पूर्वपािशानीयम्' अर्थात् पािणनीय शास्त्र का पूर्व भाग। पूर्वोत्तर भाग के लिए यह आवश्यक नहीं कि वह एक व्यक्ति की रचना हो, और समान काल की हो। विभिन्न रचियता और विभिन्न काल की रचना होने पर भी पूर्वोत्तर विभाग माने जाते हैं। जैसे—पूर्वमीमांसा और उत्तरमीमांसा।

१. महा० ग्र॰ १, पा० १, ग्रा॰ २, पृष्ठ ३६ ॥

२. महा० १। २। ६८, पृष्ट २४८।

<sup>₹.</sup> ४ | ४ | १४, पृष्ठ **२०५** |

४. ६।१।१६३, प्रष्ठ १०४।

५. ७ । १ । १८, पृष्ठ २४७ ।

६.८।४।७, वृष्ठ ४५५।

७. पूर्वपागिनीय सूत्र २२ ।

महाभाष्यदीपिका, पृष्ठ ११६ ।

पूर्वपािस्तिय की प्राचीनता—पूर्वपािणनीय के सम्पादक ने इस की प्राचीनता में जितने प्रमास दिये हैं वे सब निर्मूल हैं। अब हम इस की प्राचीनता में एक प्रत्यज्ञ प्रमाण देते हैं—

काशिका ६ । २ । १०४ में एक प्रत्युदाहरण है—पूर्वपाणिनीयं शास्त्रम् । यहां शास्त्र पद का प्रयोग होने से स्पष्ट है कि काशिकाकार का संकेत किसी 'पूर्वपाणिनीय' ग्रन्थ की ओर है ।

हरदत्त ने इस प्रत्युदाहरण की व्याख्या 'पा<mark>रिणनीयशास्त्रं पूर्वं</mark> चिरन्तनमित्यर्थः' की है। यह क्लिष्ट कलाना है। सम्भव है उमे इस ग्रन्थ का ज्ञान न रहा हो।

इस अध्याय में हमने पाणिनि और उस के शब्दानुशासन तथा तद्वि-रचित अन्य ग्रन्थों का संचिप्त वर्णन किया है। अगले अध्याय में आचार्य पाणिनि के समय विद्यमान संस्कृत वाङ्मय का वर्णन करेंगे।



# बठा ऋध्याय

## श्राचार्य पाणिनि के समय विद्यमान संस्कृत वाङ्मय

पासिनीय अष्टाध्यायों से भारतीय प्राचीन वाङ्मय और इतिहास पर बहुत प्रकाश पड़ता है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। इस अध्याय में हम पासिनि के समय विद्यमान उसी वाङ्मय का उत्लेख करेंगे, जिस पर पासिनीय व्याकरमा से प्रकाश पड़ता है। यद्यपि हमारे इस लेख का मुख्य आश्रय पासिनीय सूत्रपाठ और गसपाठ है. तथानि उसका आश्रय व्यक्त करने के लिये कहीं-कहीं महाभाष्य और काशिका वृत्ति का भी आश्रय लिया है। हमारा विचार है काशिका वृत्ति के जितने उदाहरण हैं वे प्रायः प्राचीन वृत्तियों के आधार पर है, और सभी प्राचीन वृत्तियों का आधार पाणिनीय वृत्ति है। पासिनि ने अपने शब्दानुशासन पर स्वयं वृत्ति लिखी थी, यह हम "अष्टाध्यायी के वृत्तिवार" प्रकरण में सिद्ध करेंगे हैं। इस प्रकार काशिका के उदाहरण बहुत श्रंश तक अत्यन्त प्राचीन और प्रामासिक हैं। "

पाणिनि ने अपने समय के समस्त संस्कृत वाङ्मय को निम्न भागों में बांटा—

१. इष्ट, २. घोक्त, ३. उपज्ञात, ४. छत, ४. व्याख्यान। इष्टादि शब्दों का ऋर्थ-पाणिनि ने प्राचीन वाङ्मय के विभागी-करण के लिए जिन दृष्ट प्रोक्त उपज्ञात कृत और व्याख्यान शब्दों का व्यवहार किया है उन का अभिप्राय इस प्रकार है—

१. सिक्क्लीति अप्रित्तिपरिमाणः श्रगालः किली, श्रप्रसिद्धोदाहरणं चिरन्तन-प्रयोगात् । पदमञ्जरी २।१।६, भाग १, पृष्ठ ३४४ । काशिका में 'क्सिलि' उदाहरण हुपा है वह श्रप्राद्ध है । श्रवतनेनकुलिस्थतं तवैतिदिति चिरन्तनप्रयोगः । पदमञ्जरी २।१।७, भाग १, पृष्ठ ३७१।

२. रामचन्द्र भट्टोजि दीचित स्त्रादि स्त्रवीचीन वैयाकरणों ने उन प्राचीन उदाहरणों, को जिनसे भारतीय पुरातन इतिहास स्त्रौर बाङ्मय पर प्रकाश पड़ता था हटाकर साम्प्रदायिक उदाहरणों का समावेश करके प्राचीन वाङमय स्रोर इतिहास की महती हानि की है।

- १. दृष्ट—दृष्ट शब्द का अर्थ है देखा गया। इस विभाग में पाणिनि ने उस वाङ्मय का निर्देश किया है जो न किसी के द्वारा कृत है और न प्रोक्त। अर्थात् पूर्वतः विद्यमान वाङ्मय के विषय में ही किन्हीं विशेष विषयों का जो विशिष्ट दर्शन है वह दृष्ट के अन्तर्गत समझा जाता है।
- २. प्रोक्त प्रोक्त का शब्दार्थ है प्रकर्ष रूप से उक्त = कथित। इस विभाग में वह सारा वाङ्मय आता है जो पूर्वतः विद्यमान स्व-स्व-विषयक वाङ्मय को ही देश-काल की परिस्थिति के अनुसार ढाल कर विशेष रूम में शिष्यों को पढ़ाया जाता है। इस विभाग में समूर्ण शास्त्रीय वाङ्मय का अन्तर्भाव होता है।
- ३. उपज्ञात—उपज्ञात शब्द का अर्थ है प्रन्यप्रवक्ता द्वारा स्वमनीचा से विज्ञात । इस के अन्तर्गत प्रोक्त ग्रन्थों के वे विशिष्ट अंग संगृहीत होते हैं जिन्हें पूर्व ग्रन्थों का देशकालानुसार प्रवचन करते हुए प्रवक्ताने अपनी अपूर्व मेधा के आधार पर सर्वथा नए रूप में सिन्नविष्ट किया हो ।
- कृत—इस का सामान्य अर्थ है बनाया हुआ । इस विभाग में वह वाङ्मय संगृहीत होता है जिन की पूरी वर्णानुपूर्वी ग्रन्थकार की अपनी हो ।
- व्याख्यान—इस का भाव स्पष्ट है । समस्त टीका टिप्पण् और
   व्याख्या ग्रन्थ इसके अन्तर्गत आते हैं ।

हम भी इसी विभाग के अनुसार पाणिनीय व्याकरण में उर्छिखित प्राचीन वाङ्मय का संचिप्त वर्णन करेंगे।

#### १. दष्ट

पाणिनि का सूत्र है—हप्टं साम'। यहां साम शब्द सामवेद में पठित ऋचाओं के लिये प्रयुक्त नहीं हुआ, अपितु जैमिनि के "गीतिषु सामाख्या" लक्षण के अनुसार ऋचाओं के गान का वाचक है। काशिका वृत्ति में "हप्टं साम" सूत्र के उदाहरण "क्रीश्चम्, वासिष्ठम्, वैश्वामित्रम्" दिये हैं। वामदेव ऋषि से दृष्ट वामदेव्य साम के लिये "वामदेवाड्ड्यड्ड्य च" पृथक् सूत्र बनाया है। वार्तिककार कात्यायन के मतानुसार आग्नेय, कालेय, अशिशनस, औशन, औशन, औग्रवस सामों का भी उल्लेख मिलता है। " दृष्ट का

१. ऋषा० ४।२।७॥ २. मीमांसा २।१।३६॥ ३. ऋषा० ४।२।८॥

४. सर्वत्राप्तिकलिभ्यां ढक् । दृष्टे सामनि जाते चाऽप्यस् डिद् द्विर्वा विधीयते । तीयादीकक् न विद्याया गोत्रादङ्कविद्ध्यते ॥ महाभाष्य ४ । २ । ७ ॥

अर्थ है जो देखा गया हो। यह कृत और प्रोक्त से भिन्न हैं। अत: इसका अर्थ है कि जिसकी रचना में मनुष्य का कोई सम्बन्य न हो अर्थात् जो अपौरुषेय हो। यद्यपि ऋक् और यजुः मन्त्रों के अपौरुषेयत्व के विशय में पाणिति ने साचात् कुछ नहीं कहा, तथापि "ऋच्यध्यूढं साम गीयते" इस वचन के अनुसार सामगान ऋचा के गाया पर होता है। इसलिये यदि आध्रियमाण साम दृष्ट अर्थात् अपौरुषेय हैं तो उनके आधारभूत ऋक् मन्त्रों का अपौरुषेयत्व स्वतःसिद्ध है। यजुर्मन्त्रों के अपौरुषेयत्व के विषय में साक्षात् वा असाचात् कोई उत्तेख नहीं मिलता।

सामगान के दो भेद हैं। एक सामवेद की पूर्वाचिक की ऋचाओं में उत्तक साम। इने प्रकृति-साम वा योनि-साम कहा जाता है। दूसरा—''यद् योन्यं गायि उदुत्तरयोगीयित'' वचन द्वारा उत्तरा-चिक की ऋचाओं में अितिदृष्ट। यह ऊह गान कहता है। शबर-स्वामी आदि मीमांसदों का जिद्धान्त है कि प्रकृति गान अपौष्पेय है (पाणिनि ने भी इसे हो दृष्ट कहा है) और ऊह गान आतिदेशिक होने से पौरुरेय है।

यद्यपि पासिनि ने इम प्रक.रसा में केवल साम का ही उल्लेख किया है तथापि दृष्टम् इस योगविभाग से उन मन्त्रों और मन्त्र समूहों में भी दृष्ट अर्थ में प्रत्यय होता जो किन्हीं विशिष्ट व्यक्तियों द्वारा दृष्ट हैं। यथा—

## माधुच्छन्दसम् । वैश्वामित्रम् । गात्सीमदम् ।

इन तथा एतत् मदृश अन्य शब्दों का ब्राह्मण्, आरण्यक और कत्य सूत्रों में जहां-जहां शंसित किया के साथ प्रयोग आया है वहां सर्वत्र तत्तद्भ ऋषियों द्वारा दृष्ट मन्त्र अथवा सूक्त अभिष्रेत हैं। यह ध्यान रहे कि सम्पूर्ण भारतीय प्रचीन वाङ्मय में मन्त्र दृष्ट माते गए हैं, कृत नहीं।

### २---श्रोक्न

प्रोक्त शब्द का अर्थ है—कहा हुआ, पढ़ाया हुआ। पढ़ाना स्वरचित ग्रन्थों का भी होता है और पररचित ग्रन्थों का भी । "**तेन प्रोक्तम्**"'<sup>४</sup> सूत्र

१. छान्दोग्या॰ १। ६ ॥ तथा भाइदीपिका ६ । २ । २ पर पाठभेद से उद्घृत ।

२. भाइट्पिका ६।२।२ पर उद्धृत । ३. देखो शाबरमाध्य इप्र०२,पाद २. ऋषि०२। ४. ऋषा०४।३।१०१॥

से दोनों प्रकार के प्रवचन में प्रत्यय होता है। यथा—पाणिनिना प्रोक्तं पाणिनीयम्, अन्येन कता माथुरेण प्रोक्ता माथुरी वृक्तिः। जिन्होंने अपने ग्रन्थ को स्वयं नहीं पढ़ाया, उन में "कृते ग्रन्थे" सूत्र से प्रत्यय होता है। प्राचीन वाङ्मय में प्रोक्त-अर्थ में संस्कृत तथा प्रतिसंस्कृत शब्द का भी व्यवहार मिलता है। कहीं कहीं पर सुकृत और सुविद्वित शब्द का भी प्रयोग देखा जाता है।

संस्कृत—इस शब्द का व्यवहार आयुर्वेदीय चरक संहिता के सिद्धि-स्थान अ॰ १२ में इस प्रकार मिलता है—

> विस्तारयित लेशोक्तं संक्षिपत्यितिविस्तरम् ॥ ६४ ॥ संस्कर्त्ता कुरुते तन्त्रं पुराणं च पुनर्नवम् । अतस्तन्त्रोत्तमिदं चरकेणातिवुद्धिना ॥ ६६ ॥ संस्कृतं तत्त्वसपूर्णं .....

अर्थात्—[ संस्कर्ता पूर्वाचार्यों द्वारा ] संत्तेप से कहे गए विशिष्ट अर्थ को विस्तार से कहता है और विस्तार से कहे गए अभिप्राय का संत्तेप करता है। इस प्रकार संस्कर्ता पुराने शास्त्र को पुनः नया अर्थात् स्वदेशकाल के अनुसार उपयोगी बना देना है .....।

चरक के इस पाठ से संस्कर्ता अथवा प्रवक्ता के नए प्रवचन कार्य का प्रयोजन भी व्यक्त हो जाता है।

प्रतिसंस्कृत—इस शब्द का प्रयोग भी आयुर्वेद की चरक संहिता के प्रत्यध्याय के अन्त में पठित निम्न वचन में मिलता है—

#### श्रिवेश कृते तन्त्रे चरक प्रतिसंस्कृते।

सुकृत—महाभाष्य १ । ४ । ६३ में कहा है— शाकल्येन सुकृतां संहितामनुनिशस्य देव: प्रावर्षत् ।

यदि यहां संहिता शब्द से मन्त्रसंहिता अभिप्रेत है तब तो यहां प्रोक्त अर्थ में ही सुकृत शब्द का व्यवहार है यह स्पष्ट है, क्योंकि पाणिनि के मतानुसार संहिताएं प्रोक्त हैं। संहिता शब्द का व्यवहार पदपाठ के लिए भी होता है। इसलिए यदि यहां संहिता पद से शाकल्य की पदसंहिता अभिप्रेत हो तो उस का भी समावेश प्रोक्त के अन्तर्गत ही होगा। पदसंहिता का कृत विभाग में भी कथंचित् समावेश किया जा सकता है।

### सुविहित—महाभाष्य ४।३।६६ में लिखा है— पाणिनीयं महत् सुविहितम्।

पाणिनीय शास्त्र प्रोक्त है, वह कृत नहीं है। इसलिए यहां सुविहितम् का अर्थ सुप्रोक्तम् ही है, सुकृतम् नहीं।

इसी प्रकार काशिका ४।२।७४ में पठित शोभना खलु पाणिनेः स्त्रस्य कृति: यचन में भी कृति का अर्थ प्रवचन ही समझना चाहिए।

इस प्रोक्त-विभाग में पािस्ति ने अनेक प्रकार के ग्रन्थों का निर्देश किया है। हम यहां उनका सूत्रानुसार उल्लेख न करके विषय-विभागानुसार उल्लेख करेंगे यथा—

१—संहिता—संहिताएं दो प्रकार की हैं। एक मूलका, और दूसरी व्याख्याका। दूसरी प्रकार की संहिताओं का शाखा शब्द से व्यवहार होता है। अनेक विद्वान् संहिताओं के उपर्युक्त दो विभाग नहीं मानते। उनके मत में सब संहिताएं समन हैं, परन्तु यह ठीक नहीं। महाभाष्यकार के मतानुसार चारों वेदों का ११३१ संहिताएं हैं। यह संख्या कृष्ण हैं पायन व्यास और उस के जिष्य-प्रशिष्यों द्वारा प्रोक्त संहिताओं की है। व्यास से प्राचीन ऐतरेयप्रभृति संहिताएं इन से प्रथक् हैं। पाणिनि के सूत्रों और गर्णों में निम्न चरणों तथा शाखा ग्रन्थों का उल्लेख मिलता है—

१. वेदस्यापौष्णयन्ते स्वतःप्रामाण्ये सिद्धे तच्छालानामपि तद्धेतुत्वात् प्रामा-ण्यमिति बादरायणादिभिः प्रतिपादितम् । शतपय हरिखामी-भाष्य, प्रयम काण्ड का श्चारम्भ । यहां हरिखामी ने स्पष्टतया वेद श्चौर शालाश्चों का पार्थक्य माना है । "श्चार्य जगत्" पत्र (लाहौर) सं० २००४ ज्येष्ठ मास के श्चंक में मेरा 'वैदिक सिद्धान्त विमर्श'' लेख सं० ४ । २. देखो इसी पृष्ठ की टिप्पणी १ ।

३. एकशतमध्ययुंशालाः सहस्रवन्मी सामवेदः, एकविंशतिधा गह्वच्यन्, नवधायवेशो वेदः । १ । १ । श्रा० १ ॥

४. चरगों श्रीर शाला में भेद है। शालाएं चरगों के श्रवान्तर विभाग का नाम है। तुलना करों—भोजवर्मा (१२ वीं शतान्दी) का ताम्रपत्र—जमदिम्नप्रदाय वाजसनेयचरगाय यजुर्वेदकारवशालाध्याधिने……। वैदिक वाङ्मय का इतिहास माग १ पृष्ठ १७३ (द्वि० सं०) पर उद्धृत। चरग के लिए प्रतिशाखा शब्द का श्रीर शाखा के लिए श्रवृशाखा शब्द का भी व्यवहार होता है। इस के लिए देखिए इसी ग्रन्थ का भाग २, पृष्ठ २०५, २०६।

४।३।१०२—तेत्तिरीय, वारतन्तीय, खारिडकीय, स्रोखीय।४।३।
१०४—हारिद्रव, तौम्बुरव, स्रोलप, स्रालम्ब, पालङ्ग, कामल, स्राचीम, स्रारुण, ताराङ, श्यामायन। गरापाठ्रं १३।१०६—शौनक, वाजसनेय, साङ्गरव, शार्ङ्गरव, साम्येय, शार्खय (?शामीय) खाडायन, स्कन्ध, स्कन्द, देवदत्तराठ, रञ्जुकठ, रञ्जुभार, कठशाठ, कशाय, तलवकार, पुरुषासक, अश्वपेय।४।३।१०७—कठ, चरक।४।३।१०६—कालाप।४।६।१०६—छागलेय।४।३।१२६—शाकल।४।३।१२६—छान्दोग, स्रोक्थक, याङ्गिक, बह्वुच। गरापाठ ६।२।३७—शाकल, श्राचीम, मौद्रल, कठ, कलाप, कौथुम, लौगान्त, मौद्र,।७।४।३६—काठक।

महाभाष्य ४। २। ६६ में "क्रोड" और "काङ्कत" तथा पाणिन से प्राचीन आपिशलशिचा के पष्ट प्रकरण में "सात्यमुग्रीय" और "राणा-यनीय" का नाम मिलता है। सात्यमुग्रि आचार्य का निर्देश अष्टा० ४। ३। ८० में साचात् किया है।

इन नामों में जो नाम गरापाठ में आये हैं उन में कितपय सिन्दिग्ध हैं और कितपय नामों में केवल शाब्दिक भेद है। यथा-स्कन्ध और स्कन्द तथा साङ्गरव और शार्ङ्गरव आदि।

संहिता ग्रन्थों के उपर्युक्त नाम सूत्र-क्रमानुसार लिखे हैं। इन का वेदानुसार सम्बन्ध इस प्रकार है—

भ्रहम्बेद—बह्वृच, शाकल, मौद्रगल तथा हरदत्त के मत में काठक।\* इन में शाकल संहिता पाणिनि से पुराण प्रोक्त ऐतरेय ब्राह्मण १४। ५ में उद्दथृत है।\*

शुक्क-यजुर्वेद-वाजसनेय, शापेय।

१. छुन्दोगानां सात्यमुभिराणायनीयः हस्वानि पठन्ति । तुलना करो — ननु च भोश्छुन्दोगानां सात्यमुभिराणायनीया ऋषंमेकारमधंमोकारं चाषीयते । महाभाष्य एक्रोङ् सूत्र तथा १ । १ । ४७ ॥ २. पदमझरी ७ । ४ । ३८ ॥ महभाष्य २ । २ । २६ के 'कठश्चायं बहुबृचश्च' पाठ से कठ शाखा का संबन्ध ऋग्वेद के साथ नहीं है, यही ध्वनित होता है ।

३. ऐतरेय ब्राह्मण का वर्तमान पाठ शौनक प्रोक्त है।

कृष्ण-यजुर्वेद—तैत्तिरीय, वारतन्तीय, खाण्डिकीय, औखीय, हारिद्रव, तौम्बुरव, औलप, छागल, आलम्ब, पालङ्ग, कमल, आर्चाभ, आरुण, ताण्ड ?, श्यामायन, खाडायन, कठ, चरक, कालाप।

सामवेद—तलवकार, सात्यमुग्रीय, राग्णायनीय, कौथुम, लौगाक्ष, छन्दोग।

श्रथवंवेद--शौनक, मौद, पैप्पलाद।

श्रनिश्चित वेद सम्बन्ध — वे शाखाएं जिन का संबन्ध हम किसी वेद के साथ नहीं कर सके — औविथक, याजिक, साङ्गरव, शाङ्गरव, साम्नेय, शाखेय, (? शाभीय), स्कन्ध, स्कन्द, देवदत्तराठ, रज्जुकठ, रज्जुभार, कठशाठ, कशाय, पुरुषासक, अश्वनेय क्रौड, काङ्कृत।

इन शाखाओं का विशेष वर्णन श्री पं० भगवइत्तजी कृत वैदिक वाङमय का इतिहास प्रथम भाग में देखना चाहिये।

२—ब्राह्मण्—वेद की जितनी शाखाएं प्रसिद्ध हैं प्रायः उन सब के ब्राह्मण् ग्रन्थ भी पुराकाल में विद्यान थे। ब्राह्मण् ग्रन्थों का प्रवचन भी उन्हीं ऋषियों ने किया था, जिन्होंने उन की संहिताओं का। अतः पूर्वे द्वधृत शाखा ग्रन्थों के निर्देश के साथ साथ उन के ब्राह्मण् ग्रन्थों का भी निर्देश समझना चाहिये। इस सामान्य निर्देश के अतिरिक्त पाणिनीय सूत्रों में निम्न ब्राह्मण् ग्रन्थों का उल्लेख मिलता है—

ब्राह्मणों के दो भेद—पाणिनि ने "छुन्दोब्राह्मणानि च तद्विषयाणि" सूत्र में ब्राह्मण प्रन्थों का सामान्य निर्देश किया है। "पुराणपोक्तेषु ब्राह्मण-कह्येषु" सूत्र में ब्राह्मण प्रन्थों के प्राचीन और अर्वाचीन दो विभाग दर्शाए हैं।

पाणित-निर्विष्ट पुराणप्रोक्त और अर्वाक्योक्त ब्राह्मण ग्रन्थों की सीमा का परिज्ञान अत्यन्त आवश्यक है। हमारे विचार में वह सीमा है कृष्ण द्वैपायन का शाखा प्रवचन । अर्थात् कृष्ण द्वैपायन के शाखा प्रवचन से पूर्व प्रोक्त पुराण और उस के शिष्य-प्रशिष्यों द्वारा प्रोक्त अर्वाचीन हैं। इस की पुष्टि काशिकाकार के याद्मवहक्यादयोऽचिरकाला इत्याख्यानेषु वार्ता (४। ३। १०५) वचन से भी होती है।

- १. उक्यसूत्र गार्ग्यकृत उपनिदान के ग्रन्त में स्मृत हैं।
  - २. ग्राष्ट्रा० ४ । २ । ६६ ॥ ३. ग्राष्ट्रा० ४ । ३ । १०५ |

काशिकाकार जयादिस्य ने पुराण प्रोक्त ब्राह्मणों में "भाक्षव. शाट-वायन, पेतरेय" का और अवांचीन : ब्राह्मणों में "याक्षवत्क्क्य" अर्थात् शतपथ ब्राह्मण का निर्देश किया है। शतपथ ब्राह्मण का दूसरा नाम वाजसनेय ब्राह्मण भी है। इस का निर्देश गणपाठ १।३।१०६ में उपलब्ध होता है। अष्टाध्यायी ४।२।६६ की काशिका वृत्ति में भाक्षव आदि प्राचीन ब्राह्मणों के साथ "ताराख" और अर्वाचीन ब्राह्मणों में याज्ञवत्क्य के साथ "सीलभ" ब्राह्मण का भी नाम मिलता है। यह सौलभ ब्राह्मण संभवतः उसी चित्रयकुल-संभूता ब्रह्मचादिनी संन्यासिनी मुलग द्वारा प्रोक्त होगा, जिसका विदेह जनक के साथ ब्रह्मविद्या-विययक संवाद हुआ था। शांखायन गृह्य ४।९ तथा कौषीतिक गृह्य २।५ के तर्पण में सुलभा मैंजेयी पाठ मिलता है। आश्वलायन आदि गृह्मपूत्रों के ऋषितर्पण में भी सुलभा का नाम मिलता है। आश्वलायन है सौलभ ब्राह्मण ऋषेद का हो।

लाट्यायन श्रीत में एक सूत्र है—तथा पुराणं ताएडम् । इस में ताएड का पुराणं विशेषण दिया है। इस सूत्र से पाणिनि द्वारा दर्शाएं गये ब्राह्मणों के पुराण और अर्वाचीन दो विभागों तथा काशिका वृत्ति ४। २। ६६ में पुराण ब्राह्मणों में निर्दिष्ट ताएड नाम की पुष्टि होती है। लाट्यायन के सूत्र से यह भी विदित होता है कि ताएड ब्राह्मण भी दो प्रकार का था. एक प्राचीन और दूसरा अर्वाचीन। सम्भवतः वर्तमान ताएड ब्राह्मण अर्वाचीन हो।

संक्षिप्तपार व्याकरण के टीकाकार गोयीचन्द्र औत्थासानिक ने "श्रया-श्रवलक्यादेर्ज्ञास्यों" सूत्र की वृत्ति में पुराण प्रोक्त ऐतरेय और शाटघायन ब्राह्मण के साथ "भागुरि" ब्राह्मण का उल्लेख किया है। यह ब्राह्मण भी पुराण प्रोक्त है। एक पुराण प्रोक्त पेंक्सलायनि ब्राह्मण बौधायन श्रौत २। ७ में उद्दश्त है। "

वार्तिककारोक्त पुराण सीमा—कात्यायन ने ''याझवल्क्यादिभ्यः प्रतिषेधस्तुल्यकालत्वात्''' कह कर याजवल्क्य ब्राह्मण को भी प्राचीन बताया है। संभव है कात्यायन ने पाणिनि के पुराण-प्रोक्त शब्द का अर्थ

- १. महाभारत शान्तिपर्व ।
- ३. तद्वित प्रकरण ४३४।
- ५. महाभाष्य ४।२।६६॥
- २. ला० श्रौ० ७ । १० । १७ ॥
- ४. पूर्व पृष्ठ १८४, टि॰ ४।

'सूत्रकार से पूर्व प्रोक्त' इतना सामान्य ही स्वीकार किया हो । महाभाष्यकार ने इस वार्तिक पर आदि पद से सौलभ ब्राह्मण का निर्देश किया है । इससे इतना स्पष्ट है कि याज्ञवल्क्य और सौलभ ब्राह्मण का प्रवचन पाणिनि से पूर्व हो गया था ।

वेद की शाखाओं का अनेक बार प्रश्चन—सर्ग के आदि से लेकर भगवान् वेदव्यास और उन के शिष्य-प्रशिष्यों पर्यन्त वेद की शाखाओं का अनेक बार प्रवचन हुआ है। भगवान् वेदव्यास और उनके शिष्य-प्रशिष्यों द्वारा शाखाओं का जो प्रवचन हुआ वह अन्तिम प्रवचन है। छान्दोग्य उपनिष्द और जैमिनीय उपनिष्द ब्राह्मण से विदित होता है कि ऐतरेय ब्राह्मण के प्रवक्ता महिदास ऐतरेय की मृत्यु इन की रचना से बहुत पूर्व हो चुकी थी। अत एव इन गन्थों में उसके लिये परोच्चभूत की क्रियाओं का प्रयोग हुआ है। पड़्मुरुशिष्य ने ऐतरेय ब्राह्मण की वृत्ति के आरम्भ में ऐतरेय को याजवल्क्य की इतरा = कात्यायनी नाभ्री पत्री में उत्पन्न कहा है। वह सर्वथा काल्पनिक है।

ऐतरेय ब्राह्मण कृष्ण द्वैपायन व्यास से पुराण प्रोक्त है। परन्तु उस में शाकल संहिता का परोक्षरूप से उल्लेख मिलता है। इस का कारण यह कि ऐतरेय ब्राह्मण या वर्तमान प्रवचन शौनक का है। उसी ने अन्त के १० अध्याय भी जोड़े हैं। मूल ऐतरेय में ३० ही अध्याय थे।

वायु आदि पुराणों में २८ व्यासों का वर्णन उपलब्ध होता है । उन में कृष्ण द्वैपायन व्यास आट्ठाईसवां है। उससे विदित होता है कि कृष्ण द्वैपायन से पूर्व न्यूनातिन्यून २७ वार शाखा-प्रवचन अवश्य हो चुका था।

१. यानि पूर्वेदेवैविद्वद्भिर्वहाण्मारभ्य याज्ञवल्क्यवास्यायनजैमिन्यन्तैऋृषिभिश्चे-तरेयशतपथादीनि भाष्याणि रिचतान्यासन् .....। ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका पुष्ठ ३४१, तृतीय संस्क । २. पूर्वे पृष्ठ १६७।

२. श्रासीट् विप्रो याज्ञवल्क्या द्विभार्यः तस्य द्वितीयामितरेति चाहुः । स ज्येष्ठयाऽऽकृष्टचित्तः प्रियां तामुक्त्वा द्वितीयामितरेति हो. त्रे ।

४. पूर्व पृष्ठ १६८। ५. वायु पुराण त्रा० २३ स्क्रोक ११४ से श्चन्त पर्यन्त ।

पाणिनि ने "शिश्वस्वारिशतोब्राह्मणे संज्ञायं डण्" सूत्र में तीस और वालीस अध्याय वाले "त्रेंश" और "चात्वारिश" संज्ञक ब्राह्मणों का निर्देश किया है। त्रेंशं:और चात्वारिश नामों से किन ब्राह्मण ग्रन्थों का उल्लेख है, यह अज्ञात है। ऐतरिय ब्राह्मण में ४० अध्याय हैं। पड्गुरिशस्य ने ऐतरिय ब्राह्मण की वृत्ति के प्रारम्भ में उसका "चात्वारिश" नाम से उल्लेख किया है। के त्रेंश नाम ऐतरिय के प्रारम्भक ३० अध्यायों का है, अन्तिम १० अध्याय अर्वाचीन हैं। आधलायन गृह्म २।४।४, कौधीतिक गृह्म २।५ तथा शांखायन गृह्म ४।६ के तर्पण प्रकरण में ऐतरिय महितरिय का निर्देश मिलता है। क्या यहां ऐतरिय से प्राचीन ३० अध्याय और महैतरिय से उत्तरवर्ती १० अध्याय मिलाकर पूरे ४० अध्याय अभिप्रेत हैं १ यह विचारणीय है। कौधीतिक और शांखायन ब्राह्मणों में भी ३० अध्याय उपलब्ध होते हैं। सम्भव है पाणिनि का जैंश प्रयोग इन के लिए हो। कीथ के मत में पाणिनि ने चात्वारिश शब्द से ऐतरिय का निर्देश किया और त्रेंश शब्द कौषीतिक का।

पं॰ सत्यवत सामश्रमी के मत में-

| पञ्चविंश                  | के | २५ | प्रपाठक | j |             |
|---------------------------|----|----|---------|---|-------------|
| षड्विंग                   | ,, | ሂ  | "       | Į | =४० प्रपाठक |
| मन्त्र-त्राह्मण           | ,, | २  | ,,      |   | 71101       |
| छान्दोग्य उपनिष <b>द्</b> | ,, | ~  | 3,      | j |             |

४० प्रपाठक का कभी एक ही ताण्ड्य या छान्दोग्य ब्राह्मण था। आचार्य शंकर ने वेदान्त भाष्य में मन्त्र-ब्राह्मण और छान्दोग्य उपनिषद्ध के वचन ताड्य के नाम से उद्गधृत किये हैं।  $^*$  सायणाचार्य ताष्ड्य और

१. इप्रष्टा॰ ५ । १ । ६२ ॥ २. त्रिशद्य्यायाः परिमाण्मेषां ब्राह्मणानां त्रेंशानि ब्राह्मणानि, चात्वारिंशानि ब्राह्मणानि, कानिचिदेव ब्राह्मणान्युच्यन्ते । काशिका ५ । १ । ६२ ॥

३. चात्वारिंशाख्यमध्यायाः चत्वारिंशदिहेति डग् । पृष्ठ २ ।

४. वेदान्त भाष्य २।२।२६—तारिडनां ....देव सवितः ....मन्त्र ब्रा॰ १।१।१॥ वेदान्त भाष्य २।३।२६—म्ब्रस्ति तारिडनां श्रुतिः —म्ब्रश्च इव रोमारिय ...... छा॰ उप॰ ८।१२।१॥ वेदान्त भाष्य २।३२६—तारिडनामुपनिषदि —स

पर्डावश ब्राह्मण में प्रपाठक के स्थान में अध्याय शब्द का व्यवहार करता है। छान्दोग्य उपनिषद्ध में भी प्रपाठक के स्थान में अध्याय शब्द का व्यव-हार उपलब्ध होता है। अतः यह भी सम्भव है—चात्वारिश नाम से पञ्च-विश, षडविश, मन्त्रग्रह्मण और छान्दोग्य उपनिषद् के सम्मिलित ४० अध्याय वाले ताण्ड्य ब्राह्मण का निर्देश हो और त्रैंश नाम से पञ्चिवश तथा पर्डावश के सम्मिलित ३० अध्यायों का संकेत हो। सौ अध्याय वाले शतपथ के १५, ६० और ८० अध्याय क्रमश: पञ्चदशपथ, पष्टिपथ और अशीतिपथ नाम से व्यवहृत होते हैं, यह अनुपद दर्शाएंगे ।

'शतपप्टेः पिकन् पथः'' वार्तिक के उदाहरण में काशिकाकार ने "शतपथ" और "पष्टिपथ" का उल्लेख किया है। शतपथ का निर्देश देव-पथादिगरा में मिलता है। शतपथ ब्राह्मरा में १०० अध्याय हैं। वष्टिपथ शतपथ का ही एक अंश है। नवमकाण्ड पर्यन्त शतपथ ब्राह्मण में ६० अध्याय हैं। नवमकाण्ड हें अग्निचयन का वर्णन है। प्रतीत होता है वार्तिक-कार के समय में शतपथ के ६० अध्यायों का पठन पाठन विशेष रूप से होता था। काशिका २।१।६ के "साग्न्यधीत" उदाहरण से भी इसकी पृष्टि होती है, वयोंकि इस उदाहरण में अग्निचयनान्त ग्रन्थ पढ़ने का निर्देश है। शतपथ के नवम काण्ड पर्यन्त विशेष पठन पाठन होने का एक कारण यह भी है कि शतपथ के प्रथम ९ काण्डों में यजूर्वेद के प्रारम्भिक १८ अध्यायों के प्राय: सभी मन्त्र क्रमशः व्याख्यात हैं। आगे यह विशेषता नहीं है। प्रतिज्ञासुत्र परिशिष्ट की चतुर्थ कण्डिका में शतपथ के १५ तथा ८० अध्याया-त्मक ''पञ्चदशपथ'' और ''ऋशीतिपथ'' दो अवान्तर भेद और दर्शाये हैं।

अष्टाध्यायी कं ''न सुब्रह्मरायायां स्वरितस्य तुदात्तः" सुत्र में

श्रात्मा तत्त्वमिसिः ः छा॰ उप॰ ६।८।७ इत्यादि । शंकराचार्य ने यहां ग्रर्वाचीन ताएड्य ब्राह्म ए के त्रावयवभूत छान्दोग्य उपनिषद् श्रीर मन्त्र ब्राह्म ए के लिये ताएड शब्द से "पुराग्राभोक्तेषु ब्राहाग्एकल्पेषु" (४।३।१०५) सूत्र से ग्रिनि प्रत्यय किया है। वह चिन्त्य है। प्रतीत होता है उन्हें ताएड ब्राह्मण के पुराण श्रीर श्रवीचीन दो भेटों का शन नहीं था।

१. यह कात्यायन से भिन्न ग्राचार्य विरचित श्लोकवात्तिक का एक ग्रंश है। पुरा श्लोक काशिका में व्याख्यात है। महाभाष्य में इतना श्रंश ही व्याख्यात है।

"सुब्रह्मएय" निगद का उल्लेख हैं । सुब्रह्मण्य निगद माध्यन्दिन शतपथ में उपलब्ध होता है । १ स्वल्य पाठभेद से काण्व शतपथ में भी मिलना है । परन्तु पाणिनि तथा काल्यायन प्रदर्शित स्वर माध्यन्दिन और काण्व दोनों शतपथों में नहीं मिलता । शतपथ का तीयरा भेद काल्यायन भी है । ९ स्माव है पाणिनि और वार्तिककार प्रदर्शित स्वर उसमें हो अथवा इन दोनों का संकेत किसी अन्य ग्रन्थस्थ सुब्रह्मएया निगद की ओर हो । सुब्रह्मएया का व्याख्यान पर्ड्विश ब्राह्मण्य १ । १ । ६ से १ । २ के अन्त तक मिलता है । परन्तु पर्डावश में सम्प्रति स्वरनिर्देश उपलब्ध नहीं होता ।

३. श्रानुबाह्मण्—पाणिनि ने "श्रानुबाह्मणादिनिः" सूत्र में "श्रानुबाह्मण्" का साक्षात् उल्लेख किया है।

श्रमुत्राह्मण् पद का श्रर्थ—काशिकाकार ने इसकी व्याख्या इस प्रकार की है—ब्राह्मण्सदशोऽयं ग्रन्थोऽनुब्राह्मण्म् । अनुब्राह्मण् शब्द से पाणिनि को कौनशा वा कौन से ग्रन्थ अभिप्रेत हैं, यह कहना कठिन है।

शांखायन श्रौत के भाष्यकार आनर्त्तीय ब्रह्मदत्त ने ४। १०। १ में लिखा है—

एवं तर्द्यनुब्राह्मणमेतत् महाकौषीतकोदाहृतं कल्पकारेणाध्यायत्रयम् । इस से विदित होता है कि कल्पसूत्रकारों द्वारा ब्राह्मण अन्थों का जो भाग कल्ससूत्रों में संगृहीत किया गया है वह कल्पसूत्र गत भाग अनुब्राह्मण कहाता है। इस के प्रकाश में अनुब्राह्मण का अभिष्राय अनुगतो ब्राह्मणम् होना चाहिए।

यह भी सम्भव है कि यहां अनुब्राह्मण शब्द आरण्यक-प्रत्यों का वाचक हो, क्योंकि उनमें कर्मकाण्ड और ब्रह्मकाण्ड दोनों का सम्मिश्रण है और उनकी रचनाशैली भी ब्राह्मण्यत्यानुसारिणी है। आरण्यकप्रन्थों के प्रवक्ता भी प्रायः वे ही ऋषि हैं जो तत्तत् शाखा वा ब्राह्मण् प्रन्थों के प्रवक्ता हैं। बृहदारएयक आदि कई आरण्यक साच्चात् ब्राह्मण् प्रन्थों के अवयव हैं। अतः पाणिनि के ग्रन्थ में आरएयक ग्रन्थों का साक्षात् निर्देश न होने पर भी वे पाणिनि द्वारा ज्ञात अवश्य थे। यह भी सम्भव है अनुब्राह्मण् नामक कोई विशिष्ट ग्रन्थ रहा हो।

१. शत०३ । ३ । ४ । १७–२० ॥ २. देखो बैदिक वाङ्मय का इतिहास माग१, प्रष्ठ २७७ (द्वि० सं०)। ३. ग्रप्टा०४ । २ । ६२ ॥

**४. उपनिषद्** इस शब्द का अर्थ है—समीप बैठना। इसी अर्थ को लेकर पाणिनि ने 'जीविकोपनिषदाबौपस्यं'' सूत्र में उपमार्थ में उपनिषत् शब्द का व्यवहार किया है। ग्रन्थवाची उपनिषत् शब्द का उत्लेख ऋगयनादिगए।" में मिलता है। इस गएपाठ से यह भी व्यक्त होता है कि पाणिनि के काल में उपनिषदों पर व्याख्यान ग्रन्थों की रचना भी प्रारम्भ हों गई थी।" सम्प्रति उपलम्यमान ईश आदि मुख्य १५ उपनिषदें संहिता, बाह्मए और आरएयक ग्रन्थों के ही विशिष्टांश हैं। अतः ये पाणिनि को अवश्य ज्ञात रही होंगी। अष्टाध्यायी ४।३।१२९ में छन्दोग शब्द से आन्नाय अर्थ में छान्दोग्य पद सिद्ध होता है। छान्दोग्य उपनिषद्ध इसी छान्दोग्य आन्नाय से सम्बन्ध रखती है।

४. कल्पसूत्र — इन में श्रौत, गृह्य और धर्म सम्बन्धी त्रिविध सूत्रों का समावेश होता है। शुल्वसूत्र श्रीलसूत्रों के ही परिशिष्ट हैं। अष्टाध्यायी के "पुराण्योक्तेषु ब्राह्मण्कल्पेषु" सूत्र में साचात् कल्पसूत्रों का निर्देश है। पाणिनि ने इसी सूत्र से उनके प्राचीन और नवीन दो भेद भी दर्शाए हैं। काशिकाकार ने इस सूत्र पर पूराण कल्पों "पैङ्ग" तथा "आरुणपराज" को उद्भुत किया है और अर्वाचीनों में 'ऋाइमरथ' को । काशिका का मुद्रित 'आरुगुपराजः' पाठ अश्द्ध प्रतीत होता है। सम्भव है यहां ''आरुगु-पराशरः" पाठ हो । भट्ट कुमारिल ने तन्त्रवार्तिक अ०१ पाद २, अवि०६ में लिखा है- "अरुएपराशरशाखाबाह्मणस्य कल्परूपत्वात्" । जैन शाकटायन की चिन्तामिंग वृत्ति ३।१।७४ में 'पैक्सली कल्प' का निर्देश है। बौधायन श्रोत २। ७ में एक पैङ्गलायनि ब्राह्मण उद्गधृत है, क्या पैञ्जलीकल्प का उसके साथ सम्बन्ध है वा यह पैङ्गीकल्प का अपपाठ है। पाणिनि ने ''काश्यपकोशिकाभ्यामृषिभ्यां णिनिः'' सूत्र में "काश्यप" और "कौशिक" ग्रन्थों का उल्लेख किया है। कात्यायन के "काश्यपकौशिक प्रहुणं कल्पे नियमार्थम्" वार्तिक से प्रतीत होता है कि उक्त सूत्र में काश्यप और कौशिक कल्पों का निर्देश

१. भ्रष्टा० १। ४। ७६ ॥ का भ्रीपनिषद् प्रकरण् ।

२. द्र० कोटिल्य ऋर्थशास्त्र ३. ऋष्टा० ४ । ३ । ७३ ॥

४. यहां "तस्य व्याख्यानः" श्रयं की श्रनुतृति है। ५. श्रष्टा० ४।३।१०५॥

६ ऋष्टा०४।३।१०३॥ ७. महामाध्य४।२।६६॥

है । कौशिक कल्प आथर्वण कौशिकसूत्र प्रतीत होता है गृहपति शौनक पाणिनि का समकालिक वा किंचित पौर्वकालिक है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। उसका एक शिष्य आश्वलायन है। उसी ने आश्वलायन श्रौत और गृह्य सूत्रों का प्रवचन किया है। शौनक का दूसरा शिष्य कात्यायन है, जिसने कात्यायन श्रीत और गृह्य सूत्रों की रचना की ( वर्तमान में उपलब्ध कात्यायन स्मृति आधुनिक ) है । अतः ये ग्रन्थ पाणिनि के काल में अवश्य विद्यमान रहे होंगे। अष्टाध्यायी के "यह्नकर्मरायज्ञपन्यृह्वसामसु" सूत्र में "न्यृह्व" का उल्लेख है। ये न्यूङ्ख आश्वलायन श्रौत ७। ११ में मिलते हैं। महाभाष्य ४। २। ६० में "विद्यालचाणकल्पान्तादिति वक्तव्यम्" वार्तिक के उदाहरण "पारा-शरकिएक:, मातृकिएक:" दिये हैं। अष्टाध्यायी ४।२।६० और ४।३। ६७, ७०, ७२ से विदित होता है कि पाणिनि के समय "राजसूय, वाज-पेय, ऋग्निष्टोम, पाकयक्ष, इष्टि" आदि विविध यज्ञों पर प्रक्रिया ग्रन्थ रचे जा चुके थे। पाणिनि के "यहां सिम स्तुत्रः, प्रे स्त्रोऽयहां" परी-यक्ने'' सूत्र में यज्ञविषयक कई पारिभाषिक शब्दों का उल्लेख मिलता है। अष्टाध्यायी के "स्नुन्दोगौक्थिकयाज्ञिकबह्वृचनटाज्ज्यः" सूत्र में छन्दोग, ऋों किथक, " याज्ञिक, बहुवृच और नट का निर्देश है। काशिकाकार ने कात्यायन के "चरणाद्धर्मास्नाययोः" वार्तिक का संबन्ध इस सुत्र में कर के नट शब्द से भी धर्म और आस्नाय अर्थ में प्रत्यय का विधान किया है, १२ यह ठीक नहीं है, क्योंकि नट शब्द चरणवाची नहीं है। अत एव आचार्य

१. पूर्वपृष्ठ १६६, १६७। २. पं० भगवदत्तजी कृत भारतवर्ष का बृहद् इतिहास भाग १, पृष्ठ २८ (द्वि० सं०)। ३. एको हि शौनकाचार्यशिष्यो भगवान् श्राश्वलायनः । वेदार्थंदीपिका प्रष्ठ ५७। ४. कात्यायनगृह्य पारस्करगृह्य से भिन्न है। इसके हस्तलेख कई पुस्तकालयों में उपलब्ध हैं। ५. ऋषा० १।२।३४॥

६. স্থা০ ই । ই । ইং ॥ ৩. আয়েত ই | ই | १३ ||

प्रष्टा०३।३।३७॥ ६. उक्थशास्त्र का निर्देश गार्थ के उप-निदान सूत्र के ब्रान्त में तथा चरणव्यूह के याजुपलगड में भी उपलब्ध होता है।

१०. श्रष्टा० ४ । ३ । १२६ ॥ ११. महाभाष्य ४ । ३ । १२० ॥

१२ चरणाद्धमीम्नाययोः, तत्साहचर्यान्नरशब्दादि धर्माम्नाययोरेव भवति ।

चन्द्रगोमी ने "नटाञ्ड्यो बृत्ये" पृथक् सूत्र रचकर नट शब्द से केवल नृत्य अर्थ में प्रत्यय विधान किया है। भोजदेव ने भी चान्द्र व्याकरण का ही अनुसरण किया है। इस प्रकरण में आस्त्राय शब्द से किन ग्रन्थों का ग्रह्ण है, यह अस्तर है। हमारा विचार है कि यहां आस्नाय पद का अभिप्राय प्रत्येक शास्त्र के मूल ग्रन्थों से है।

६— अनुकल्प — अष्टाध्यायी ४।२।६० के उक्यादिगण् में "अनु-कल्प" का निर्देश है। अनुकल्प से पाणिनि को क्या अभिप्रेत है, यह अज्ञात है। सम्भव है यहां अनुकल्प पद से कल्पमुत्रों के आधार पर लिखे गये याज्ञिक पद्धतिग्रन्थों का निर्देश हो। अध्यलायन गृद्धा की हरदत्त की अनाविला टीका (पृष्ठ १०८) में अनुकल्प का निर्देश है। एक प्राचीन "कल्पानुपद" सूत्र मिलता है। वह सामवेदीय याज्ञिक ग्रन्थ है। मनुस्मृति ३।१४७ में प्रथम कल्ग ओर अनुकल्ग का निर्देश है। उनका अभिप्राय प्रधान और गौण से है।

७—!श्रचा—जिन प्रत्यों में वर्णों के स्थान प्रयत्न आदि का उल्लेख है वे प्रत्य "शिच्ना" कहाते हैं। पाणिनीय सूत्रपाठ में शिच्ना ग्रन्थों का साचात् उल्लेख नहीं मिलता, परन्तु गर्णपाठ ४। २। ६१ में शिच्ना शब्द पढ़ा है। इस से व्यक्त है कि पाणिनि के काल में शिच्ना का पठन पाठन होता था और उसके कई ग्रन्थ विद्यमान थे। काशिकाकार ने "शौनकादिश्यशुन्दस्य" के "छन्दिस" पद का प्रत्युदाहरण "शौनकीया शिच्ना" दिया है। ऋक्प्रातिशास्य के व्याख्याकार विष्णुमित्र ने भी शौनकीय शिच्ना का निर्देश किया है, "अक्प्रातिशास्य के १३, १४ वें पटलों में वर्णों के स्थान प्रयत्न आदि का वर्णन होने से वे शिच्ना पटल कहाते हैं।अत एव इन्हें वेदा क्ष्म भी कहा है। सम्भव है काशिका के "शौनकीया शिच्ना" प्रत्युदाहरण में इन्हीं का प्रहण हो। एक शौनकीया शिक्षा का हस्तलेख अडियार (मद्रास) के पुस्तकालय में विद्यमा है। ध्र यह प्राचीन आर्यग्रन्थ है या अर्वाचीन, यह अज्ञात है महाभारत

१. चान्द्र व्याकरस्य ३ / ३ । ६१ ॥ २. नटाञ्च्यो तृत्ते । सरस्वती-कण्ठाभारस्य ४ । ३ । २६१ ॥ ३. स्त्रप्टा० ४ । ३ । १०६ ॥

४. भगवान् शौनको वेदार्थावित् ःः शिज्ञाशास्त्रं कृतवान् । ऋक्प्राति० वर्गद्वय-वृत्ति, पृष्ठ १३ । ५. चौदर्डवे पटल के ब्रान्त में –कृस्सनं च वेदाङ्गम-निन्द्यमार्षम् । क्ष्रोक ६६ ।

<sup>.</sup> देखो सूचीपत्र भाग २, सन् १६२८, परिशिष्ट पृष्ठ २ ।

शान्ति पर्व ३४२। १०४ से व्यक्त है कि आचार्य गालव ने एक शिक्षा ग्रन्थ रचा था। पाणिनि ने अष्टाध्यायो म। ४। ६७ में गालव का निर्देश किया है। अचार्य आपिशिक्त की शिक्ता सम्प्रति उपलब्ध है। आपिशिल का उल्लेख अष्टाध्यायो ६।१।९२ में मिलता है। वाणिनीय शिक्ता सूत्रों में भी साचात् आपिशिल का निर्देश किया है। इस का एक सुन्दर संस्करण हम ने प्रकाशित किया है। पाणिनि ने स्वयं शिक्ता सूत्र रचे थे। उन्हीं के आधार पर श्लोक त्मक पाणिनीयिशिक्ता को उचना हुई। इस श्लोकात्मक पाणिनीयिशिक्ता के अधिक प्रचार होने से मूल सूत्रग्रन्थ लुप्त हो गया। इस लुप्त सूत्रग्रन्थ के उद्धार का श्लेय स्वाभी दयानन्द सरस्वती को है। उन्होंने महान् प्रयन्न से इस का एक हस्तलेख प्राप्त करके उसे हिन्दी व्याख्यासहित "वर्णोचारणशिक्ता" के नाम से प्रकाशित किया। स्वामी दयानन्द को पाणिनीयशिक्ता का जो हस्तलेख प्राप्त हुआ था। वह अनेक स्थानों में खिएडत था। इस ग्रन्थ का दूसरा ग्रन्थ भी उपलब्ध होगया है। उसके द्वारा यह आर्ष ग्रन्थ अब पूर्ण हो जाता है।"

पाणिनीयशिका के सप्तन प्रकरण में कोशिकशिक्ता के कुछ श्लोक उद्भधृत हैं। उन से स्पष्ट है कि पाणिनि के समय कौशिकशिक्ता भी विद्यमान थी। चारायणी शिक्ता का उल्लेख हम इसी ग्रन्थ में पूर्व पृष्ठ १०५ पर कर युके हैं। गीतमशिक्ता नाम से एक ग्रन्थ काशी से प्रकाशित "शिक्तामंग्रह" में छपा है। वह रचनाशैली से प्राचीन आर्प ग्रन्थ प्रतीत होता है। इसी शिक्तानंग्रह में नारदी और माण्डूकी शिक्ताएं भी छपी हैं। वे भी प्राचीन आर्प ग्रन्थ हैं। इनके अतिरिक्त जितनी शिक्ताएं शिक्तासंग्रह में मुद्रित हैं वे सब अविचीन हैं। भारद्वाजशिक्ता के नाम से एक शिक्ता छपी है। ग्रन्थ के अन्त्यलेखानुसार इस का सवित्या भरद्वाज है। इस का संबन्ध

१. ऋमं प्रणीय शिक्षां च प्रण्यित्वा स गालवः।

२. नोदात्तस्वरितोदयमगार्ग्यकाश्यपगालवानाम् । ३. वा सुप्यापिशालेः ।

४. स एवमापिशाजेः पञ्चदशमेदाख्या वर्णधर्मा भवन्ति । सूत्र ११६ ॥

५. इस सूत्रात्मक शिल्ला के भी दो पाठ हैं। एक लघु पाठ, दूसरा बृद्ध पाठ। स्वामी दयानन्द सरस्वती द्वारा प्रकाशित पाठ लघु पाठ है। श्रीर दूसरा उपलब्ध हुश्रा पाठ बृद्ध पाठ है। हम ने दोनों पाठों का सम्पादन करके विस्तृत भूमिका सहित प्रकाशन किया है।
६. यो जानाति भरद्वाजशिल्लाम् । पृष्ठ ६६।

तैतिरीय शाखा के साथ है। हमें इस के प्राचीन होने में सन्देह है। इस विवेचना से स्पष्ट है कि न्यून से न्यून शौनकीया, गालवीया, चारायणी, आपिशली, कौशिकीया और पाणिनीया ये छः शिचाएं पाणिनि के समय अवश्य विद्यमान थीं।

शिल्ता के व्याख्यान ग्रन्थ—शिल्ता पद गण्पाठ ४। ३। ७३ में पढ़ा है। वहां "तस्य व्याख्यानः" का प्रकरण होने से स्पष्ट है कि पाणिति के समय शिक्षा पर व्याख्यान ग्रन्थ भी रचे जा चुके थे। आपिशलशिक्षा के वृत्तिकार नामक षष्ठ प्रकरण् का प्रथम सूत्र है—स एवं व्याख्याने वृत्तिकारा पदिन्त अप्रदश्य प्रभेदमवर्णकुलम् इति। यहां वृत्तिकार पद से या तो व्याकरण् के व्याख्याकारों का निर्देश है या शिक्षा के। हमारा विचार है यहां वृत्तिकार पद से शिक्षा के व्याख्याकार अभिप्रेत हैं। ऐसा ही एक प्रयोग भर्तृ हिरिवरिचत वाक्यपदीय ब्रह्मकार की स्वोपज्ञटीका में मिलता है—बहुधा शिक्तास्त्रकारभाष्यकारमतानि ह्यवन्ते। इस पर टीकाकार वृत्यभदेव लिखता है—शिल्ताकारमतस्योक्तत्वात् शिल्ताणामेव ये भाष्याकारास्ते गृद्धान्ते। पाणिनीयशिक्षा-सूत्रों के षष्ट प्रकरण् का नाम भी वृत्तिकार ही है। इन उद्धरणों से व्यक्त है कि पाणिनि के समय शिल्ता ग्रन्थ पर अनेक वृत्तियां बन चुकी थीं।

व्याकरण—अष्टाध्यायी के अवलोकन से विदित होता है कि पाणिनि के काल में व्याकरणशास्त्र का वाङ्मय अत्यन्त विशाल था। पाणिनि ने अपने शब्दानुशासन में दश प्राचीन वैयाकरणों का नामोल्लेख-पूर्वक स्मरण किया है। वे दश आचार्य ये हैं—आपिशालि (६।१।९२) काश्यप (१।२।१४), गाग्यं (७।३।२०), गालव (७।१।१४), चाकवर्मण (६।१।१६), भारद्वाज (७।२।६०), शाकटायन (३।४१।१९) शाकल्य (१।१।१६), सेनक (५।४।११२), स्कोटायन (६।१।१२३)। इन का वर्णन हम इस ग्रन्थ के चौथे अध्याय में कर चुके हैं। इन के अतिरिक्त "त्राचार्याणाम् (७।३।४९) पदों द्वारा अनेक प्राचीन वैयाकरणों का निर्देश किया है। कात्यायन ने "चयो द्वितीया शारि पौष्करसादेः" विशालकरणों का निर्देश किया है। कात्यायन ने "चयो द्वितीया शारि पौष्करसादेः"

१. पृष्ठ १०४, लाहौर संस्क० ।

२. वही, पृष्ठ १०५।

३. महाभाष्य ८ । ४ । ४८ ॥

वार्तिक में पौष्करसादि आचार्य का मत उद्दृष्ट्वत किया है। पौष्करसादि के पिता पुष्करसत् का उल्लेख गरणपाठ २।४।६४।। ४।१।९६। ७।३।२० में तीन स्थानों पर मिलता है। पौष्करसादि पद भी तौल्वल्यादि गण में पढ़ा है। "न तौल्विलेश्यः" सूत्र से युव-प्रत्यय के लोग का निषेध किया है। इससे व्यक्त है कि पाणिनि पौष्करसादि के पुत्र पौष्करसादायन से भी परिचित था। अतः पौष्करसादि आचार्य पाणिनि से निश्चय ही पूर्ववर्ती है। वृत्तिकार जयादित्य ने ४।३।१११ में काशकृत्व व्याकरण का उल्लेख किया है। पत ज्वलि ने "काशकृत्व्व के पिता काशकृत्व का नाम उपकादिगण" तथा काशकृत्व का नाम उपकादिगण" तथा काशकृत्व का नाम अरीहणादिगण" में मिलता है। काशकृत्व व्याकरण का परिमाण तीन अध्याय लिखा है। यही परिमाण जैन शाकटायन व्याकरण की अमोधा वृत्ति में दर्शया है। काशकृत्व के। २।६१ में दर्श अध्यायात्मक वैयाव्यपदीय व्याकरण का उल्लेख है।

इनके अतिरिक्त शिव, बृहस्पति, इन्द्र, वायु, भरद्वाज, चारायण, शन्तनु, माध्यन्दिनि, रौढि, शौनिक, गौतम और व्याडि के व्याकरण पाणिनि से प्राचीन हैं। इन सब वैयाकरणों के विषय में हमने इस प्रन्थ के तृतीय अध्याय में विस्तार से लिखा है।

प्रातिशाख्य—प्रातिशाख्य वैदिक चरणों के ब्याकरण ग्रन्थ हैं। इन्हें पार्षद और पारिषद भी कहा जाता है। प्राचीन काल में इनकी संख्या बहुत थी। इस समय ये प्रातिशाख्य उ ालब्ब होते हैं —शौनककृत ऋक्प्रातिशाख्य, कात्यायनविरचित शुक्तय कुः प्रातिशाख्य, कृष्ण्य कुः के तैत्तिरीय

१. ग्रष्टा० २ । ४ । ६१ ॥

२. काशकुल्स्नं गुरुलाघवम् ।

इ. महामाध्य ४ । १ । १४, ६३ ।। ४ । ३ । १५५ ।।

४, ग्रष्टा॰ २।४।६६॥ ५.४।२,६५॥ ६. त्रिकाः काशकुरसाः। काशिका ५।१।५८ मे त्रिकं काशकुरस्तम्। ७. त्रिकं काशकुरसायम्।

३ । २ । १६१ ॥ 'काश्चकृत्त्व व्याकरण स्त्रीर उस के उपलब्ध सूत्र' निवन्ध देखें ।

इ. व्याकरस्मप्रधानस्वात् प्रातिशाख्यस्य । तै० प्रा॰ वैदिकाभरस्य टोका, पृष्ठ ५ २५ ।
६. पद्मकृतीनि सर्वचरस्मानां पार्षदानि । निष्कतः १ । १७ ॥ सर्ववेदपारिषदं हीदं शास्त्रम् । महा० ६ । १ । १४ ॥

और मैत्रायणी प्रातिशास्य, सामनेद का पुष्पसूत्र और शौनकप्रोक्त अथर्व प्रातिशास्य। मैत्रायणी प्रातिशास्य इस समय हस्तिलिखित रूप में ही प्राप्त होता है। इनके अतिरिक्त ऋग्नेद का आश्वलायन, शांखायन, और बाष्कल प्रातिशास्य तथा कृष्ण्यजुः का चारायणीय प्रातिशास्य प्राचीन ग्रन्थों में उद्दृश्त हैं। इन में से कौनसा प्रातिशास्य पाण्पित से प्राचीन है और कौनसा अर्वाचीन, यह कहना कठिन है। परन्तु शौनकीय, शांखायन और बाष्कलीय ऋषप्रातिशास्य निश्चय ही पाणिनि से पौर्वकालिक हैं। पाणिनीय गणपाठ ४। २। ६२ में एक पद "छुन्दोभाषा" पढ़ा है। विष्णुमित्र ने ऋषप्रातिशास्य की वर्गद्वय-वृत्ति में छन्दोभाषा का अर्थ वैदिकभाषा किया है। रे

६—निरुक्त—दुर्गाचार्य (विक्रम ६०० से पूर्व ) ने अपनी निरुक्तवृत्ति में लिखा है—''निरुक्तं चतुर्द्श्यभेदम्'' अर्थात् निरुक्त १४ प्रकार का है। यास्क ने अपने निरुक्त में १२, १३ प्राचीन नैरुक्त आचार्यों का उल्लेख किया है। पाणिनि ने किसी विशेष निरुक्त वा नैरुक्त आचार्यों का उल्लेख नहीं किया। गण्याठ ४। २। ६० में केवल ''निरुक्त'' पद का निर्देश मिलता है। ''यास्कः', यास्कों, यस्काः'' पदों की सिद्धि के लिये पाणिनि ने ''यस्कादिश्यों गोत्रे'' सूत्र की रचना की है। यास्कीय निरुक्त में उद्घृत नैरुक्ताचार्यों के अनेक नाम पाणिनीय गण्याठ में मिलते हैं। यास्कीय निरुक्त में निर्दिष्ट गार्यं, गालव और शाकटायन के व्याकरण संबन्धी नियम पाणिनि ने नामोझेखपूर्वक उद्दृष्ट्वत किये हैं। पतःजिल के काल में निरुक्त व्याख्यात्वय ग्रन्थ माना जाता था। महाभाष्य में लिखा है—निरुक्तं व्याख्यात्वे, व्याकरणं व्याख्यायते इत्युक्त्यते। यास्क और उससे प्राचीन नैरुक्ताचार्यों के विषय में श्री पं॰ भगवद्क्तजी विरच्ति वैदिक वाड्मय का इतिहास भाग १, खण्ड २ अर्थात् वेदों के भाष्यकार ग्रन्थ देखना चाहिये। इ

१. इन प्रातिशाख्यों तथा एतत् सदृश ऋकन्त्रादि श्रन्य वैदिक व्याकरणप्रन्थों के प्रवक्ताओं श्रीर व्याख्याताओं का इतिहास इसी प्रन्थ के द्वितीय भाग श्र० २८, पृष्ठ २८४—३४१ तक देखिए। २. छुन्दोभाषा पद के विविध श्रयों के लिए देखिए हमारा 'वैदिक-छन्दोमीमांसा' ग्रन्थ, पृष्ठ ३७-४०।

३. पृष्ठ ७४, ब्रानन्दाश्रम पूना संस्कः। ४. ब्राप्टा॰ २।४।६३॥ ५. ४।३।६६। ६. इन के विशेष परिचय के लिए हमारा 'निरुक्तशास्त्र का इतिहास' ग्रन्थ भी देखना चाहिए। यह शीव्र छुपेगा।

१०—**छन्दःशास्त्र**—पाणिनि ने किती विशेष छन्दःशास्त्र का नामोल्जेख अपने व्याकरण में नहीं किया, परन्त्र गण्याठ ४।३।७३ में छन्दःशास्त्र के ''छन्दोविजिनी, छन्दोविचिती, छन्दोमान, छन्दोभाषा'' ये चार पर्याय पढे हैं। इनमें प्रथम तीन छन्दःशास्त्र के लिये ही प्रशक्त होते हैं। छन्दोभाषा पद किन्हों के मत में वैदिक भाषा का वाचक है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। महाभाष्य १।२। ३२ में छन्द शास्त्र पद प्रातिशाख्य के लिये प्रयक्त हुआ है।

गणपाठ ४।३।७३ में निर्दिष्ट नामों से विविध प्रकार के छन्दःशास्त्री और उनके व्याख्यानग्रन्थों ("तस्य व्याख्यान" का प्रकरण होने से) का सद्भाव विस्पष्ट है। अष्टाध्यायी के "छन्दोनाम्नि च" मुत्र से छन्दोवाचक "विद्यार" शब्द की सिद्धि दशाई है। यह वैदिक छन्द है। छन्दों के विविध प्रकार के "प्रगाथ" संज्ञक समूहों के वाचक पदों की प्रसिद्धि के लिये पाणिनि ने "सोऽस्यादिरिति च्छन्दसः प्रगाथेषु" सुत्र रचा है। प्रसिद्ध छन्दःशास्त्रकार पिङ्गल पाणिनि का अनुज था, यह हम पाणिनि के प्रकरण में लिख चुके हैं। पङ्गल ने अपने छन्दः शास्त्र में कौप्रकि (३।२६), यास्क (३।३०), ताएडी (३।३६), सैतव (४। १८ ॥ ७। १०), काश्यप (७। ६), रात (७।१३) माग्डब्य (७। ३४) नामक सात छन्दःसूत्रकारों के मत उद्भवत किये हैं। रात और माण्डव्य के मत भट्ट उत्पल ने बृहत्संहिता की विवृत्ति (पृष्ठ १२४८) में दिये हैं। सैतव का मत वृत्तरत्नाकर के दूसरे अध्याय में भी उद्गयृत है। इस प्रकार पाणिनि के काल में ७ प्राचीन और १ पङ्गल कृत = ८ छन्दःशास्त्र अवश्य विद्यमान थे । वैदिकछन्दोमीमांसा के चतुर्य अध्याय के अन्त में हम ने ३० छन्दःशास्त्र-प्रवक्ता आचार्यों का उल्लेख किया है ( 48 XE ) 18

११-ज्योतिष-पाणिनि ने उक्थादिगण में एक गणसूत्र पढ़ा है-

- १. पूर्व पृष्ठ २६०। २. व्याकरणनामेयमुत्तरा विद्या । सो ८सी **छन्दःशास्त्रिष्वभिविनीत** उपलब्ध्याधिगन्तुमुत्सइते । नागेश-छन्दःशास्त्रेषु प्रातिशाख्य-शिचादिषु। ३. ऋष्टा० ३।३।३४।। ४. ऋष्टा०४।३।५५॥ ५. पूर्व पृष्ठ १७६।
- ६ इन के परिचय के लिए हमारा 'छन्दःशास्त्र का इतिहास' ग्रन्थ देखना चाहिए । यह शीघ्र प्रकाशित होगा । ७. ग्रष्टा० ४ । २ । ६० ॥

द्विपदी ज्योतिषि । इस में किसी ज्योतिश्शास्त्र संबन्धिनी 'द्विपदी' दो पाद वाली पुस्तक का उल्लेख है । ज्योतिश्शास्त्र से संबन्ध रखने वाले 'उत्पात, संबत्सर, सृहूर्त' संबन्धी, ग्रन्थों का निर्देश गएपाठ ४। ३। ७३ में मिलता है। नैमित्तिक मौहूर्तिक रूपधारी गुप्तचरों का वर्णन कौटिल्य अर्थशास्त्र में मिलता है। ' नक्षत्रों का वर्णन पाणिनि ने तीन प्रकरणों (४। २। ३–४; ११, २२॥ ४। ३। ३४–३७) में किया है। इन प्रकरणों से विस्पष्ट है कि पाणिनि के काल में ज्योतिश्शास्त्र की उन्नति पराकाष्टा पर थी।

१२ — सूच्चप्रन्थ — पाणिनि के समय अनेक विषयों के सूत्र विद्यमान थे। शिज्ञा, कल्प, व्याकरणा, छन्द आदि विषय के सूत्रप्रन्थों का वर्णन हम पूर्व कर चके हैं। उन से अतिरिक्त जिन सूत्रप्रन्थों का निर्देश पाणिनीय शब्द नुशास्न में मिलता है वे इस प्रकार हैं —

भिचुस्त्र—पाणिन ने अधाध्यायी ४।२।११०, १११ में पाराशये और फर्मन्द प्रोक्त भिचुसूत्रों का साचात उल्लेख किया है। पाराशरी भिच्नओं और ब्राह्मणों के पारशरिक विरोध का उल्लेख हर्पचरित उच्छ्वाम में मिलता है। भिचुसूत्र से यहां किस प्रकार के ग्रन्थों का ग्रह्ण अभिप्रेत हैं यह अज्ञात है। कई विद्वान् भिचुसूत्र का अर्थ वेदान्त विषयक सूत्र करते हैं, अन्य इसे सांस्थान्य के प्राचीन सूत्र मानते हैं। सांस्थाचार्य पश्चरिख आदि के लिये भिच्न पद का व्यवहार देखा जाता है। हमारा विचार है यहां भिचुसूत्र से उन ग्रन्थों का ग्रहण होना चाहिये जिनमें भिचुओं के रहन सहन व्यवहार आदि के नियमों का विधान हो। सम्भव है इन्हीं प्राचीन भिचुसूत्रों के आधार पर बौद्ध भिच्नों के नियम बने हों। भिचुओं की जीविका-साथन "भिक्सा" पर लिखे गये ग्रन्थ का संकेत अष्टाध्यायी ४।३।७७ के ऋगयनादि गण में मिलता है।

नटसूत्र—अष्टाध्यायी ४।२।११०, १११ में शिलाली और कृशाश्व प्रोक्त नट-सूत्रों का निर्देश उपलब्ध होता है। काशिका के अनुसार नटसम्बन्धी किसी आगम का उल्लेख अष्टाध्यायी ४।२।११९ में मिलता है। अमरकोश २।१०।१२ में नटों के शैलालिन, शैलूष, जायाजीव, कृशाश्विन और भरत

१. 'ं नैमित्तिकमौहूर्तिकव्यक्षनां । १।१३॥ २. पाराशर्यशिला-बिभ्यां भिद्धनयस्त्रयोः, कर्मन्दकृशाश्वादिनिः । ३. पृष्ठ यही, टि॰ २।

पर्याय लिखे हैं। शैलूष पद यजुः संहिता २०१६ में भी मिलता है। सम्भवतः ये नटसूत्र भरतनाटयशास्त्र जैसे नाटयशास्त्रविषयक ग्रन्थ रहे होंगे।

१६—इतिहास पुराण्याणिन ने प्रोक्ताधिकार के प्रकरण में इन का निर्देश नहीं किया। चान्द्र व्याकरण ३।१।७१ की वृत्ति और भोजदेव-विरचित सरस्वतीकण्ठाभरण ४।३।२९ की हृदयहारिणी टीका में 'कल्ये' का प्रत्युदाहरण "काश्यपीया पुराण्यसंहिता" दिया है। पाणिनि द्वारा निर्दिष्ठ काश्यपप्रोक्त कल्य, व्याकरण् और छन्दः शास्त्र का निर्देश हम पूर्व कर चृके हैं।

इतिहासान्तर्गत महाभारत का साचात् उल्लेख पाणिन ने अष्टाध्यायी ६।२।३८ में किया है ।³ इस से स्पष्ट है कि पाणिन से पूर्व व्यास की भारत सहिता महाभारत का रूप धारण कर चुकी थी।

महाभारत से ज्ञात होता है कि उस समय इतिहास पुराण के अनेक ग्रन्थ विद्यमान थे। सम्प्रति उपलम्यमान पुराण तो आधुनिक हैं, परन्तु इन की प्राचीन ऐतिश्वसम्बन्धी सामग्री अवश्य प्राचीन पुराणों और इतिहासग्रन्थों से संकलित की गई है। पाणिनि के ''कृत'' प्रकरण से कुछ प्राचीन इतिहास-ग्रन्थों का ज्ञान होता है, उन का उल्लेख हम अगले प्रकरण में करेंगे।

११—ऋोक कान्य—महाभाष्य ४ । २ । ६५ में तित्तिरिप्रोक्त श्लोकों का उल्लेख मिलता है—तित्तिरिणा प्रोक्ताः ऋोका इति । तित्तिरि वैशम्ययन का ज्येष्ठ श्लाता और उसका शिष्य था। वैशम्ययन का दूसरा नाम चरक था। उसका चरक नाम उसके कुष्ठी (च्चरकी) हो जाने के कारण प्रसिद्ध हुआ था। इसी चरक द्वारा प्रोक्त चारक ऋोकों ना निर्देश काशिकावृत्ति ४।३।१०७ तथा अभिनव शाकटायन व्याकरण की चिन्तामणितृत्ति ३।१।१७१ में मिलता है। सायण ने माधवीया धातुवृत्ति में उखप्रोक्त ऋोखीय श्लोकों का उल्लेख किया है। पाणिनि ने अष्टाध्यायी ४।३।१०२ में तित्तिरि और उख का साचात् निर्देश किया है। चरक का

१. महान् ब्रीखपराह्मगृशीश्वासजाबालभारभारतहैलिहिलरौरवप्रवृद्धोषु ।

२. पं॰ भगवहतजी विरचित वैदिक वाक्स्मय का इतिहास भाग १, पृष्ठ २८१, द्वि॰ सं॰ । ३. द्र॰ हमारा 'तुष्कृताय चरकाचार्यम् मन्त्र पर विचार' नामक निवन्ध । ४. काशी संस्क॰ पृष्ठ ५६ । ५. तिचिरिवरतन्तुख्यिहकोखाच्छ्रण् ।

उल्लेख अष्टाध्यायी ४।३।१०७ में मिलता है। काशिका २।४। २१ में वाल्मीकि द्वारा निर्मित श्लोकों का निर्देश मिलता है। सरस्वतीकण्ठाभरण ४।३।२२७ की हृदयहारिएगी टीका में पिप्पलाद्घोक्त ऋगेकों का उल्लेख है।

र्थ-- आयुर्वेद--पाणिनि ने आयुर्वेद के किसी ग्रन्थ का साक्षात् निर्देश नहीं किया, परन्तु गरापाठ ४।४।६० तथा ४।४। १०२ में आयुर्वेद पद पढा है। आयुर्वेद के कौमारभृत्य तन्त्र की एकमात्र उपलब्ध काश्यपसंहिता के प्रवक्ता भगवान काश्यप के कलासूत्र का उल्लेख पाणिनि ने अष्टाध्यायी ४।३।१०३ में किया है और व्या हर्ण का अष्टाध्यायी १।२।२५ में । शल्यतन्त्र की सुश्रत संहिता पाणिनि से प्राचीन है। काशिका ६।२।६१ के "भार्यासौश्रतः" उदाहरण में सूश्रतापत्यों का उल्लेख है। चरक की मूल अभिवेश संहिता के प्रवक्ता अभिवेश का नाम गर्गादिगरा में पढ़ा है। रसतन्त्र-प्रणेता आचार्य व्याडि<sup>४</sup> स्वयं पाणिनि का सम्बन्धी है। अनेक विद्वान् इसे पाणिनि के मामा का पुत्र=ममेरा भाई मानते हैं। परन्तु हमारा विचार है यह पाणिनि का मामा था, यह हम पूर्व विस्तार से लिख चके हैं।

१६-१७-- पदपाठ कमपाठ-- पाणिनि ने उक्थादिगण में तीन पद एक साथ पढ़े हैं—संहिता, पद, कम । इस साहचर्य से विदित होता है यहां पठित 'पद' और 'कम' शब्द निश्चय ही वेद के पदपाठ और कमपाठ के वाचक हैं। ऋग्वेद के शाकल्य-प्रोक्त पदपाठ के कुछ विशेष नियमों का निर्देश पाणिनि ने "सम्बुद्धी शाकल्यस्येतावनार्षे, उत्र ऊँ" सूत्री में किया है। शाकल्य के पदपाठ की एक भूल यास्क ने अपने निरुक्त में दर्शाई है। पत जलि ने महाभाष्य १।४। ५४ में शाकल्यकृत [पद] संहिता का निर्देश किया है।

 १. कठचरकाल्लुक् ।
 २. पूर्व पृष्ठ १४५ ।
 ३. ग्रष्टा॰ ४ । १ । १०५ ॥
 ४. देखो संग्रहकार व्यादि नामक अगला **श्र**ध्याय । ५. पूर्व पृष्ठ १७६ । ६. ग्रष्टा०४ | २ | ६० || ७. ग्रष्टा॰ १।१।१६,१७॥ ८. वायः-वा इति च य इति च चकार शाकल्यः, उदात्तं विवमाख्यातमभविष्यदससमाप्तश्चार्थः । ६ । २८ ॥

६ शाकल्येन सकृतां सहितामन निशम्य देवः प्रावर्षत ।

महाभारत शान्तिपर्व ३४२। १०३, १०४ से जात होता है कि आचार्य गालव ने बेद की किसी संहिता का सर्वप्रथम कमपाठ रचा था। अनुक्पातिशास्य ११। ६५ में इसे बारुव्य पाश्वाल के नाम से स्मरण किया है। वात्स्यायन कामसूत्र ११९१० में इसे कामशास्त्र-प्रणेता कहा है। गालवप्रोक्त शिक्षा, वयाकरण और निरुक्त का निर्देश हम पूर्व कर चुके हैं।

१८-२१-- वास्तुविद्या, [ न ] ज्ञत्रविद्या, उत्पाद ( उत्पात ), निमित्त विद्यात्रों के व्याख्यान ग्रन्थों का ज्ञान गरापाठ ४। ३। ७३ से होता है।

वास्तुविद्या—इस के अन्तर्गत प्रासाद-भवन तथा नगर आदि निर्माण् के निर्देशक ग्रन्थों का अन्तर्भाव होता है। मत्स्यपुराण् अ० २५१ में अठारह वास्तुशास्त्रोपदेशकों का वर्णन मिलता है। ये सभी पाणिनि से पूर्ववर्ती हैं।

श्रद्भविद्या — इसे सामुद्रिकशास्त्र भी कहते हैं। शतपथ = 1 ४ । ४ । ३ में पुरायलच्मीक का निर्देश मिलता है। महाभाष्य ३ । २ । ४२ में जायाझ तिलकालक और पतिझी पाणिरेखा का निर्देश है। कौटित्य अर्थशास्त्र १ । ११, १२ में अङ्गविद्या में निपुण गूढ पुरुषों का उल्लेख किया है। मनु ६ । ४० में अङ्गविद्या से जीविकार्जन का निषेध किया है। \*

[ न ] च्चित्रविद्या—यद्यि गरापाठ ४। ३। ७२ में च्चित्रविद्या ही पाठ है तथापि मनुस्मृति ६। ५० के पूर्वार्घ में इसी गणपाठ में पठित अन्य शब्दों के साथ नक्षत्रविद्या का उल्लेख मिलता है। मनु का वचन इस प्रकार है—

न चोत्पातनिमित्ताभ्यां न नत्तत्राङ्गविद्यया । नानुशासनवादाभ्यां भिक्षां लिप्सेत् कर्हिचित् ॥

इस श्लोक से स्पष्ट है कि गणपाठ में **चत्रविद्या** के स्थान में **नचत्रविद्या** पाठ ही उपयुक्त है।

१. पूर्व पृष्ठ १५०, टि०४। २. पूर्व पृष्ठ १५२ टि०३ ॥

३. पूर्व पृष्ठ १५२ टि॰ ६। ४. पूर्व पृष्ठ १५२।

પ્. વર્વ ગ્રુષ્ઠ ૧૫,૧ ૧ દ. પૂર્વ ગ્રુષ્ઠ ૧૫,૨ ૧

७ द्र० त्रागे उद्धियमाण मनुबचन ।

२२-२६-सर्पविद्या, वायसिवद्या, धर्मविद्या, गोलक्षण, प्रश्वलक्षण-महाभाष्य ४। २। ६० में सर्पविद्या, वायसिवद्या, धर्मविद्या, गोलक्षण और अश्वलक्षण के अध्येता और वेत्ताओं का उल्लेख है। अतः उस समय इन विद्याओं के ग्रन्थ अवश्य विद्याना रहे होंगे। वायसिवद्या का अभिप्राय पद्मि-शास्त्र है। इमे वयोविद्या भी कहा जाता है।

#### ३----उपज्ञात

उपज्ञात वह कहाता है जो ग्रन्थकार की अपनी सूझ हो। काशिका आदि वृत्तिग्रन्थों में ''उपज्ञात''' के निम्न उदाहरण दिये हैं—

पाणिनीयमकालकं व्याकरणम् । काशकृत्क्वं गुरुलाघवम् । श्रापिशलं पुष्करणम् ।

काशिका ६ । २ । १४ में -- "ऋाषिशल्युपक्षं गुरुलावम्, व्याडश्रुपक्षं दुष्करणम्" उदाहरण दिथे हैं ।

सरस्वतीकण्ठामरश् (४।३।२४४,२४४) की हृदयहारिणी वृत्ति में—"चान्द्रमसंज्ञकं व्याकरण्यम्, काशकृत्सनं गुरुलाधव्यम्, श्रापिशल-मान्तःकरण्यम्" पाठ मिलता है।

इन उदाहरणों में पाणिनि, काशकृत्स, आपिशनि, व्यािड और चन्द्रगोमी के व्याकरणों का उल्लेख है। चन्द्रोपज्ञ व्याकरण पाणिनि से अर्वाचीन है। उपर्युक्त उदाहरणों की पारस्थरिक तुलना से व्यक्त है कि इन का पाठ अशुद्ध है। पाणिनि के विषय में सब का मत एक जैसा है। इस से स्पष्ट है कि पाणिनि ने सब से पूर्व स्वर्मात से कालाधिकाररहित व्याकरण रचा। इन व्याकरणों में अकालकत्व आदि अंश ही पाणिनि आदि के स्वोपज्ञ अंश हैं।

इन व्याकरणों के अतिरिक्त और भी बहुत से उपज्ञात ग्रन्थ पाणिनि के काल में विद्यामान रहे होंगे।

#### ४---कृत

कृत ग्रन्थों का उल्लेख पाणिनि ने दो स्थानों पर किया है — 'ऋधिकृत्य कृते ग्रन्थे'' और "कृते ग्रन्थे" । प्रथम सूत्र के उदाहरण काशिकाकार

१. ऋष्टा० ४ । ३ । ११५ ॥

२. ऋा∘ ४ । ३ । ८७ ॥

३. ऋषा० ४। ३। ११६॥

ने "सौभद्र:, गौरिमित्र:, यायात:," दिये हैं। इन का अर्थ है-सुभद्रा गौरिमित्र और ययाति के विषय में लिखे गए ग्रन्थ। महाभाष्यकार ने 'यवक्रीत, प्रियङ्ग्' और 'ययाति' के विषय में लिखे गये ''<mark>यावक्रीत प्रेयङ्गव</mark> यायातिक''' आख्यानग्रन्थों का उल्लेख किया है। पाणिनि ने ''शिशुक्रन्द-यमसभद्वन्द्रेन्द्रजननादिभ्यश्छः" में शिशुक्रन्द=बच्चें का रोना यमसभा, द्वन्द्रसमास = श्रक्किकाश्यप, श्येनकपोत अौर इन्द्रजनन=इन्द्र की उत्पत्ति तथा आदि शब्द से प्रचन्नागमन आदि विषयों के ग्रन्थों का निर्देश किया है । वार्तिककार ने "लुवाख्यायिकाभ्यो बहुत्तम्" और ''देवासुरादिभ्यः प्रतिषेध:" वार्तिकों:से अनेक कृत ग्रन्थों की ओर संकेत किया है। पतश्वलि ने प्रथम वार्तिक के उदाहरण "वासवदत्ता, सुमनोत्तरा" और प्रत्युदाहरण "मैमरथी" तथा द्वितीय वार्तिक के उदाहरण "दैवासुरम्, राक्षोसुरम्'' दिये हैं।

श्होक, काव्य-काशिकाकार ने "कृते ग्रन्थे" सूत्र के उदाहरण "वाररुचाः श्लोकाः, हैकुपादो प्रन्थः, भौकुराटो प्रन्थः, जालुकः" दिये हैं। इन में कौनसा ग्रन्य पाणिनि से प्राचीन है, यह अज्ञात है। वररुचिकृत श्लोक निश्चय ही पाणिनि से अर्वाचीन हैं। यह वररुचि वार्तिककार कात्यायन है। पतः जलि ने महाभाष्य ४।३।१०१ में 'वाररुच काट्य' का निर्देश किया है। जैन शाकटायन की लघुवृत्ति ३।१।१८६ में "वार**रुचानि वाक्यानि**" पाठ छपा है, वह पाठ अशुद्ध है । वहां शुद्ध पाठ "वाररुचानि काव्यानि" होना चाहिए। जल्हण की सूक्तिमुक्तावली में राजशेखर का निम्न श्लोक उद्भवत है-

यथार्थतां कथं नाम्नि माभृदु वरक्चेरिह। व्यधत्त कराठाभरणं यः सदारोहरणित्रयः ॥ कृष्णचरित की प्रस्तावनान्तर्गत मुनिकविवर्णन में लिखा है-

१. यावकीत श्रौर यायात श्राख्यान महाभारत में भी हैं।

३. सम्भवतः इस में कृष्ण के जन्म समय रोने २. ऋष्टा० ४।३।८८॥ ४. श्येनकपोतीय श्राख्यान श्रौर पहरेदारों के जागने का श्राख्यान हो। महाभारत वन पर्व ऋ० १३१ में द्रष्टव्य । ५. महामाष्य ४ । ३ । ८८ ॥

६. महाभाष्य ४ । ३ । ८८ ॥ ७. सुमनोत्तर की कहानी बौद्ध वास्पय में भी प्रसिद्ध है।

<sup>5.</sup> आष्टा० ४।३।११६ II

# यः स्वर्गारोह्न्एं कृत्वा स्वर्गमानीतवान् भुवि । कान्येन कचिरेशैव स्वातो वररुचिः कविः ॥

इस श्लोर्क से प्रतीत होता है कि पूर्वोद्द्यृत राजशेखरीय श्लोक के चतुर्थ चरण का पाठ अशुद्ध है। वहां "सदारोहणप्रियः" के स्थान में "स्वर्गारोहणप्रियः" पाठ होना चाहिये।

महाभाष्य के प्रथमाहिक में पत जलि ने भ्राजसंज्ञक श्लोकों का उल्लेख किया है और तदस्तर्गत निम्न श्लोक वहां पढ़ा है—

यस्तु प्रयुङ्के कुशलो विशेषे शन्दान् यथावदु व्यवद्वारकाले । सोऽनन्तमाप्नोति जयं परत्र वाग्योगविद् दुष्यति चापशन्दैः ॥

कैयट आदि टीकाकारों के मतानुसार भ्राजसंज्ञक श्लोक कात्यायन विरचित हैं।

पाणिन ने स्वयं "क्रःश्वयतीविजयं" नामक एक महाकाव्य रचा या । इसका दूसरा नाम "पातालविजयं" है । इस महाकाव्य में न्यूनातिन्यून १८ सर्ग थे । पाश्चात्य तथा तदनुगामी भारतीय विद्वान् जाम्बवतीविजय को सूत्रकार पाणिनि विरचित नहीं मानते, परन्तु यह ठीक नहीं है । भारतीय प्राचीन परम्परा के अनुसार यह काव्य व्याकरणप्रवक्ता महामुनि पाणिनि विरचित ही है । इस काव्य के विषय में हम ने विस्तार से इसी ग्रन्थ के ३० वें अध्याय में लिखा है । र

महाभारत जैसे बृहत्काव्य का साचात् निर्देश पाणिनि ने ६।२।३८ में किया है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

ऋतुष्रनथ—पाणिनि ने "वसन्तादिभ्यष्ठक्" मूत्र में वसन्त आदि ऋतुओं पर लिखे गये ग्रन्थों के पठन-पाठन का उल्लेख किया है। वसन्तादि गण मे "वसन्त, वर्षा, हैमन्त, शरद्, शिशिर" का पाठ है। इस से स्पष्ट है कि इन सब ऋतुओं पर ग्रन्थ लिखे गये थे। सम्भव है ये काव्यग्रन्थ हों। कालिदासविरचित ऋतुसहार इन्हों प्राचीन ग्रन्थों के अनुकरण पर लिखा गया होगा।

१. वारबच काव्य के विषय में देखो इसी प्रन्य का भाग २, पृष्ठ ३७६ ।

२, भाग २, वृष्ठ ३७१–३७८ । इसी विषय में एक नई सूचना पूर्व वृष्ठ २२८ पर भी दी है। ३, पूर्व वृष्ठ २५३, टि०१। ४, ऋष्टा०४।२।६३॥

श्रनकमणी-श्रन्थ-अष्टाध्यायी के "सास्य देवता" प्रकरण से विदित होता है कि उस समय वैदिक मन्त्रों के देवतानिर्देशक ग्रन्थों की रचना हो चुकी थी। शौनक-कृत ऋग्वेद की ऋषि, देवता आदि की १० अनुक्रमणियां निश्चय ही पाणिनि से पूर्ववर्ती हैं। शौनक के शिष्य आश्वलायन और कात्यायन ने भी ऋग्वेद की सर्वानुकर्माण्यां रची हैं। आश्वलायन सर्वानु-क्रमणी इस समय प्राप्त नहीं है, परन्तु अथर्ववेद की सर्वानुक्रमणी में वह उद्दघृत है। यजुर्वेद की एक सर्वानुक्रमणी भी कत्यायन के नाम से प्रसिद्ध है, परन्तु वह अर्वाचीन अप्रामाणिक ग्रन्थ है।

संग्रह—दाजायण की प्रसिद्ध कृति संग्रह ग्रन्थ पाणिनि का समकालिक है। दाज्ञायरण का ही दसरा नाम व्याडि है। दाज्ञायरण पारिएनि का संबन्धी है, यह पत किल के ''दािचपुत्रस्य पाणिनेः''' वचन से स्पष्ट है । ऐतिहासिक विद्वान् दाज्ञायण को पाणिनि के मामा का पुत्र (ममेरा-भाई) मानते हैं, परन्तू हमारा विचार है कि दाक्षायण पाणिनि का मामा है। यह हम पाणिनि के प्रकरण में लिख चुके हैं। संग्रह नाम गणपाठ ४।२।६० में उपलब्ध होता है। कैयट आदि वैयाकरणों के मतानुसार संग्रह ग्रन्थ का परिमाण एक लच्न श्लोक था। महावैयाकरण भर्त हरि ने अपनी महाभाष्य-दीपिका में लिखा है कि संग्रह में १४ सहस्र पदार्थों की परीक्षा है। भर्त हरि के शब्द इस प्रकार हैं—"चतुर्दशसहस्राणि वस्तुनि श्रस्मिन संग्रहंग्रन्थे (परीक्तितानि)।

इतिहास, पुराण, आख्यान, आख्यायिका और कथा ग्रन्थों का पाणिनीय अष्टाध्यायी में साक्षात् उल्लेख नहीं मिलता, परन्तु पूर्वनिर्दिष्ट ''श्रधिकृत्य कृते ग्रन्थे" सूत्र तथा "लुबाल्यायिकाभ्यो बहुलम्" देवासुरादिभ्यः प्रतिषेधः" और "ऋाख्यानाख्यायिकेतिहासपुराखेभ्यश्च" वार्तिकों में

१. ऋषा० ४ । २ । २४-३५ ॥

२. ऋषिदैवतछन्दांस्याश्वलायनानुक्रमानुसारेखानुक्रमिष्यामः । पृष्ठ १७८ ।

३. 'दयानन्द सन्देश' मार्च सन् १६३६, पृष्ठ ३०। तथा वैदिकनिबन्धमाला। मेरा यह ग्रन्थ शीव प्रकाश्चित होगा। ४. महाभाष्य १।१।२०॥

प्र. पूर्व पृष्ठ १७**६** ।

६. हमारा हस्तलेख प्रष्ठ २६। ひ. 刻刻 0 8 1 3 1 5 0 1 ८. महाभाष्य ४ । ३ । ८७ ॥

६. महाभाष्य ४। ३।८७॥

१०. महाभाष्य ४ । २ । ६० ॥

इन विषयों के अनेक ग्रन्थों की ओर संकेत विद्यमान है। काश्यपप्रोक्त षुराणसंहिता का निर्देश हम पूर्व कर चुके हैं। "कथादिश्यष्टक्" सूत्र में कथासबन्धी ग्रन्थों की ओर संकेत है। उसके अनुसार कथा में चतुर व्यक्ति के लिये "किथिक" शब्द का व्यवहार होता है। जैन कथाएं प्रायः इन्हीं प्राचीन कथा-ग्रन्थों के अनुकरण पर रची गई हैं।

#### ५--व्याख्यान

पाणिनि की अष्टाध्यायी ४।३।६६-७३ में "तस्य व्याख्यानः" का प्रकरण है। इस प्रकरण में अनेक व्याख्यानग्रन्थों का निर्देश है।हम काशिकावृत्ति में दिए गए उदाहरण नीचे उद्गधृत करते हैं—

सूत्र ४।३।६६, ६७—सीपः, तैङः, षात्वगात्विकम्, नातानतिकम्।

सूत्र ४।३।६८ — ऋाब्रिष्टोक्षिकः, वाजपेयिकः, राजस्**यिकः, पाक**-यक्षिकः, नावयक्षिकः, एःश्रोदनिकः, दाशौदनिकः।

सूत्र ४। ३। ७०--वौरोडाशिकः, पुरोडाशिकः।

सूत्र ४ २ ३ । ७१ — ऐप्रिक, पाग्रुकः, चातुर्होमिकः, पाञ्चहोतृकः, ब्राह्मिणिकः, श्रार्चिकः ( ब्राह्मण् और ऋचाओं के व्याख्यान ), प्राथमिकः, श्राध्वरिकः, पौरश्चरिणिकः ।

सूत्र ४।३।७३ में —ऋगयनादि गरा पढ़ा है उस में निम्न शब्द हैं, जिन से व्याख्यान अर्थ में प्रत्यय होता है—

न्रप्तगयन, पदव्याख्यान, छुन्दोमान, छुन्दोमाना, छुन्दोविचिति, न्याय, पुनरुक्त, व्याकरण, निगम, वास्तुविद्या, [ न ]च्चत्रविद्या, उत्पात, उत्पाद, संवत्सर, मुद्दर्त, निमित्त, उपनिषद्, शिद्या ।

इस गण् से स्पष्ट है कि पाणिनि के काल में इन विषयों के व्याख्यान ग्रन्थ अवश्य विद्यमान थे।

हमने इस लेख में पारिएनीय शब्दानुशासन के आधार पर जितने ग्रन्थों के नाम सङ्कलित किए हैं, वे उस उस विषय के उदाहररएमात्र हैं। इनके अतिरिक्त अनेक ऐसे ग्रन्थ भी उस समय विद्यमान रहे होंगे, जिन का पाणिनीय शब्दानुशासन में उल्लेल नहीं है। इतने से अनुमान किया जा सकता है कि पाणिनि के समय में संस्कृत का वाङ्मय कितना विशाल था।

# प्रो० बलदेव उपाध्याय की भूर्ले

प्रो॰ बलदेव उपाध्याय एम. ए. हिन्दू विश्वविद्यालय काशी का इसी विषय का एक लेख "प्रोमी ऋभिनन्दन प्रन्थ" के पृष्ठ ३७२—३७६ तक छुपा है उस में अनेक भूलें हैं। उन में से कतिपय भूलों का दिग्दर्शन हम नीचे कराते हैं—

१. पृष्ठ ३७४ लिखा है—''पाणिनि ने ग्रन्थ अर्थ में उपनिषद्भ शब्द का व्यवहार नहीं किया।''

उपनिषद् शब्द ग्रन्थिवशेष के अर्थ में "ऋगयनादिभ्यश्च" सूत्र के ऋगयनादि गण में पढ़ा है। वहां "तस्य व्याख्यानः" का प्रकरण होने से पाणिनि ने न केवल उपनिषद् का उल्लेख किया है, अपितु उनके व्याख्यान= टीकाग्रन्थों का भी निर्देश किया है।

२. पृष्ठ ३७४ में लिखा है—''पाणिनि के फुफेरे भाई संग्रकार व्याडिं ''''।'

महाभाष्य १।४। २० में पाणिनि को "दात्तीपुत्र" कहा है, अतः दात्तायण अर्थात् व्याडि पाणिनि के मामा का पुत्र (ममेरा भाई) हो सकता है, न कि फुफेरा। वस्तुतः दाक्षायण व्याडि,पाणिनि का मामा था, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

३. पृष्ठ ३७६ में लिखा है—''इन में ऋक्प्रातिशाख्य का रचयिता शाकत्य का नाम अतिप्रसिद्ध है।''

उपलब्ध ऋक्प्रातिशाख्य का रचयिता शाकल्य नहीं है, अपितु आचार्य शौनक है। शाकल्य प्रातिशाख्य किसी प्राचीन ग्रन्थ में विंग्रित भी नहीं है।

४. पृष्ठ ३७६ में—''सुनाग'' को ''शौनग'' लिखा है।

४. पृष्ठ ३७६ में लिखा है—'पत जिल ने '' कुणि का उल्लेख किया है।' महाभाष्य में कुणि का नाम कहीं नहीं मिलता। हां महाभाष्य १।१।७४

१. श्रष्टा० ४।३।७३॥

के "पड़् प्राचां देशे शैषिकेषु" वार्त्तिक पर कैयट ने लिखा है— "भाष्यकारस्तु कुणिदर्शनमशिश्रियत्"। अर्थात् भाष्यकार ने कुणि के मत का आश्रयण किया है।

६. पृष्ट ३७६ में लिखा है—"४। २। ६५ के ऊपर काशिका वृत्ति से व्याघ्रपद और काशकृत्स्न नामक व्याकरण के आचार्यों का पता चलता है।"

काशिका ४। २। ६४ में 'उदाहरण है—"दशका वैयाघपदीया:।" इस में विश्वत वैयाघपदीय व्याकरण के प्रवक्ता का नाम 'वैयाघपदा' था, व्याघपद नहीं। व्याघपद से प्रोक्त अर्थ में तद्वित प्रत्यय हो कर वैयाघपदीय शब्द उपपन्न नहीं होता, व्याघपदीय होगा।

प्रो॰ बलदेव उपाध्याय के लेख की कुछ भूलें हमने उत्पर दर्शाई हैं। इसी प्रकार की अनेक भूलें उनके लेख में विद्यमान हैं।

अगले अध्याय में हम संग्रहुकार व्याडि का वर्णन करेंगे।



# सातवां ऋध्याय

# संग्रकार व्याडि ( २८०० वि० पूर्व )

आचार्य व्याडि अपर नाम दाचायण ने संग्रह नाम का एक ग्रन्य रचा था। वह पाणिनीय व्याकरण पर था, ऐसी पाणिनीय वैयाकरणों की घारणा है। महाराज समुद्रगुप्त ने भी व्याडि को "दाच्चिपुनवचोव्याख्या-पद्धः" लिखा है। संग्रह पद पाणिनीय गणपाठ ४। २। ६० में उपलब्ध होता है। यदि वह प्रचिप्त न हो तो म्यनना होगा कि संग्रह पाणिनीय शब्दानुशासन पर नहीं था, अथवा सम्भव है संग्रह नाम के कई ग्रन्थ रहे हों। पत्वालि ने महाभाष्य के प्रारम्भ में संग्रह का उल्लेख किया है, वौर महाभाष्य २। ३। ६६ में संग्रह को दाचायण की कृति कहा है।

### परिचय

पर्याय—पुरुषोत्तमदेव ने त्रिकाराड-रोष में व्याडि के विन्ध्यस्थ, नन्दिनीसुत और मेघावी तीन पर्याय लिखे हैं।

विन्ध्यस्थ-आचार्य हेमचन्द्र इस का पाठान्तर विन्ध्यवासी वोर केशव विन्ध्यनिवासी लिखता है। अर्थ तीनों का एक है। एक विन्ध्य-

संग्रह का लक्त्या—विस्तरेणोपदिष्टानामर्थानां स्वाग्नाध्ययोः । निवन्त्रो यः समासेन संग्रह तं विदुर्वाचाः । भरतनाट्य ० ६ । ६ ॥

२. संप्रहो व्याडिकृतो लक्ष्मसंयो प्रन्यः । महाभाष्यप्रदीपोद्योत, निर्यायसागर संस्कृ पृष्ठ ५५ । तथा इसी पृष्ठ ( २६३ ) की तीसरी टिप्पणी ।

३. संप्रहोऽप्यस्यैव शास्त्रस्यैकदेशः । महाभाष्यदीपिका भर्तृहरिकृत, हस्तलेख पृष्ठ ३०। इह पुरा पाणिनीयेऽस्मिन् व्याकरणे व्याड्युपरचितं लक्ष्प्रन्यपरिमाणं संप्रहा-भिषानं निवन्षमासीत् । पुण्यराजकृत वाक्यपदीयटीका काशी संस्क॰ पृष्ठ ३८३।

४. कृष्णचरित, मृनिकविवर्णन, श्लोक १६।

५. संग्रह एतत् प्राधान्येन परीच्चितम्। .....संग्रहे तावत् कार्यप्रतिद्वन्द्व-मावान्मन्यामहे .....। प्र. १, पाद १, ब्रा० १।। ६. शोमना खळु दाच्चाययास्य संग्रहस्य कृतिः। ७. श्राभिवानचिन्तामिया, मर्थकायड ५१६, पृष्ठ ३४०। ६. शब्दकल्पद्रम्, पृष्ठ ६३।

वासी सांख्याचार्य सांख्यकारिका की युक्तिदीपिका टीका में बहुधा उद्गृष्टत है। किसी विन्ध्यवासी ने वसुबन्धु के गुरु बुद्धमित्र को बाद में पराजित किया था। वह विन्ध्यवासी:विक्रम का समकालिक था। व

नन्दिनीसुत—इस नाम का उल्लेख कोशग्रन्थों से अन्यत्र हमें नहीं मिला।

मेधावी—भामह अलङ्कार शास्त्र २।४०, ८८ में किसी अलङ्कार शास्त्र-प्रवक्ता मेधावी को उद्गध्त करता है।

इन पर्यायों में व्याडि के प्रसिद्धतम दान्नायण नाम उल्लेख नहीं है। अतः प्रतीत होता है हेम, केशव और पुरुषोत्तमदेव के लिखे हुए पर्याय प्राचीन व्याडि के नहीं हैं। व्याडि नाम-के कई व्यक्ति हुए हैं, यह हम अनुपद लिखेंगे।

ब्याडि —वैयाकरण व्याडि आचार्य का उल्लेख: ऋक्प्रातिशास्य, महाभाष्य, काशिकावृत्ति और भाषावृत्ति आदि अनेक ग्रन्थों में मिलता है।

च्याडि पद का श्रर्थ-धातुवृत्तिकार सायण व्याडि पद का अर्थ इस प्रकार करता है-

त्रडो वृश्चिकसाङ्गृतम्, तेन च तैच्एयं त्रक्ष्यते, विशिष्टो-ऽडस्तैक्ष्यमस्य व्यडः, तस्यापत्यं व्याडिः । त्रत इज्, खागतादीनां चेति वृद्धिप्रतिषेधेजागमयोनिषेधः ।

श्रनेक व्यांडि —व्यांडि नाम के अनेक आचार्य हुए हैं। प्राचीन व्यांडि संग्रह ग्रन्थ का रचयिता है। इसका उझेख ऋक्प्रांतिशास्य आदि

१. पृष्ठ पंकि—४; ७ । १०८; ७, १०, ११, १२, १३ । १४४ १२० । १४८; १० । २० पं० भगवदत्त्रजी कृत मारतवर्ष का बृहद् इतिहास, द्वि० संस्क०, पृष्ठ ३३७ । ३० वही, पृष्ठ ३३७ । ४० २ । २३ । २८ ॥ ६ । ४६ ॥ १३ । ३१. ३७ ॥ ५० ग्रापिशलपाियानीयव्याडीयगौतमीयाः । ६ । २ । ३६ ॥ द्वव्याभियान व्याडिः । १ । २ । ६४ ॥ ६० पूर्व पृष्ठ १३० । ७० इका यापमर्व्यवान व्याडिगालवयोरिति वक्तव्यत् ।

८, धातुकृति पृष्ठ ८२, काशी संस्क० । तुलना करो—काशिका ७ । ३ । ७ ।।
प्रक्रिया कौ० पूर्वार्ध, पृष्ठ ६१४ । गग्रारकमहोदधि पृष्ठ ३६ ।।

अनेक प्राचीन ग्रन्थों में मिलता है। एक व्याडि कोशकार है। इसके कोश के अनेक उद्धरण कोशग्रन्थों की टीकाओं में उपलब्ध होते हैं। आचार्य हेमचन्द्र के निर्देशानुसार व्याडि के कोश में २४ बौद्ध जातकों के नाम मिलते हैं। अतः यह महात्मा बुद्ध से उत्तरवर्ती है, यह स्पष्ट है। प्रसिद्ध मुसलमान यात्री अल्बेरूनी ने एक रसज्ञ व्याडि का उख्लेख किया है।

दाचायग्—इस नाम का उल्लेख महाभाष्य २।३।६६ में मिलता है। मैत्रायणी संहिता १।८।९ में दाक्षायणों का निर्देश है।

दर्शपौणमास की आवृत्तिरूप इष्टि भी दात्तायण इष्टि कहाती है। क्या इस इष्टि का इस दात्ति अथवा दात्तायण से कुछ सम्बन्ध है ?

दान्ति—वामन ने काशिका ६।२।६९ में इस नाम का उक्केल किया है। $^{*}$  मत्स्य पुराण १९४। २४ में दान्ति गोत्र का निर्देश उपलब्ध होता है। $^{*}$ 

यद्यपि दाचि और दाक्षायण नामों में गोत्र और युव प्रत्यय के भेद से अर्थ की विभिन्नता प्रतीत होती है, तथापि पाणिन और पाणिनि, तथा काशकृत्स्न और काशकृत्स्न आदि के समान दोनों नाम एक ही व्यक्ति के हैं। इसकी षुष्टि काशिका ४।१।१७ के "तत्र भवान् दाच्चायणः, दाच्चिवीं" उदाहरण से होती है।

वंश — व्याडि नाम से इसके पिता का नाम व्यड प्रतीत होता है। माता का नाम अज्ञात है। दाक्षि और दाक्षायण नामों से इस वंश के मूल पुरुष का नाम 'दत्त्त' विदित होता है। मत्स्य पुराण १९४। २४ में दात्ति को अङ्गिरा वंश का कहा है। न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि के लेखानुसार व्याडि दाक्षायण का जन्म ब्राह्मण कुल में हुआ था। <sup>६</sup>

स्वसा—पाणिनि ने क्रौडचादि गण में व्याडि का निर्देश किया है उसके अनुसार उसकी किसी भगिनी का नाम 'व्याडचा' प्रतीत होता है। इसका उल्लेख अन्यत्र नहीं मिलता। पाणिनि की माता का नाम दान्नी था,

१. ग्रमिधानचिन्तामिण, देवकागड, स्रोक १४७ की टीका, पृष्ठ १००, १०१॥

२. पृष्ठ २६३ टि॰ ६। ३. एतद्ध सम वा स्त्राहुर्दाचायणास्तन्त्रस्यमञ्चद्ध् गामन्वन्यावर्तर्थेति । ४. कुमारीदाद्धाः । ५. कवितरः स्वस्तितरो दाद्धिः शक्तिः पतञ्जलिः । ६. ब्राह्मण्योत्रप्रतिवेधादिह् न भवति—दाद्धायण् इति । न्यास २ । ४ । ५८, पृष्ठ ४७० । ७. ब्राष्ट्रा० ४ । १ । ८० ॥

यह हम पूर्व लिख चुके हैं। दक्षि और दक्षायण के एक होने पर वह व्याडि की बहिन होगी और पारिएनि उसका भानजा।

श्राचार्य — विकृतविक्षी नाम का एक लक्षण ग्रन्थ व्याडि-विरचित माना जाता है। उसके आरम्भ में शौनक को नमस्कार किया है। आर्ष ग्रन्थों में इस प्रकार नमस्कार की शैली उपलब्ध नहीं होता। अतः यह श्लोक प्रक्षिप्त होगा, वा यह ग्रन्थ किसी श्र्यांचीन व्याडि विरचित होगा, वा किसी ने व्याडि के नाम से इस ग्रन्थ की रचना की होगी। व्याडि शौनक का समकालिक है, शौनक ने अपने श्रव्यातिशाख्य में व्याडि का उल्लेख किया है। अतः सम्भव हो सकता है कि व्याडि ने शौनक से विद्याध्ययन किया हो। प्राचीन आचार्य अपने ग्रन्थों में अपने शिष्य के मत उद्दश्त करने में संकोच नहीं करते थे। कृष्ण द्वैपायन ने अपने शिष्य जैमिनि के अनेक मत अपने बह्मसूत्र में उद्दश्त किये हैं। ।

देश—पुरुषोत्तमदेव सादि ने व्याडि का एक पर्याय विन्ध्यस्थ= विन्ध्यवासी=विन्ध्यनिवासी लिखा है। तदनुसार यह विन्ध्य पर्वत का निवासी था। काशिका २।४।६० में "प्राचामिति किम्—दान्तिः पिता, दान्तायणः पुत्रः" लिखा है। पाणिनि पश्चिमोत्तर सीमान्त प्रदेश का रहने वाला था, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। अतः उसका सम्बन्धी दान्तायण् भी उसी के समीप का निवासी होगा। इस से भी प्रतीत होता है कि पुरुषोत्तमदेव के लिखे हुए व्याडि के पर्याय आर्षकालीन व्याडि के नहीं हैं। काशिका ४।१।१६० में दाक्षि को प्रागन्देशीय लिखा है। यह उस के पूर्वोक्त वचन से विरुद्ध है। हो सकता है दो दाक्षि रहे हों। अभिनव शाकटायन व्याकरण् २।४।११७ की चिन्तामणि वृत्ति में आङ्ग बाङ्ग प्राग्देशवासियों के साथ दान्ति पद पढ़ा है। वस्या यह दान्ति विन्ध्यस्थ हो सकता है?

दात्तायण देश—दाित्त वा दाक्षायणों का कुल बहुत विस्तृत और समृद्ध था, वह कुल जहां बसा हुआ था, वह स्थान (देश) दात्तक "

१. पूर्व पृष्ठ १७८। २. नत्वादी शौनकाचार्य गुरुं वन्दे महामुनिम्।

<sup>₹.</sup> १ | २ | २८, ३१ || ३ | २ | ४० || ३ | ४ | १८, ४०|| ४ | ३ | १२ ||

४. पूर्व पृष्ठ १२८ । ५. कचित्र भवस्येव —दाद्धिः ।

६. ऋज्ञबद्गतस्यः ऋाङ्गशङ्गदास्यः । 
●. दास्ति+ऋक, राजन्यादिभ्यो
युज्। ऋषा० ४ : २ । ५३ ॥

त्रौर दात्तायणभक्त के नाम से प्रसिद्ध था। काशिका ४।२।१४२ में "दात्तिपलद, दात्तिनगर, दात्तिप्राम," दात्तिद्धद, दात्तिकन्था" संज्ञक ग्रामों का उल्लेख है। काशिका के अनुसार ये ग्राम वाहिक=सतलज और सिन्धु के मध्य थे। काशिका ६।२।४ में "दात्तिघोष, दात्तिकट, दात्तिपल्वल, दात्तिद्धद, दात्तिबदरी, दात्त्यश्वत्थ, दात्तिशालमली, दात्तिपिक्सल, दािक्षिपिशक्क, दािक्षिप्रक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्तिप्रक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्षिप्यक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्षिप्यक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्षिप्यक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्षिप्रक्ष, दािक्

च्याि इशाला—पािर्णिन ने अष्टाध्यायी ६। २। ८६ के छात्र्यादिगण में व्यािड पद का निर्देश किया है, तद्तुसार शाला उत्तर पद होने पर "व्यािडशाला" पद आधुदात्त होता है। यहां शालाशब्द पाठशाला का वाचक है, यह हम आपिशािलशाला के प्रकरण में लिख चुके हैं। रें

व्याडिशाला की प्रसिद्धि—काशिका ६।२।६९ में लिखा है—

कुमारीदात्ताः । कुमार्यादिलाभकामाः दाच्यादिप्रोक्तानि शास्त्राण्य-धीयन्ते तचित्रध्यतां वा प्रतिपद्यन्ते त एवं ज्ञिप्यन्ते ।

अर्थात् जो कुमारी की प्राप्ति के लिए दािचप्रोक्त शास्त्र का अध्ययन करते हैं अथवा उस की शिष्यता स्वीकार करते हैं वे कुमारीदाच पद से आचिप्त किए जाते हैं।

पाणिनि के द्वारा ६।२।८६ में दािच्चशाला का निर्देश होने से तथा काशिका के उपर्युक्त उद्धरण से यह स्पष्ट है कि आचार्य व्याडि का विद्यालय उस समय अत्यन्त प्रसिद्धि को प्राप्त हो चुका था।

## व्याडि का वर्णन

महाराज समुद्रगुप्त ने अपने कृष्णचरित की प्रस्तावनान्तर्गत मुनिकवि-वर्णन में जिखा है—

- १. दाचि+भक्त, भौरिक्याद्येषुकार्यादिम्यो विघल्भकलौ । श्रष्टा० ४ । २ । ५४ ॥ २. दाचिग्रामः .....दाच्यादयो निवसन्ति यस्मिन् ग्रामे स तेषामिति व्यपदिश्यते । काशिका ६ । २ । ८४ ॥
- ३. पञ्चानां सिन्धुषष्ठानामन्तरं ये समाश्रिताः । वाहिका नाम ते देशाः ......। महाभारत कर्योपर्व, महाभाष्यप्रदीयोद्योत १ । १ । ७५ में उद्घृत ।
- ४. पूर्व पृष्ठ १३५। ५. तुलना करो—'म्रजर्घा यो न जानाति यो न जानानि वर्वरीः। म्रज्ञचीकमत् यो न जानाति तस्मै कन्या न दीयते' ॥ किंवदन्ती ।

रसाचार्यः कविव्यांडिः शब्दब्रह्मैकवाङमुनिः । दात्तिपुत्रवचोव्याख्यापद्धर्मीमांसकात्रशीः ॥ १६ ॥ बलचरितं कृत्वा यो जिगाय भारतं व्यासं च । महाकाव्यविनिर्माणे तन्मार्गस्य प्रदीपमिव ॥ १७ ॥

इन श्लोकों से विदित होता है कि संग्रहकार व्याडि दात्तीषुत्रवचन (अष्टाध्यायी) का व्याख्याता, रसाचार्य और श्रेष्ठ मीमांसक था। उसने बलरामचरित लिखकर व्यास और भारत को जीत लिया था, अर्थात् उसका बलचरित भारत से भी महा र्था।

रसाचार्य — कृष्णचरित के उपर्युक्त उद्धरण में व्याहि को रसाचार्य कहा है। वाग्भट्ट ने रसरक्समुच्य के आरम्भ में प्राचीन रसाचार्यों में व्याहि का उल्लेख किया है। पार्वतीषुत्र नित्यनाथसिद्ध-विरचित रसरत्र के वादिखण्ड उपदेश १ श्लोक ६६-७० में २७ प्राचीन रसाचार्यों के नाम लिखे हैं, उन में अब से प्रथम नाम "व्यालाचार्य" है। इन्ल का अभेद होने से सम्भव है यहां युद्धपाठ व्याडचाचार्य हो। रामराजा के रसरवप्रदीप में भी व्याहि का उल्लेख मिलता है। 3

गरुड पुराण में रसाचार्य व्याडि—पं० रामशंकर भट्टाचार्य ने रसाचार्य व्याडि का पौराणिक निर्देश शीर्षक एक टिप्पण वेदवाणी पत्रिका (काशी) के वर्ष १० अंक ६ (पृष्ठ २०) में प्रकाशित किया है। उस में गरुड पुराण पूर्वार्थ अ० ६९, श्लोक ३४-३७ उद्दश्त करके वताया है कि व्याडि का रसाचार्यस्व पुराण साहित्य में भी प्रसिद्ध है। वे श्लोक इस प्रकार हैं—

श्रादाय तत्सकलमेव ततोऽन्नभाग्डं जभ्वीरजातरसयोजनया विपक्तम् । घृष्टं ततो मृदुतनृकृतपिग्डमूलैः कुर्यात् यथेष्टमनुमौक्तिकमाशु विद्धम् ॥ ३४ ॥ मृहिलप्तमत्स्यपुटमध्यगतं तु कृत्वा पश्चात् पचेत् तनु ततश्च वितानयत्या ।

- १. इन्द्रदो गोगुखश्चैव काम्बलिब्योडिरेव च । १ । ३ ॥
- २. रसरबसमुचय में भी २७ रसाचार्यों का उल्लेख है।
- ३. कलायस्त्रिपुटः प्रोक्तः सतीलो वर्तुं लो मतः। हरेगु कण्टका श्रेयेति व्याहि-रिति भरतः। हिस्टी त्र्राफ दी इधिडयन मेडिशन, पृष्ठ ७५८, ७५६ उद्धृत।

दुग्धे ततः पयसि तं विपचेत् सुधायां
पकः ततोऽपि पयसा श्रचिचिक्कणेन ॥ ६६ ॥ शुद्धं ततो विमलवस्त्रनिधर्षणेन
स्यान्मोक्तिकं विपुलसदुगुणकान्तियुक्तम् ।

स्यान्माकिक विपुलसद्गुणकान्तियुक्तम् । व्याडिर्जगाद जगतां हि महाप्रभाव-

सिद्धो विदम्धहिततत्परया कृपालुः ॥ ३७ ॥ यहां ३५ वें श्लोक में रसयोजनया शब्द स्पष्ट है । ३७ वें में महाप्रभावसिद्ध शब्द भी रसशास्त्र का पारिभाषिक पद है ।

उपर्युक्त निर्देशों से स्पष्ट है कि आचार्य व्याडि रस≕पारद शास्त्र का विशिष्ट प्रवक्ता था।

नागार्जुन रसशास्त्र का उपज्ञाता नहीं—लोक में किवदन्ती है कि औषध रूप में रस=पारद के व्यवहार का उपज्ञाता बौद्ध विद्वान् नागार्जुन है। वस्तुतः यह मिथ्या भ्रम है। रसिचिकित्सा भी उतनी ही प्राचीन है जितनी औद्भिजचिकित्सा। चरक और सुश्रुत मुख्यतया औद्भिज और शत्य चिकित्सा के प्रतिपादक ग्रन्थ हैं। इसिलये उन में रसिचिकित्सा का विशेष उल्लेख नहीं मिलता। अग्निवेश आदि रसिचिकित्सा से परिचित नहीं थे, यह धारणा मिथ्या है। चरक चिकित्सास्थान अध्याय ७ में लिखा है—

## श्रेष्ठं गन्धकसंयोगात् सुवर्णमात्तिकप्रयोगाद्वा । सर्वव्याधिविनाशनमद्यात् कुष्ठी रसं च निगृहीतम् ।

चरक में इस के अतिरिक्त श्रन्य रसों का भी उल्लेख है। प्रो॰ क्तात्रेय अनन्त कुलकर्णी ने रसरत्रसमुचयटीका की भूमिका पृष्ठ २, ३ पर अन्य रसों का भी वर्णन दर्शाया है। कौटल्य अर्थशास्त्र अध्याय ३४ में सुवर्ण का एक भेद "रसाविद्ध"=पारद निर्मित बताया है।

वस्तुतः प्राचीन काल में एक एक विषय पर ग्रन्थ लिखने की परिपाटी थी। प्राचीन ग्रन्थकार स्वप्रतिपाद्यविषय से भिन्न विषय में हस्तक्षेप नहीं करते थे। इसलिये चरक सुश्रृत में रसचिकित्सा का विधान नहीं है।

१. तेषामिभव्यक्तिरभिप्रदिष्टा शालाक्यतन्त्रेषु चिकिस्तितं च । पराधिकारे तु न विस्तरोक्तिः शस्तेति तेनात्र न नः प्रयासः । चरक चिकित्सा० २६।१३०, १३१॥

### मीमांसक व्याडि

कृष्णचिरत में व्याहि को 'मीमांसकाग्रणी' लिखा है। अतः सम्भव है व्याहि ने मीमांसाशास्त्र पर भी कोई ग्रन्थ लिखा हो। जैमिनि आकृति को पदार्थ मानता है।' महाभाष्य १।२।६४ में व्याहि को द्रव्यपदार्थवादी लिखा है।' इससे स्पष्ट है कि व्याहि द्रव्यपदार्थवादी मीमांसक रहा होगा। महाभाष्य में काशकृत्स्त्रप्रोक्त मीमांसा का उल्लेख मिलता है।' वह द्रव्यपदार्थवादी था वा आकृतिपदार्थवादी यह अज्ञात है।

#### काल

व्याडि का उल्लेख गृहपित शौनक ने अपने ऋक्प्रातिशास्य में अनेक स्थानों पर किया है। गृहपित शौनक ने ऋक्प्रातिशास्य का प्रवचन भारतयुद्ध के लगभग १०० वर्ष पद्मात् किया था, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। व्याडि अपर नाम दात्तायण पािरानि का मामा है, यह भी पूर्व लिखा जा चुका है। अतः व्याडि का काल भारतयुद्ध पश्चात् १००-२०० वर्षों के मध्य है।

### संग्रह का परिचय

महाभाष्य २।३।६६ में लिखा है— शोभना खलु दात्तायणस्य संग्रहस्य कृतिः।

अर्थात दाचायण्विरचित संग्रह की कृति मनोहर है।

महाभाष्यकार जैसा विवेचनात्मक बुद्धि रखने वाला व्यक्ति जिस कृति को सुन्दर मानता हो, उसकी प्रामाणिकता और उत्कृष्टता में क्या सन्देह हो सकता है ?

संग्रह ग्रन्थ का स्वरूप—संग्रह ग्रन्थ चिरकाल से लुप्त है। इसलिये इसका क्या स्वरूप था, यह हम नहीं कह सकते। इस के जो उद्धरण उपलब्ध हुए हैं, उनके अनुसार इसके विषय में कुछ लिखा जाता है।

संग्रह में ४ श्रध्याय-चान्द्र व्याकरण ४।१।६२ की वृत्ति में एक

- १. ब्राकृतिस्तु क्रियार्थंत्वात् । मीमांसा १ । ३ । ३३ ॥
- २. द्रव्याभिधानं व्याद्धिः । ३. ४ । १ । १४, ६३ ॥ ४ । ३ । १५५ ॥
- ૪. पूर्व पृष्ठ १६.५ ટિંગ્યા પ્ર. પૂર્વ પૃષ્ઠ १६.७ ।
- ६. पूर्व पृष्ठ १७६।

उदाहरण है—पञ्चक संप्रद्वः । इस की 'श्रष्टकं पाणिनीयम्' उदाहरण से तूलना करने पर विदित होता है कि संग्रह में पांच अध्याय थे ।

संग्रह का परिमाण—वाक्यपदीय का टोकाकार पुण्यराज लिखता है— इह पुरा पाणिनीयेऽस्मिन् व्याकरणे व्याङ्युपरचितं लज्जन्य-परिमाणं संग्रहाभिधानं निबन्धमासीत्।'

नागेश भी संग्रह का परिमाण लक्त श्लोक मानता है।

संग्रहसूत्र—महाभाष्य ४।२।६० में एक उदाहरण है—सांब्रह-सूत्रिक:। इस से प्रतीत होता है कि संग्रहग्रन्थ सूत्रात्मक था।

संग्रह दार्शनिक ग्रन्थ था—पतश्चलि महाभाष्य के आरम्भ में लिखता है—

संग्रहे तावत् प्राधान्येन परीक्तितम्—नित्यो वा स्यात् कार्यो वा । तत्रोक्ता दोषाः, प्रयोजनान्यप्युक्तानि । तत्र त्वेष निर्णयः—यद्येव नित्योऽधापि कार्यः, उभयधापि लक्त्यां प्रवत्यंम् ।

आगे पुनः लिखता है--

संग्रहे तावत् कार्यप्रतिद्वन्द्विभावान्मन्यामहे नित्यपर्यायवाचिनो ग्रहणमिति।

इन दोनों उद्धरणों से तथा भर्तृ हरिकृत वाक्यपदीय की स्वोपज्ञटीका में उद्देशृत संग्रह के पाठों से विदित होता है कि संग्रह वाक्यपदीय के समान व्याकरण का दार्शनिक ग्रन्थ था।

पासिनीय-ऋष्टक-व्याख्यान—नागेशकृत भाष्यप्रदीपोद्योत ४ । ३ । ३९ में लिखा है—

### पवं च संग्रहादिषु तदुदाहरणदानमसंगतं स्यात् ।

इस से प्रतीत होता है कि संग्रह में कहीं कहीं अष्टाध्यायी के सूत्रों के उदाहरण भी दिये गए थे।

न्यासकार जिनेन्द्र**बु**द्धि काशिकाविवरण्पिश्वका ७।३।११ में लिखता है—

श्वोभूतिन्याडिप्रभृतयः श्रशुकः कितीत्यत्र द्विककारनिर्देशेन हेतुना चर्त्वभूतो गकारः प्रशिष्ठष्टः इत्येवमाचत्तते ।

१. वाक्यपदीय टीका, काशी संस्क० पृष्ठ २८३।

२. संग्रहो व्याडिकृतो लच्चरुशेकसंख्यो ग्रन्थ इति प्रसिद्धिः । नवाहिक, निर्याय-सागर संस्कः, वृष्ठ ५५ । ३. श्रः ॰ १, पा॰ १ श्राः १ ।

व्याडि ने **अनुकः किति** (७।३।११) सूत्र की उक्त व्याख्या सम्भवतः संग्रह में की होगी।

यह भी संभव हो सकता है कि व्यािड ने अष्टाध्यायी की कोई व्याख्या लिखी हो। इसकी पुष्टि कृष्णचरित के पूर्व उद्गधृत श्लोक के दािचपुत्र-बचोव्याख्यापद्ध पद से भी होती है।

संग्रह में १४ सहस्र पदार्थों की परीत्ता—महाभाष्य के 'संग्रहें तावत् प्राधान्वेन परीक्षितम्' इस वचन की व्याख्या में भर्तृ हरि लिखता है—

## चतुर्दशसहस्राणि वस्तूनि श्रस्मिन् संग्रहग्रन्थे (परीचितानि )।

अर्थात् संग्रह में १४ सहस्र पदार्थों की परीक्षा की थी। यदि भर्तृहरि का यह वचन ठीक हो तो संग्रह का एक लक्त श्लोक परिणाम अवश्य रहा होगा।

संग्रह की प्रतिष्ठा —संग्रह ग्रन्थ किसी ने समय अत्यन्त प्रतिष्ठा की दृष्टि से देखा जाता था। काशिका ६। २। ६९ के 'कुमारीदाचाः' उदाहरए से व्यक्त होता है कि अनेक व्यक्ति कुमारी की प्राप्ति (=िववाह) के लिये झूठमूठ अपने को दाचि प्रोक्तः ग्रन्थ के ज्ञाता बताया करते थे। काशिकाकार ने इस उदाहरण की जो व्याख्या की है, वह चिन्त्य है। प्रतीत होता है, उसने इस उदाहरण का भाव नहीं समझा। 'दाच्च' पद की 'दाच्चादिभिः प्रोक्तानि शास्त्रात्यधीयते' व्याख्या में 'दाक्षादिभिः' पाठ अशुद्ध है, वहां 'दाच्यादिभिः' पाठ होना चाहिये।

संग्रह ग्रन्थ की प्रौढता का अनुमान पत जिल के द्वारा निर्दिष्ट निम्न श्लोक से भी होता है—

> किरतिं चर्करीतान्तं पचतीत्यत्र यो नयेत्। प्राप्तिक्षं तमहमन्ये प्रारब्धस्तेन संग्रहः॥

पतश्जिलि ने महाभाष्य २ । ३ । ६६ में दात्तायर्ण विरचित संग्रह की मुक्त कण्ठ से प्रशंसा की है—

- १. हमारा हस्तलेख पृष्ठ २६। २. तुलना करो पूर्व पृष्ठ २६७, टि० ४ में उद्भृत 'ग्रजर्घा यो न''''''' श्लोक के साथ।
- ३. महा० ७। ४। ६३ ॥ कैयट ने पतञ्जलि के भाव को न समभक्तर संग्रह शब्द का ऋर्य 'साधु शब्दराशि' लिखा है।

## शोभना खलु दाक्षायणस्य संग्रहस्य कृति:।

इन उद्धर्णों से संग्रह ग्रन्थ का वैशिष्ट्य सूर्य के समान विस्पष्ट है। संग्रह के उद्धरण—संग्रह के उद्धरण अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। भर्तृ हिरि-विरचित वाक्यपदीय के ब्रह्मकाएड की स्वोपज्ञटीका में संग्रह के १० दस वचन उद्धृत हैं। श्री पं॰ चारुदेवजी ने स्वसम्पादित वाक्यपदीय ब्रह्मकाएड के अन्त में उन्हें संगृहीत कर दिया है। हम ने संग्रह के ४ चार नये वचन संगृहीत किये हैं। प्रथम और दशम वचन का द्वितीय उद्धरण का स्थान भी हम ने दूं डा है। आजतक संग्रह के जितने वचन उपलब्ध हए हैं, वे नीचे दिये जाते हैं—

- १- निह किञ्चित् पदं नाम रूपेण नियतं कचित् । पदानां रूपमर्थो वा वाक्यार्थादेव जायते ॥²
- त्रर्थात् पदं साभिधेयं पदादु वाक्यार्थनिर्णयः । पदसंघातजं वाक्यं वर्णसंघातजं पदम् ॥³
- ३. शब्दार्थयोरसंभेदे व्यवहारे पृथक् क्रिया। यतः शब्दार्थयोस्तत्त्वमेकं तत्समवस्थितम् ॥\*
- ८ः संबन्धस्य न कत्तीस्ति शब्दानां लोकवेदयोः । शब्दैरेव हि शब्दानां संबन्धः स्यात् कृतः कथम् ॥
- ४. वाचक उपादानः स्वरूपवानव्युत्पत्तिपत्ते । व्युत्पत्तिपत्ते त्वर्थाविहतं समाश्रितं निमित्तं शब्दव्युत्पत्तिकर्मणि प्रयोजकम् । उपादानो द्योतक इत्येके । सोऽयमितिव्यपदेशेन संवन्धोपयोगस्य शक्यत्वात् ।
  - ६. नहि स्वरूपं शब्दानां गोपिएडादिवत् करणे संनिविशते ।

१. संवत् २००७ तक । तत्पश्चात् ५ नए उद्धरण श्रीर उपलब्ध हुए । उन का निर्देश द्वितीयभाग पृष्ठ ३४६ पर किया है।

२. वाक्यपदीय टीका लाहीर संस्क० ४२ । यह वचन पुग्यराज ने व्याक्यपदीय २ । ३१६ की व्याख्या में भी ुं उद्भृत किया है । वहां तृतीय चरण का पाठ 'पदानामर्थरूपं च' है, सम्भवतः वह अ्रशुद्ध है । ३. वही पृष्ठ ४३ ।

४. वही, पृष्ठ ४३। ५. वही, पृष्ठ ४३। ६. वही, पृष्ठ ५५।

तत्तु नित्यमभिश्रेयमेवाभिधानसंनिवेशे सति तुल्यरूपत्वादसंनिविष्ट-मपि समुद्यार्यमाणुत्वेनावसीयते ।'

- शब्दस्य ब्रह्मो हेतुः प्राकृतो ध्वनिरिष्यते । स्थितिभेदे निमित्तत्वं वैकृतः प्रतिपद्यते ॥²
- श्रसतश्चान्तराले याञ्छन्दानस्तीति मन्यते ।
   प्रतिपत्तरशक्तिः सा ग्रहणोपाय एव सः ॥³
- यथाद्यसंख्यात्रहण्मुपायः प्रतिपत्तये । संख्यान्तराणां भेदेऽपि तथा शन्दान्तरश्रतिः ॥
- १०. शब्दप्रकृतिरपश्चंश:।
- शुद्धस्योचारणे खार्थः प्रसिद्धो यस्य गम्यते । स मुख्य इति विद्वयो क्रपमात्रनिबन्धनः ॥<sup>६</sup>
- १२. संस्त्यानं नर्गहननं तमो निवृत्तिरशक्तिरपतिः प्रवृत्तिप्रित-बन्धितरोभावः स्त्रीत्यम्, प्रस्रवो विष्वग्भावो वृद्धिशक्तिकाभोऽभ्युद्रेकः प्रवृत्तिराविभीव इति पुंस्त्वम् । स्त्रविवज्ञातः साम्यस्थितिरौत्सुक्यिन-वृत्तिरपद्धित्वमङ्गाङ्गभावनिवृत्तिः कैवल्यमिति नपुंसकत्वामिति ।
  - १३. इकां यरिभव्यवधानमेकेषामिति संग्रहः।
  - १४. जाङबलीति संग्रहे ।
- १. वहीं, पृष्ठ ६६ । २. वहीं, पृष्ठ ७६ । तथा—यदाह संप्रहकारः— शब्दस्य ग्रहण हेतः ' ' '' । श्रीदेव विराचित स्याद्वादरज्ञाकर भाग ३ प्रष्ठ ६४५ ।
- ३. वही, पृष्ठ ८६। ४. वही, पृष्ठ, ८८ । तथा-स्याद्वादर बाकर भाग ३, पृष्ठ ६४६ । ५. वही, पृष्ठ १३४ । तथा हेलाराजटीका काएड ३ पृष्ठ १११, काशी संस्क० । ६. एतदेव संग्रहकारोक्तः स्रोक प्रदर्शनेन संवादिय तुमाह । वाक्य॰ टीका पुरुषराज, कारह २ स्रोक २६७ । ७. वाक्य॰ टीका हेलाराज, पृष्ठ ४३१, काशी संस्क० । लिङ्गसमहेशकारिका १-२ ।
- ५. जैनेन्द्र व्या० महानिन्दिरीका १।२।१, पृष्ठ २३। तुलना करो—इकां यिपमर्व्यवधानं व्याडिगालवयोरिति वक्तव्यम् । भाषात्रित ६।१। ७७ ॥
- $\epsilon$  श्रीकविकण्ठाहारकृत चर्करीतरहस्य । इपिडया स्त्राफिस का हस्तलेख, स्विपत्र भाग २. १४ २०८ ।

द्वितीय भाग में निर्दिष्ट उद्धरण—प्रथम भाग के मुद्रण (सं० २००७) के प्रश्चात् संप्रह के जो उद्धरण उपलब्ब हुए उन का संप्रह हमने द्वितीय भाग पृष्ठ ३४६ पर किया था। अब हम उन्हें भी यहीं संगृहीत करते हैं।

- १४. यस्त्वन्यस्यप्रयोगेण यत्नादिव नियुज्यते । तमप्रसिद्धं मन्यन्ते गौणार्थाभिनिवेशिनम् ॥'
- १६. शब्दे तां जाति शब्दमेवार्थजातो जातिः शुक्कादी द्रव्यशब्दे गुणं कृत्तत्संयोगं योगिचाभिन्नरूपं वाच्यं वाच्येषु त्वादयो वोधयन्ति।
  - १७. कि कार्यः शब्दोऽध नित्य इति ।\*
  - १८. असति प्रत्यक्षाभिमाने ......
- १६. काश्यपस्तु आत्यपत्ते दिदासते इत्येके इत्युक्त्वा संप्रह इत्त्यव्यतिरिक्तस्य द्युकार्यस्योक्तत्वादु इस्भाव उपदित्सत इत्याह ।

श्रन्य दो उद्धरंग — द्वितीय भाग लिखते समय व्याडि के दो वचन लिखने रह गए थे। वे इस प्रकार हैं—

- २०. ज्ञानं द्विविधं सम्यगसम्यक् च।"
- २१. श्रोंकारश्चाथ शब्दश्च द्वावेती ब्रह्मणः पुरा ।
- १, गौणार्थस्य स्वरूपमध्याह—वाक्य० कां० २ स्त्रोक २६८ की उत्थानिका पुरुषराज की । तुलना करो उद्धरस्य संख्या ११ (कारिका २६७) को उत्थानिका के साथ। २. कत्तसंयोगं योगिनाभिन्नरूप्य पठा०, वृष्ट ७७ ।
- ३. श्रङ्गारप्रकाश, पृष्ठ ४६। इस उद्धरण की उत्थानिक। इस प्रकार है—'यदाह यस्य गुण्स्य हि भावाद् द्रव्ये शब्दनिवेशः स तस्य भावः, तदिभिधाने त्वतलौ । तस्योपसंग्रहाय संग्रहकारः पठति—शब्दे तां……।'
- ४. भर्तु ॰ महाभाष्यदीपिका, पृष्ठ ३० हमारा हस्तजेख । इस की उत्थानिका—-एवं संग्रह एतत् प्रस्तुतम्—िकं नित्यः ...... ।
- ५. स्याद्वादरत्नाकर पृष्ठ १०७६ । इस की उरथानिका—एवं च यदाह व्याडिः—ग्रसतिः । यह उद्धरण ग्रप्भूरा है। हमने संकृत के लिए इतना ही लिखा था। इस समय स्याद्वादरत्नाकर प्रभ्य हमारे पास नहीं है।
- ६. घातुकृत्ति, पृष्ठ २८७, काशो सं०। यहां ग्रन्थकार ने संग्रह् का स्त्रप्रिपाय स्वराब्दों में लिखा है। ७. भाष्यव्याख्याप्रपञ्च। वारेन्द्र रिसर्च सोसाइटी बंगाल से प्रकाशित पुरुषातमदेवीय परिभाषाकृति स्त्रादि के स्त्रन्त में। पृष्ठ १२५। इस उद्धरण की उर्थानिका—'स्रत एव व्याडिः—चानं ……।'

#### कर्छं भिरवा विनिर्यातौ तेन मांगलिकावुभौ ॥

इनमें से अन्तिम उद्धरण व्याडि के कोष ग्रन्थ का प्रतीत होता है।

संग्रह के उपर्युक्त वचनों से विदित होता है कि संग्रह में गद्य, पद्य दोनों थे।

इनके अतिरिक्त न्यास, महाभाष्यप्रदीप, पदमश्वरी, योगव्यासभाष्य आदि में संग्रह के नाम से कुछ वचन उपलब्ध होते हैं।

न्यास ऋोर संग्रह—न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि ने पांच वचन संग्रह के नाम से उद्दश्त किये हैं। वे महाभाष्य में उपलब्ब होते हैं। न्यास के पाठ में संग्रह का अर्थ संज्ञेपवचन हो सकता है।

महाभाष्यप्रदीप स्त्रीर संग्रह—कैयट ने महाभाष्य में पठित कई श्लोकों के विषय में 'पूर्वोक्तार्थसंग्रह स्लोका:' लिखा है। इस वाक्य के दो अर्थ हो सकते हैं—

 महाामध्य में पूर्व प्रतिपादित अर्थ की पुष्टि में संग्रह ग्रन्थ के श्लोक ।
 पूर्व गद्य में विस्तार प्रतिपादित अर्थ को संग्रह = संज्ञेप से कहने वाले श्लोक ।

कई विद्वात् कैयट की पंक्ति का प्रथम अर्थ समझ कर महाभाष्यनिर्दिष्ट श्लोकों को संग्रह के श्लोक मानते हैं, परन्तु हमारा विचार है ये श्लोक महाभाष्यकार के हैं।

पदमञ्जरी श्रोर संग्रह—हरदत्त ने पदमञ्जरी में आठ स्थानों पर संग्रह श्लोक लिखे हैं। उन में कुछ महाभाष्यपठित श्लोक हैं, और कुछ हरदत्त के स्विवरचित प्रतीत होते हैं। हरदत्त ने जिस विषय को प्रथम गद्य में विस्तार से लिखा, अन्त में उसी को संदोप से श्लोकों में संगृहीत कर दिया।

- भाष्यव्याख्याप्रवञ्च । वही संस्क०, पृष्ठ १२५ । इस उद्धरण् का ग्रन्त्य पाठ—'श्रोकारश्च ……...चुभौ ॥ इति व्याङिलिखनात् ।'
- २, ४।२।८, प्रष्ठ ६३० ॥ ४।२।६, प्रष्ठ ६३१ ॥ ६।१।६८, प्रष्ठ २४३ ॥ ८।१।६६, प्रष्ठ ६४१ ॥ ८।२।१०८, प्रष्ठ १०३० ॥
- ३. ५ । २ । ४८ || ४. ४ । १ । ७८, पृष्ठ ६८ ||४ । २ । ८, ६ पृष्ठ १२७ ||५ । ३ । ८३, पृष्ठ ३६२ ||६ । १ । ६८, पृष्ठ ४५१ ||६ । १ । ६६ पृष्ठ ४५३, इत्यादि ।

प्रक्रियाकोमुदी-टीका स्रोर संग्रह—विटुल काशिका में उद्गृहत "एक-स्मान्ङ जणवटा" आदि श्लोक को संग्रह के नाम से उद्गृहत करता है। यहां संग्रह शब्द से व्याडि का ग्रन्थ अभिग्रेत नहीं है।

व्यासभाष्य त्रीर संप्रह-योगदर्शन के व्यासभाष्य में एक संग्रह श्लोक उद्देशत है। वह व्याडि का नहीं है।

चरक ऋाँर संग्रह—चरक सूत्रक्षान अध्याय २९ में संग्रह शब्द का प्रयोग मिलता है—ित्रविधस्यायुर्वेदस्त्रस्य ससंग्रहब्याकरण्स्य ...... प्रवक्तार:।

यक्षफल-नाटक श्रीर संग्रह—कुछ वर्ष हुए गोराडल काठियावाड़ से भास के नाम से एक यज्ञफलनाटक प्रकाशित हुआ है। उस के पृष्ठ ११६ पर लिखा है—ससूत्रार्थसंग्रहं व्याकरणम्।

रामायण उत्तरकाएड और संग्रह—रामायण उत्तरकाएड में लिखा है—हनुमान् ने संग्रहसहित व्याकरण का अध्ययन किया था। उत्तरकाएड आदि किव वाल्मीकि की रचना नहीं है, पर है पर्याप्त प्राचीन ! उस का संकेत व्याडिविरचित संग्रह ग्रन्थ की ओर मानना अनुचित है। क्या प्राचीन काल में अन्य भी संग्रह ग्रन्थ थे ?

संग्रह के नाम से ग्रन्थ ग्रन्थों के उद्धरण—सायण से अपने वेदभाष्यों में अनेक स्थानों पर स्वविरिचत जैमिनीयन्यायाधिकरणमाला के श्लोक संग्रह के नाम से उद्दशृत किये हैं। अतः संग्रह नाम से उद्दशृत सब वचनों को व्याडिकृत संग्रह के वचन नहीं समझना चाहिये।

संग्रह का लोप—भर्नृहिर वाक्यपदीय के द्वितीय काराड के अन्त में लिखता है—

प्रायेण संज्ञेपरुचीन् श्रत्पविद्यापरिग्रहान् । संप्राप्य वैयाकरणान् संग्रहेऽस्तमुपागते ॥ ४८४ ॥

- १. संग्रहरूगेकानुसारेग्ण कथयति-एकस्मान् "। भाग १, पृष्ठ २० । भाषावृत्ति का व्याख्याता सृष्टिघर इसे भाष्यवचन कहता है, यह उस की भूल है।
- २, ब्राह्मस्त्रिभूमिको लोकः प्राजापत्यस्ततो महान् । महिन्द्रश्च स्वरिस्युक्तो दिवि तारा भुवि प्रजाः ॥ इति संब्रहरुकोकः । व्यासमाध्य ३ । २६ ॥
  - ३. ससूत्रवृत्त्यर्थपदं महार्थं ससंग्रहं सिध्यति वै कपीन्द्रः । ३६ । ४४ ॥

## कतेऽथ पतञ्जनिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । सर्वेषां न्यायवीजानां महाभाष्ये निबन्धने ॥ ४८४ ॥

इस उद्धरण से विदित होता है कि संग्रह जैसे महाकाय ग्रन्थ के पठन-पाठन का उच्छेद पत जलि से पूर्व ही हो गया था, और शनैः शनैः ग्रन्थ भी नष्ट हो रहे थे। भर्तृ हिर ने वाक्यपदीय की स्वोपज्ञटीका में संग्रह के कुछ उद्धरण दिये हैं, अतः उसके काल तक संग्रह ग्रन्थ पूर्ण वा खिएडत रूप में अवश्य विद्यमान था। भट्ट बाण् ने भी हर्यचरित में संग्रह का उल्लेख किया है। उससे बाण के काल में उसकी सत्ता अवश्य प्रमाणित होती है, परन्तु न्यासकार जैसे प्राचीन ग्रन्थकार द्वारा संग्रह का उल्लेख न होना सन्देहजनक है। बाण् और न्यासकार में काल का अधिक अन्तर नहीं है। हेलाराज ने प्रकीर्णनायड की टीका में संग्रह का एक लम्बा वचन उद्घृत किया है। यह उसने वह उद्धरण किसी प्राचीन टीकाग्रन्थ से उद्घृत न किया हो तं ११ वीं शताब्दी तक संग्रह ग्रन्थ के कुछ अंश की सत्ता स्वीकार करनी होगी।

#### अन्य ग्रन्थ

- १. व्याकरण्—व्याडि ने एक व्याकरण्शास्त्र रचा था, उस में दश अध्याय थे। उसका वर्णन हम "पाणिनीयाष्ट्रक में अनुक्लिखत आचार्य" नामक प्रकरण में पूर्व (पृष्ठ १३०) कर चुके हैं।
- २. बलचिरत--महाराज समुद्रगुप्त विरचित कृष्णचरित के मुनिकवि-वर्णन के लो दो श्लोक पूर्व (पृष्ट २६८) उद्दश्वत किए हैं उनसे स्पष्ट है कि व्याडि आचार्य ने बल=बलराम चरित का निर्माण करके भारत और व्यास को भी जीत लिया था।

आचार्य व्याडि के काव्य के लिए देखिए इस ग्रन्थ का भाग २ अ० ३०, पृष्ठ ३७८, ३७९ ।

३. परिभाषा-पाठ—व्याडि ने किसी परिभाषापाठ का प्रवचन किया था, इसके अनेक प्रमाण विभिन्न ग्रन्थों में मिलते हैं। कई एक परिभाषापाठ के हस्तलेख व्याडि के नाम से निर्दिष्ट विभिन्न पुस्तकालयों में विद्यामान हैं।

१. देखो पूर्व पृष्ठ २७३, २७४, संख्या १-१० तक उद्धरण ।

२. सुकृतसंप्रहाम्यासगुरवो लब्धसाधुरान्दा लोक इव व्याकरणेऽपि । उच्छ्रवास ३, पृष्ठ ८७ । ३. देखो पूर्व पृष्ठ २७४, संख्या १२ का उद्धरण ।

व्याढि प्रोक्त परिभाषा पाठ के विषय में इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग अ० २६ पृष्ठ २४५–२४⊏ तक विस्तार से लिखा है। अतः इस विषय में वहीं देखें।

- ४. **लिङ्गानुशासन** न्याडिकृत लिङ्गानुशासन का उल्लेख वामन, हर्पवर्धन तथा हेमचन्द्र के लिङ्गानुशासनों में मिलता है। इसका विशेष वर्णान हमने द्वितीय भाग अ० २४ पृष्ट २२४ पर किया है।
- ५. विकृतिवल्ली विकृतिवल्ली संज्ञक ऋग्वेद का एक परिशिष्ट उपलब्ध होता है। वह आचार्य व्याडिकृत माना जाता है। उसके प्रारम्भिक श्लोक में आचार्य शौनक को नमस्कार किया है। अर्पग्रन्थों में इस प्रकार नमस्कार की शैली उपलब्ध नहीं होती। अतः यह श्लोक या तो किसी शौनकभक्त ने मिलाया होगा या यह ग्रन्थ अर्वाचीन व्याडि कृत होगा।
- ६. कोश—व्याडि के कोश के उद्धरण कोशब्रन्थों की अनेक टीकाओं में उपलब्ध होते हैं। यह कोश विक्रम-समकालिक अर्वाचीन व्याडि का बनाया हुआ है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। '

इस अध्याय में हमने महावैयाकरण व्याडि और उस के संग्रह ग्रन्थ का संचिप्त वर्णन किया है। अगले अध्याय में अष्टाध्यायी के वार्तिककारों के विषय में लिखा जायगा।

- १. यद् व्याडिप्रमुखैः, पृष्ठ १, २ । व्याडिप्रणीतमथ, पृष्ठ २० ।
- २. व्याडेः शङ्करचन्द्रयोर्वरुचेर्विद्यानिधेः पाणिनैः । कारिका ६७ ।
- ३. हैम लिङ्गानशासन विवरण, प्रष्ठ १०३।
- ४ पृष्ठ २६६, टि० २ ।

५. पृष्ठ २६५ ।



# आठवां ऋध्याय

# ऋष्टाध्यायी के वार्त्तिककार

(२८०० विक्रम पूर्व)

पागिनीय अष्टाध्यायी पर अनेक आचार्यों ने वार्तिकपाठ रचे थे। उन के ग्रन्थ इस समय अनुपलब्ध हैं। वहुत से वार्तिककारों के नाम भी अज्ञात हैं। महाभाष्य में अनेक अज्ञातनामा आचार्यों के वचन 'श्रपर श्राहुं.' निर्देश पूर्वक उल्लिखित है। ने प्रायः पूर्वाचार्यों के वार्तिक हैं। पतश्चिल ने कहीं कहीं वार्तिककारों के नामों का निर्देश किया है, परन्तु बहुत स्वल्प। महाभाष्य में निम्न वार्तिककारों के नाम उपलब्ध होते हैं।

कात्य वा कात्यायन । २. भारद्वाज ।
 स्नाग । ४. कोष्टा । ४. बाडव ।

इन के अतिरिक्त निम्न दो वात्तिककारों के नाम महाभाष्य की टीकाओं से विदित होते हैं—

६. व्याद्रभूति । ७. वैयाद्रपद्य ।

### वार्तिक का लवगा

पराशर उपपुराण में वार्तिक का निम्न लच्चरा लिखा है-

उक्तानुक्तदुरुक्तानां चिन्ता यत्र प्रवर्तते। तं ग्रन्थं वार्त्तिकं प्राहुवार्त्तिकज्ञा मनीषिणः॥

यद्यपि यह लत्तण वैयाकरणीय वाक्तिकों पर भी संबद्ध हो जाता है, तथापि यह लत्त्वण प्राधान्येन भाष्यग्रन्थों, पर लिखे गए वार्तिक ग्रन्थों के लिए ही उपयुक्त है।

१. तुलना करो--उक्तानुक्तदुरक्तिचन्ता वार्तिकम् । काव्यमीमांसा पृष्ठ ५ ।

२. यथा शावरभाष्य पर कुमारिल के स्रोकवार्तिक, तन्त्रवार्तिक, शंकर के बृहदारण्यक ग्रादि भाष्यों पर सुरेश्वराचार्य के वार्तिक ग्रन्थ ।

## वैयाकरणीय वार्तिक पद का ऋर्थ

वैयाकरण निकाय में 'व्याकरण शास्त्र की प्रवृत्ति' के लिए वृत्ति शब्द का व्यवहार होता है। यथा—

का पुनर्वृत्तिः ? शास्त्रप्रवृत्तिः ।'

निरुक्त २।१ के संशयवत्यो वृत्तयो भवन्ति वाक्य में भी वृत्ति शब्द का अर्थ व्याकरणशास्त्र-प्रवृत्ति ही है।

कारपायन ने भी वृत्ति शब्द का यही अर्थ स्वीकार करके लिखा है— तत्रानुवृत्तिनिर्देशे सवर्णाग्रहणम् श्रनण्त्वात् । र

इस की व्याख्या में कैयट लिखता है--

वृत्तिः शास्त्रस्य लच्ये प्रवृत्तिः, तदनुगतो निर्देशोऽनुवृत्तिनिर्देशः ।

शास्त्रप्रवृत्ति की वास्तविक प्रतीति केवल सूत्रों से नहीं होती। उस के लिए सूत्रव्याख्यान की अपेक्षा होती है। इसलिए सूत्रों के लघु व्याख्यान ग्रन्थ, जिन में पदच्छेद विभक्ति अनुवृत्ति उदाहरण प्रत्युदाहरण आदि द्वारा सूत्रतात्पर्य को व्यक्त किया जाता है, को भी चृत्ति कहा जाता है। इसी दृष्टि से मूलभूत शब्दानुशासन के लिए वृत्तिसूत्र पद का व्यवहार होता है। है।

वृत्ति शब्द के उक्त अर्थ के प्रकाश में 'वार्तिक' पद का अर्थ होगा— वृत्तेर्व्यास्थानं वार्तिकम् । अर्थात् जो वृत्ति का ब्यास्थान हो वह वार्तिक कहाता है।

वैयाकरणीय वार्तिकों की सूक्ष्म विश्वेचना से भी यही बात व्यक्त होती है कि उन की मीमांसा का आधारभूत विषय शब्दानुशासन के वृत्ति-ग्रन्थ हैं।

### वार्तिकों के अन्य नाम

वार्तिकों के लिए वैयाकरण वाङ्मय में वाक्य, व्याख्यान-सूत्र भाष्य-सूत्र, अनुतन्त्र और अनुस्मृति शब्दों का व्यवहार होता है। यथा—

२. महा० ऋ० १, पा० १ के ऋन्त में।

२. महा०१ । १, ग्राइ उर्ण् सूत्रभाष्य । ३. ५० पूर्वपृष्ठ २१३ । ३६

वाक्य — वार्तिकों के लिए स्वतन्त्र रूप से वाक्य पद का निर्देश कैयट के महाभाष्यप्रदीप में दो स्थानों पर तथा देवकृत देव में एक स्थान पर उपलब्ध होता है। हां, वार्तिककार के लिए वाक्यकार पद का प्रयोग तो असकृत उपलब्ध होता है।

चाक्य पद का ऋर्थ —वार्तिक के लिए वाक्य पद का प्रयोग सम्भवतः इसलिए होता है कि सूत्रों में क्रिया-पद का प्रयोग नहीं होता। अतः उन में वाक्यत्व लक्तरण्<sup>\*</sup> व्याप्त नहीं होता। वार्तिकों में प्रायः क्रिया पद भी प्रयुक्त होता है। अतः उन में वाक्यत्व का लक्तरण भले प्रकार उपपन्न हो जाता है।

व्याख्यानसूत्र --व्याख्यानसूत्र पद का प्रयोग केवल कैयट के महाभाष्यप्रदीप में उपलब्ध होता है।"

व्याख्यानसूत्र का ऋर्थ — जिन सूत्रों का व्याख्यान किया जाए वह व्याख्यानसूत्र कहाते हैं। वार्तिकों पर भाष्यक्यी व्याख्यान ग्रन्थ लिखे गए, अतः इन्हें व्याख्यानपुत्र कहा जाता है।

भाष्यसूत्र—भर्तृहरि ने महाभाष्यदीषिका<sup>६</sup> में तथा स्वामी दयानन्द सरस्वती ने स्वीय ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका<sup>®</sup> में वार्तिकों के लिए 'भाष्यसूत्र'

१. सूत्रव्याख्यानार्थस्वाद् वाक्यानाम् । ६ । ३ । ३४ ॥ तुल्यविचार-स्वाद् भाष्ये त्रिसूत्रीं पठित्वा वाक्यं पठितम् — संपुंकानामिति । ८ । ३ । ५ ॥

२. उपालम्भे शपेर्वाक्यात् । स्रोक १३२ ।

३. द्रष्टव्य श्रगला प्रकरण 'वार्तिककार = वाक्यकार'।

४. एकति इत् वाक्यम्। महा ०२।१।१॥

च्याख्यानस्त्रेपु लाधवाऽनादरात् । कैयर, महाभाष्यप्रदीप ८ । २ । ६ ॥
 इसी पर नागेश लिखता है—व्याख्यानस्त्रेध्वित वार्तिकेध्वत्यर्थः ।

६. भाष्यसूत्रे गुरुनाघवस्यानाश्रितत्वात्, लच्च्यप्रपञ्चयोस्तु मूलसूत्रेऽज्याश्रयणाद् इहापि लच्च्यप्रपञ्चाभ्यां प्रवृत्तिः । पृष्ठ ४८। न च तेषु भाष्यसूत्रे गुरुलघुप्रयकः क्रियते, तथा [ ह ]—नहीदानीमाचार्याः सुत्राणि कृत्वा निर्वतयन्ति इति । भाष्यसूत्राणि हि लच्च्यप्रपञ्चाभ्यां समर्थतराणि । पृष्ठ २८१, २८२ ।।

७. त्रार्थगत्यर्थः श्रान्दप्रयोग इति भाष्यसूत्रम् । वैदिकलौकिकसामान्यविशेष नियम प्रकरण्, पृष्ठ ३७६, तृ० सं० ।

पद का प्रयोग किया है । हर्षवर्धनकृत लिङ्गानुशासन की टीका में 'वार्तिक' पद का अर्थ ही भाष्यसूत्र लिखा है।'

भाष्यसूत्र पद का ऋर्थ — जिन सूत्रों पर भाष्यग्रन्थ लिखे जाएं अथवा जो भाष्यग्रन्थों के मूलभूत आधार वाक्यरूप सूत्र हों उन्हें भाष्यसूत्र कहा जाता है।

श्रानुतन्त्र-भर्गृहरि ने वाक्यादीय ब्रह्मकाण्ड की स्वोपज्ञ टीका में वार्तिकों को 'अनुतन्त्र' नाम से उद्दश्त किया है। र

**त्राजुरमृति**—सायण ने धातुवृत्ति में वार्तिकों के लिए 'अनुस्मृति' शब्द का व्यवहार किया है।<sup>3</sup>

अनुतन्त्र और अनुस्मृति शब्दों में तन्त्र और स्मृति शब्द से पाणिनीय शास्त्र अभिप्रेत है। यतः वार्तिक उस का अनुसरण करते हैं अतः उन के लिए अनुतन्त्र और अनुस्मृति शब्दों का व्यवहार होता है।

### वार्तिककार = वाक्यकार

भर्तृहरि, कुमारिल, जिनेन्द्रबुद्धि, जीरस्वामी, हेलाराज, हेमचन्द्र, हरदत्त, सायग् अधर नागेश देश्रमृति विद्वान् वार्तिककार के

- १. 'वार्तिकं भाष्यसूत्राणि।' नपुं ० प्रकरण कारिका ४४, श पुस्तक का पाठान्तर।
- २. अनुतन्त्रे खल्विप-सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे इति । प्रष्ठ ३५, लाहौर संस्क० ।
- ३. ग्रनुस्मृतौ कारशब्दस्य स्थाने करशब्दः पठ्यते । पृष्ठ ३० ।
- ४. एषा भाष्यकारस्य कल्पना, न वाक्यकारस्य । महाभाष्यदीयिका, पृष्ठ १६० । यदेवोक्तं वाक्यकारेस्स वृत्तिसमवायार्थं उपदेशः । महाभाष्यदीयिका, पृष्ठ ११६ ।
- ५. धर्माय नियमं चाह वाक्यकारः प्रयोजनम्। तन्त्रवार्तिक १।३।८, पृष्ठ २८७ पृना सं०। ६. न्यास ६।२।११॥ ७. सौत्राष्ट्रचुखुम्पा-दयश्च वाक्यकारीया धातवः। जीरत० पृष्ठ ३२२ (हमारा संस्क०)।
  - वाक्यपदीय टीका कारड ३, पृष्ठ २, १२, २७ ग्रादि ।
- ६. सौत्रार्चुलुम्पादयश्च वाक्यकारीया घातव उदाहार्याः । हेम घातु-पारायण् के त्र्यन्त में । १०. यद्विस्मृतमदृष्टं वा स्वकारेण तत्स्फुटम् । वाक्य-कारो ब्रवीत्येवं तेनादृष्टं च भाष्यकृत् । पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ७ ।
  - ११. चुलुम्पादयो वाक्यकारीयाः । धातुवृत्ति, पृष्ठ ४०२ ।
  - १२. वाक्यकारो वार्तिकमारभते । भाष्यप्रदीपोद्योत ६। १। १३५ ॥

लिए वाक्यकार शब्द का प्रयोग करते हैं। कातन्त्र दुर्गवृत्ति की दुर्गटीका में वाक्यकार शब्द का प्रयोग वातिककार के लिए मिलता है। परन्तु वह वार्तिक पाणिनीय-तन्त्र संबंधी नहीं है।

**वाक्यकर**ण्-हेमहंसगणि<sup>र</sup>ं और गुणरत्नसूरि<sup>३</sup> वार्तिककारोक्त धातुओं के लिए **वाक्यकर**णीय शब्द का प्रयोग करते हैं।

वाक्यार्थविद् — भट्ट नारायण ने गोभिल गृह्मसूत्र ३।१०।६ तथा ४।१।२१ के भाष्य में 'वाक्यार्थिवद्द' के नाम से दो वचन उद्दधृत किए हैं। इनमें से प्रथम कात्यायन विरचित कर्मप्रदीप (३।९१६) में उपलब्ध होता है। कात्यायन के लिए प्रयुक्त वाक्यकार पद के साथ वाक्यार्थिवद्द शब्द की तुलना करनी चाहिए।

पदकार—सांख्यसप्ति की युक्तिदीपिका टीका में वार्तिककार के लिए पदकार शब्द का प्रयोग मिनता है। पपदकार शब्द का प्रयोग माध्यकार पताक्षिल के लिए होता है, यह हम महाभाष्यकार पताक्षिल के प्रकरण में लिखेंगे। हमाना विचार है कि युक्तिदीपिका में उद्देशृत वचन काल्यायन का वार्तिक नहीं है, भाष्यकार पताक्षिल का वचन है।

न्यासकार ने भी ३।२।१२ में पदकार के नाम से एक वचन उद्दृशृत किया है, वह न पूर्णतया वार्तिकपाठ से मिलता है न भाष्यपाठ से।

पािग्रिनीय व्याकरण पर जितने वाित्तक लिखे गये उन में कात्यायन का वाित्तकपाठ ही प्रसिद्ध है । महाभाष्य में मुख्यतया कात्यायन के वाित्तकों का व्याख्यान है । पत अलि ने महाभाष्य में दो स्थानों पर कात्यायन को स्पष्ट शब्दों में 'वाित्तककार' कहा है ।

तस्माद् वाक्यकार श्राह—वौ श्रमेविंमाषा । मञ्जूषा पत्रिका वर्ष ४, श्रंक १, पृष्ठ १६ पर उद्भृत ।
 एवं लौकिकवाक्यकरसीयानाम् । न्याय संग्रह, पृष्ठ १२० ।

३. चुलुम्पादयो वाक्यकरगाीयाः । क्रियारज्ञसमुख्यम्, पृष्ट २८४।

४. पदकारश्चाह—जातिवाचकःवात् । पृष्ठ ७ । तुलना करो—दम्मेर्हल्-ग्रहस्पस्य जातिवाचकःवात् सिद्धम् । वार्तिक १ । २ । १० ॥

५. न स्म पुरानद्यतन इति ब्रुवता कात्यायनेनेह । स्मादिविधिः पुरान्तो यद्यविशेषेण भवति, किं वार्तिककारः प्रतिषेषेन करोति—न स्म पुरानद्यतन इति । ३ । २ । ११८ ॥ सिद्धत्येवं यस्त्रिदं वार्तिककारः पठति 'विप्रतिषेघाद्वापो बलीयस्त्र्वम्' इति एतदसंग्रहीतं भवति । ७ । १ । १ ॥

पर्याय — पुरुषोत्तमदेव ने अपने त्रिकायडशेष कोष में कात्यायन के १ कात्य, २ कात्यायन, ३ पुनर्वसु, ४ मेघाजित् और ५ वररुचि नामान्तर लिखे हैं।

- १. काल्य —यह गोत्रप्रत्ययान्त नाम है। महाभाष्य ३।२।३ में वार्त्तिककार के लिए इस नाम का उल्लेख मिलता है। वौधायन श्रीत ७।४ में भी 'काल्य' स्मृत है।
- २. कात्यायन—यह युवप्रत्ययान्त नाम है। पूज्य व्यक्ति के सम्मान के लिये उसे युवप्रत्ययान्त नाम से स्मरण करते हैं। महाभाष्य ३।२।११८ में इस नाम का उल्लेख है। \*
- ३. पुनर्वसु—यह नाचत्र नाम है। भाषावृत्ति ४। ३। ३४ में पूनर्वसु को वररुचि का पर्याय लिखा है। महाभाष्य १।२।६३ में 'बुनर्वसु माण्यक' नाम मिलता है। परन्तु यह कात्यायन के लिये नहीं है।
  - मेधाजित्—इसका प्रयोग अन्यत्र देखने में नहीं आया ।
- ४. वररुचि महाभाष्य ४।२।१०१ में वाररुच श्लोकों वा वर्णन है। भम्हाराज समुद्रगुप्त ने कृष्णचरित में वररुचि को स्वर्गारोहण काव्य का कर्ता कहा है। उस के अनुसार यह वररुचि वात्तिककार कात्यायन ही है। उस

कथासरित्सागर और बृहत्कथाम अरी में कात्यायन का श्रुतघर नाम भी मिलता है।

वंश-कात्य पद गोत्रप्रत्ययान्त है। इस से इतना स्पष्ट है कि कात्य वा कात्यायन का मूल पुरुष 'कत' है।

श्रनेक कात्यायन-प्राचीन वाङ्मय में अनेक कात्यायनों का उल्लेख

१. मेधाजित् कात्यायनश्चः सः । पुनर्वेसुर्वररुचिः ।

२. प्रोवाच भगवान् कात्यस्तेनासिद्धिर्यणस्तु ते ।

३. वृद्धस्य च पूजायाम् । वार्तिक ४ । १ । १६३ ॥

४. देखो, पूर्व पृष्ठ २८४, टि० ५। ५. पुनर्वसुर्वरक्विः।

६. तिष्यश्च माणवकः, पुनर्वस् च माणवकौ तिष्यपुनर्वसवः।

७. वाररुचं काव्यम् । ८. श्रागे स्वर्गारोहरणकाव्य के प्रसङ्ग में उद्धरि-ष्यमाण् क्षोक । ६. कथासरित्सागर लम्बक १, तरङ्ग २, क्षोक ६६-७०।

मिलता है। एक कात्यायन कौशिक है, दूसरा आङ्गिरस है, तीसरा भागव है। और चौथा द्वचामुख्यायण है। चरक सूत्रस्थान १।१० में एक कात्यायन स्मृत है। यह शालाक्य तन्त्र का रचयिता है। कौटित्य अर्थशास्त्र समयाचारिक प्रकरण अ० ४ अ• ४ में भी एक कात्यायन स्मृत है।

याश्चवल्क्य-पुत्र कात्यायन—स्कन्द पुराण नागर खँगड अ० १३० श्लोक ७१ के अनुसार एक कात्यायन याज्ञवल्क्य का पुत्र है। इसने वेदसूत्र की रचना की थी। स्कन्द में ही इस कात्यायन को यज्ञविद्याविचच्नण भी कहा है और उसके वररुचि नामक पुत्र का उल्लेख किया है। याज्ञवल्क्य पुत्र कात्यायन ने ही श्रौत, गृद्ध, धर्म और अल्कयजु:पार्यत् आदि सूत्रग्रन्थों की रचना की है। यह कात्यायन कौशिक पच्च का है। इसने वाजसनेयों के आदित्यायन को छोड़कर आङ्गिरसायन स्वीकार कर लिया था। वह स्वयं प्रतिज्ञापरिशिष्ट में लिखता है—

पवं वाजसनेयानामङ्गिरासां वर्णानां सोऽहं कोशिकपत्तः शिष्यः" पार्वदः पञ्चदशसु तत्त्वच्छाखासु साधीयक्रमः ।⁵

यही कात्यायन शुक्ल यजुर्वेद के आङ्किरसायन की कात्यायन शाखा का प्रवर्तक है। कात्यायन शाखा का प्रचार विनध्य के दिच्चिए में महाराष्ट्र आदि प्रदेश में रहा है।"

- १. ऋष्टाङ्गहृदय, वाग्भट्ट-विमर्श, पृष्ठ १७ ।
- २. कात्यायनमुतं प्राप्य वेदसूत्रस्य कारकम् । ३. कात्यायनाभिषं च यञ्चविद्या-विचच्चपुम् । पुत्रो वररुनिर्यस्य बभूव गुणुसागरः । ग्र० १३१, स्रोक्ष ४८, ४६ ।
- ४ वाजसनेयों के दो अग्रयन है—द्वयान्येव यज्ञूषि, आदित्यानामिक्किरसाना । प्रतिशासूत्र काष्टिका ६. सूत्र ४ । इन दोनों का निर्देश माध्यन्दिन शतपथ, ४।४५। १६. २० में भी मिलता है ।
- 4. प्रतिज्ञापरिशिष्ट के व्याख्याता श्र्यस्पा शास्त्री ने 'शिष्य' पद का सम्बन्ध भी कीशिक के साथ लगाया है, परन्तु हमारा विचार है कि शिष्य पद का संबन्ध 'श्राङ्गिरसानां वर्सानां' के साथ है। उन्होंने याज्ञवल्वयचरित (पृष्ठ ५५) में याज्ञवल्वयपुत्र कात्यायन ग्रीर शाखाप्रवर्तक कात्यायन में भिन्नता दर्शाने के लिये प्रवरमेद का निर्देश किया है, परन्तु वह ठीक नहीं। श्राङ्गिरसायन को स्वीकार कर लेने पर श्राङ्गिरस श्रादि भिन्न प्रवरों का निर्देश यक है।
  - ६. प्रतिशापिशिष्ट, ग्रयगाशास्त्री द्वारा प्रकाशित, किएडका ३१ सूत्र ५ ।
  - ७, याञ्चवल्क्यचरित पृष्ठ ८७ से ऋागे लगा 'शुक्कयजुः' शाखा चित्रपट ।

हमारा विचार है कि याज्ञवल्क्य का पौत्र, कात्यायन का पुत्र वररुचि कात्यायन अष्टाध्यायी का वार्तिककार है । इसमें निम्न हेतु हैं—

१—काशिकाकार ने "पुराण्योक्तेषु ब्राह्मण्कल्पेषु" मूत्र पर आख्यानों के आधार पर शतपथ ब्राह्मण को अचिरकालकृत लिखा है। परन्तु वर्गितककार ने 'याज्ञवल्क्यादिश्यः प्रतिषेधस्तुल्यकालत्वात्" में याज्ञवल्क्यप्रोक्त शतपथ ब्राह्मण को अन्य ब्राह्मणों का समकालिक कहा है। इस से प्रतीत होता कि वर्गितककार का याज्ञवल्क्य के साथ कोई विशेष सम्बन्ध था। अत एव उसने तुल्यकालत्वहेतु से शतपथ को पुराण्योक्त सिद्ध करने की चेष्टा की है। अन्यथा पुराण्योक्त होने पर भी उक्त हेतु निर्देश के विना "याज्ञवल्क्यादिश्यः प्रतिषेधः" इतने वर्गितक से ही कार्य चल सकता था।

२—महाभाष्य से विदित होता है कि कात्यायन दाक्षिणात्य था। कात्यायन शास्त्रा का अध्ययन भी प्रायः महाराष्ट्र में रहा है। यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

३—शुक्लयजुःप्रातिशास्य के अनेक सूत्र कात्यायनीय वार्तिकों से समानता रखते हैं। यह समानता भी इनके पारस्परिक सम्बन्ध्र को पृष्ट करती है।

४—पािर्मिन जहां समाप्ताभाव अथवा एक पदत्वाभाव अर्थात् स्वतन्त्र अनेक पद मान कर कार्य का विधान करता है, वहां वार्तिककार शुक्लयजु:प्रातिशास्त्र के समान समासवत् अथवा एक-पदवत् मानकर कार्यविधान करता है। यथा—

क—पाणिनि तिङि चोदात्तवति (६।१।७१) में गति और तिङ्पदों को पृथक् पृथक् दो पद मानकर गति को अनुदात्त विधान करता है, वहां कात्यायन उदात्तगतिमता च तिङा (२।२।१६) वार्तिक द्वारा समास का विधान करता है।

ख-पाणिनि सर्वस्य हे, अनुदात्तं च ( ८ । १ । १-२ ) हारा द्विवचन

१. त्रप्रष्टा० ४।३।१०५॥ २. महाभाष्य ४।२।६६।

३. प्रियतद्विता दाह्मिणात्याः । यथालोके वेदे चेति प्रयोक्तव्ये यथालौकिक-वैदिकेषु प्रयुक्तते । ऋ०१, पा०१, ऋा०१। में दोनों को स्वतन्त्र पद मानता है, परन्तु कात्यायन ऋब्ययमब्ययेन (२।२।१८) वार्तिक द्वारा समास का विधान करता है।

ग—पाणिनि इव शब्द के प्रयोग में दोनों को स्वतन्त्र पद मानता है और इव को चादयोऽजुदात्ता नियमानुसार अनुदात्त स्वीकार करता है, परन्तु कात्यायन इवेन विभक्तश्रक्तोषः पूर्वपदमक्रतिस्वरत्वं च (२।२।१८) वार्तिक द्वारा उसके समास विधान करता है और पूर्वपदप्रकृतिस्वर का विधान करके इव को अनुदात्तं पदमेकवर्जम् (६।१।१४८) नियम से अनुदात्त मानता है।

शुक्लयजु:प्रातिशास्य में उदात्तितिङयुक्त गित (उपसर्ग), द्विर्वचन और इव पद के प्रयोग कों समासरूप मानकर पदपाठ में अन्य समासों के समान अवग्रह से निर्देश करने का विधान करता है। यथा—

त्रजुदात्तोपसर्गे चाल्याते । १ । १६ ॥ उपस्तृणुन्तीत्युप स्तृणुन्ति । श्रवधावतीत्यव धावति ।

इवकाराम्रेडितायनेषु च । ४ । १८ ॥ स्नुचीवेति सुचि इव । प्रप्रेति प्र प्र ।

पा<mark>रिणिन का शिष्य</mark>---पूर्व पृष्ठ १८१ पर लिख चुके हैं कि वार्तिककार कात्यायन पारिणिन का साज्ञात् शिष्य है।

देश—महाभाष्य पस्पशाहिक में 'यथा लोकिकवैदिकेषु' वार्तिक की व्यास्या करते हुए लिखा है—

प्रियतद्धिता दाक्षिणात्याः । यथा लोके वेदे च प्रयोक्तब्ये यथा लौकिकवैदिकेषु प्रयुक्षते ।

इस से विदित होता है कि वात्तिककार कात्यायन दािच्चणात्य था।

कथासरित्सागर में वात्तिककार कात्यायन को कौशाम्बी का निवासी लिखा है, वह प्रमाणभूत पतश्जिलि के वचन से विरुद्ध होने के कारण अप्रमाण है।

स्कन्द पुराण के अनुसार याज्ञवल्क्य का आश्रम आनर्त=गुजरात में

१. महासाध्य ग्रा०१, पाद १, ग्रा०१॥ २. द्र०१। ३ वा ४॥

था। भिसम्भव है याज्ञवल्क्य के मिथिला चले जाने पर उसका पुत्र कात्यायन महाराष्ट्र की ओर चला गया हो।

कात्यायन की प्रामाणिकता—पत ज्ञिल ने कात्य (कात्यायन) के लिए 'भगवान' शब्द का प्रयोग किया है।' इससे वार्तिककार की प्रामाणिकता स्पष्ट है। न्यासकार भी लिखता है—

एतच कात्यायनप्रभृतीनां प्रमाणभूतानां वचनाद् विश्वायते।\* कात्यायनवचनप्रामाएयाद धातुत्वं वेदितव्यम्।\*

कात्यायन त्र्योर शबरस्वामी—ऐसे प्रमाणभूत आचार्य के विषय में मीमांसाभाष्यकार शबरस्वामी लिखता है—सद्घादित्वात् पाणिनेर्वचनं प्रमाणम्, असद्घादित्वान्न कात्यायनस्य ।

शबरस्वामी का कात्यायन के लिये 'असद्वादी' शब्द का प्रयोग करना चिन्त्य है।

शबर के दोषारोपए। का कारण्—शबर ने वार्तिककार काल्यायन के लिए जो असद्वादी विशेषण का प्रयोग किया है, उसका कारण् सम्भवतः यह है कि शबर ने काल्यायन के प्रकृत वार्तिक का अभिप्राय नहीं समझा। अथवा दूसरा कारण यह हो सकता है कि महाभाष्य (१।१।७३) में जिह्वाकाल्य पद का निर्देश मिलता है और न्यासकार आदि इसका अर्थ जिह्वाचपलः काल्यः करते हैं। (जैन शाकाटायन २।४।२ की व्याख्या में भी यही अर्थ लिखा)। इस चाप्ल्य से प्रभावित होकर शबर ने काल्यायन को असद्वादी कहा हो।

कात्यायन का जिह्वाचापल्य=आवश्यकता से अधिक कहने का स्वभाव उसके वार्तिकों से भी व्यक्त होता है।

#### काल

यदि हमारा पूर्व विचार ठीक हो अर्थात् वात्तिककार याज्ञवल्वय का पौत्र हो तो वार्त्तिककार पाणिनि से कुछ उत्तरवर्ती होगा। यदि वह पाणिनि

१. नागर खरड १७४।५५॥ २. प्रोवाच भगवांस्तु कात्यः । ३ । २ । ३ ॥

३. न्यास ६ । ३ । ५०, भाग० २ पृष्ठ ४५३, ४५४ ॥

४. न्यास ३ । १ । ३५, भाग १ पृष्ठ ५२७ ।

५. मीमांसाभाष्य १० । ८ । ४ ॥

का साज्ञात् शिष्य हो, जैसा कि पूर्व लिख चुके हैं तो वह पाियानि का समकालिक होगा। अत: वार्तिककार कात्यायन का काल विक्रम से लगभग २९००-२००० सौ वर्ष पूर्व है।

श्राधुनिक ऐतिहासिकों की भूल—अनेक आधुनिक ऐतिहासिक "वहीनरस्येद् वचनम्" वार्तिक में वहीनर शब्द का प्रयोग देखकर वार्तिककार कात्यायन को उदयनपुत्र वहीनर से अवीचीन मानते हैं, परन्तु यह मत सर्वथा अयुक्त है। वैहिनरि अत्यन्त प्राचीन व्यक्ति है। इसका उल्लेख बौधायन श्रौतसूत्र के प्रवराध्याय (३) में मिलता है। वहां उसे भृगुवंश्य कहा है। मत्स्य पुराण १९४। १९ में भी भृगुवंश्य वैहिनरि का उल्लेख है। वहां उसका अपना नाम "विरूपाच" लिखा है। महाभाष्यकार ने उपर्युक्त वार्तिक की व्याख्या में लिखा है—

कुणस्वाडवत्स्वाह—नैव बहीनरः, कस्तर्हि ? विहीनर एषः । विहीनो नरः कामभोगाभ्याम् । विहीनरस्यापत्यं वैहीनरिः ।

अर्थात् वैहोनरि प्रयोग वहीनर से नहीं बना, इस की प्रकृति विहीनर है । कामभोग से रहित≔विहीनर का पूत्र वैहोनरि है ।

इस कार्तिक भें उदयनपुत्र वहीनर का निर्देश नहीं हो सकता, क्योंकि उदयनपुत्र वहीनर भी महाभाष्यकार से कुछ शताब्दी पूर्ववर्ती है। अतः निश्चय ही पत्रश्रालि को उदयनपुत्र का वास्तिवक नाम ज्ञात रहा होगा। ऐसी अवस्था में वह कुण्एवाडव की व्युत्पित्त को कभी स्वीकार न करता। कुणरवाडव के 'काम भोग से विहीन' अर्थ से प्रतीत होता है कि वैहीनरि का पिता ऋषि था, राजा नहीं। वैहीनिर पद की व्युत्पत्ति 'वहीनर' और 'विहीनर' दो पदों से दर्शाई है। इस से प्रतीत होता है कि वहीनर और विहीनर दोनों नाम एक ही व्यक्ति के थे। वहीनर वास्तिवक नाम था और विहीनर विहीनों नरः काम भोगाभ्याम् निर्देशानुसार औपाधिक। अपत्यार्थक शब्दों के प्रयोग अनेक बार अप्रसिद्ध शब्दों से भी निष्पन्न होते हैं। यथा व्यासपुत्र शुक्त के लिए वैयासिक का सम्बन्ध अप्रसिद्ध

१. महाभाष्य ७।३।१॥ २. देखो पूर्व गृष्ठ १३६ टि॰ २ में उद्धृत पाठ । ३. वैद्विनरिविंस्पादो रीहित्यायनिरेव च ।

४. पाश्चात्यों के मतानुसार । हमारे मत में महाभाष्यकार टदयनपुत्र वहीनर से पूर्ववर्ती है । इस के लिए महाभाष्यकार पतकालि का प्रकरण देखें ।

व्यासक प्रकृति के साथ है, प्रसिद्ध व्यास के साथ नहीं। जिस प्रकार कात्यायन ने वैयासिक पद का संबंध व्यास से जोड़कर अकड़ का विधान किया, इसी प्रकार वैहीनरि का भी वहीनर से संबन्ध व्यास करे के इत्व का विधान किया। परन्तु जैसे पत अलि ने वैयासिक की मूल प्रकृति व्यासक बताई, उसी प्रकार कुणरवाडव ने भी वैहीनरि की मूल प्रकृति विद्दीनर है इस ओर संकेत किया।

इस विवेचना से स्पष्ट है कि उक्त वार्तिक के प्रमाण से वार्तिककार कात्यायन और कुण्एरवाडव दोनों उदयनपुत्र वहीनर से अर्वाचीन नहीं हो सकते । कथासिरत्सागर आदि में उल्लिखित श्रुतत्रद कात्यायन वार्तिककार कात्यायन से भिन्न व्यक्ति है ।

#### वार्तिकपाठ

कात्यायन का वर्त्तिकपाठ पाणिनीय व्याकरण का एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण अङ्ग है । इस के विना पाणिनीय व्याकरण अधूरा रहता है। पतःज्ञिल ने कात्यायनीय वार्त्तिकों के आधार पर अपना महाभाष्य रचा है। कात्यायन का वार्तिक पाठ स्वतन्त्ररूप में उपलब्ध नहीं होता। महाभाष्य से कात्यायन के वार्त्तिकों की निश्चित संख्या की प्रतीति नहीं होती, क्योंकि उस में बहुत्र अन्य वार्तिककारों के वचन भी संगृहीत हैं। महाभाष्यकार ने प्रायः उनके नाम का निर्देश नहीं किया।

प्रथम वार्त्तिक—आधुनिक वैयाकरण 'सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे' को कात्यायन का प्रथम वार्तिक समझते हैं, यह उनकी भूल है। इस भूल का कारण भी वही है जो हमने पृष्ठ २०५ पर पाणिनीय आदि-सूत्र के के संबन्ध में दर्शाया है। महाभाष्य में लिखा है—

माङ्गलिक त्राचार्यो महतः शास्त्रीयस्य मङ्गलार्थं सिद्धशब्दमादितः

हमारा विचार है यहां भी 'आदि' पद मुख्यार्थ का वाचक नहीं हैं। कात्यायन का प्रथम वार्त्तिक 'रत्त्तोद्दागमलष्वसन्देद्दाः प्रयोजनम्<sup>व</sup> है। इस में निम्न प्रमाण हैं—

१. महाभाष्य भाग १, पृष्ठ ६। २. महाभाष्य भाग १, पृष्ठ ६, ७ । ३. महाभाष्य भाग १, पृष्ठ १। १-सायण अपने ऋग्भाष्य के उपोद्धात में लिखता है-

तस्यैतस्य व्याकरणस्य प्रयोजनिवशेषो वररुचिना वार्तिके दर्शितः—रत्तोहागमलच्यसन्देहाः प्रयोजनम् इति । एतानि रत्तादीनि प्रयोजनानि प्रयोजनान्तराणि च महाभाष्ये पतञ्जलिना स्पष्टीकृतानि ।'

अर्थात् वररुचि=कात्यायन ने व्याकरणाध्ययन के प्रयोजन 'रत्तोहागम' आदि वात्तिक में दर्शाए हैं।

२—व्याकरणाध्ययन के प्रयोजनों का अन्वाख्यान करके पतञ्जलि ने लिखा है—

एवं विव्रतिपन्नबुद्धिभ्योऽध्येत्भ्यः सुहृद् भूत्वाऽऽचार्य इदं शास्त्रम-न्वाचष्टे, इमानि प्रयोजनान्यध्येयं व्याकरणम् इति ।

यहां आचार्य पद निश्चय ही लात्यायन का वाचक है और इदं शास्त्रं का अर्थ प्रयोजनान्वाख्यान लाख ही है। अाचार्य पद महाभाष्य में केवल पाणिनि और कात्यायन के लिए ही प्रयुक्त होता है यह हम पूर्व कह चुके हैं। यदि व्याकरणाध्ययन के प्रयोजनों का निर्देशक रच्चोह्वाममक्ष्यसन्देहाः प्रयोजनम् वार्तिककार का न माना जाए तो यह आचार्य पद भाष्यकार का बोधक होगा, तो क्या भाष्यकार अपने लिए स्वयं आचार्य पद का प्रयोग कर रहे हैं ?

३—महाभाष्य के इस प्रकरण की तुलना 'क्डिति च" सूत्र के महाभाष्य से की जाय तो स्पष्ट प्रतीत होता है कि रज्ञादि पांच प्रयोजन वार्तिककार कथित हैं और 'इमानि च भूयः' वाक्यनिर्दिष्ट १३ प्रयोजन भाष्यकार द्वारा प्रतिपादित हैं। 'क्डिति च' सूत्र पर प्रयोजनवार्तिक इस प्रकार है—क्डिति प्रतिषेधे तिन्निमित्तप्रहण्णमूपधारोरवीत्यर्थम् ।

महाभाष्यकार ने इस वार्त्तिक में निर्दिष्ट प्रयोजनों की व्याख्या करके लिखा है--इमानि च भूयः तिज्ञिमित्तग्रहणुस्य प्रयोजनानि ।

१. षडङ्ग प्रकरण, पृष्ठ २६, पूना संस्कः । तुलना करो—कात्यायनोऽपि व्याकरणप्रयोजनान्युराजहार—रज्ञोहागमलध्वसंदेहाः प्रयोजनम् । तै ० सं० सायणः भाष्य, भाग १ पृष्ठ ३० । २. महा० १ । १ । श्रा० १ ॥

३. इदं शास्त्रमिति — प्रयोजनान्वाख्यानमित्यर्थः । कैयट, महाभाष्यप्रदीप १।१। श्रा०१॥ ४. एष्ठ२०४। ५. श्रष्टा०१।१।५॥

इन दोनों स्थलों पर 'इमानि च भूयः' प्योजनानि' पद समान लेखनशैली के निर्देशक हैं, और दोनों स्थलों पर 'इमानि च भूयः' वाक्यनिर्दिष्ट प्रयोजन : महाभाष्यकार प्रदर्शित हैं, यह सर्वसम्मत है। इसी प्रकार क्रिक्टित च सूत्र के प्रारम्भिक दो प्रयोजन वार्त्तिककार निर्दिष्ट हैं, यह भी निर्विवाद है। अतः उसी शैली से लिखे हुए 'रच्चोद्दागम' आदि वाक्यनिर्दिष्ट पांच प्रयोजन निस्सन्देह कात्यायन के समझने चाहियें। इसलिये कात्यायन के वार्तिकपाठ का आरम्भ—'रच्चोद्दागमलष्यस-न्देद्दाः प्रयोजनम्' से ही होता।

#### महाभाष्य में व्याख्यात वार्त्तिक श्रनेक श्राचार्यों के हैं

महाभाष्य में जितने वार्तिक व्याख्यात हैं वे सब कात्यायनिवरचित नहीं हैं। पतः जिल ने अनेक आचार्यों के उपयोगी वचनों का संग्रह अपने ग्रन्थ में किया है। कुछ स्थानों पर पतः जिल ने विभिन्न वार्तिककारों के नामों का उक्केल किया है, परन्तु अनेक स्थानों पर नामनिर्देश किये विना ही अन्य आचार्यों के वार्तिक उद्दश्त किये हैं। यथा—

१—महाभाष्य ६१११४४ में एक वार्तिक पढ़ा है—समो हिततयोर्जा लोप: । यहां वार्तिककार के नाम का उक्लेख न होने से यह कात्यायन का वार्तिक प्रतीत होता है, परन्तु "सर्वादीनि सर्वनामानि" मूत्र के भाष्य में विदित होता है कि यह वचन अन्य वैयाकरणों का है। वहां स्पष्ट लिखा है—इहान्ये वैयाकरणाः समस्तत विभाषा लोपमारमन्ते— समो हिततयोर्वा इति ।

२. महाभाष्य ४।१।१५ में वार्तिक पढ़ा है—नद्भन्नश्रीकक्ख्युंस्त. रुग्ततनुनानामुपसंख्यानम्। यहां वार्तिककार के नाम का निर्देश न होने से यह कात्यायन का वचन प्रतीत होता है, परन्तु महाभाष्य ३।२।५६ तथा ४।१।८७ में इसे सौनागों का वार्तिक कहा है।

इस विषय पर अधिक विचार हम ने इस अध्याय के अन्त में 'महाभाष्यस्थ वार्तिकों पर एक दृष्टि' प्रकरण में किया है।

#### ग्रन्य ग्रन्थ

१. स्वर्गारोहण काव्य—महाभाष्य ४।३।१०१ में वारुच काव्य का उल्लेख मिलता है। वरुचि कात्यायन का पर्याय है, यह हम पूर्व

१. ऋष्टा० १ । १ । २७॥

लिख चुके हैं। महाराज समुद्रगुप्त ने कृष्णचरित के मुनिकविवर्णन में लिखा है—

> यः खर्गारोहणुं कृत्वा खर्गमानीतवान् भुवि । काव्येन रुचिरेग्रीव ख्यातो वररुचिः कविः ॥

न केवलं व्याकरणं पुषोष दार्चासुतस्येरितवार्तिकैर्यः । काव्येऽपि भूयोऽनु चकार तं वै कात्यायनोऽसो कविकर्मदत्तः ॥

अथोत्—जो स्वर्ग में जाकर (श्लेष से स्वर्गारोहण संज्ञक काव्य रचकर) स्वर्ग को पृथिवी पर ले आया, वह वररुचि अपने मनोहर काव्य से विख्यात है। उस महाकवि कात्यायन ने केवल पाणिनीय व्याकरण को ही अपने वार्तिकों से पुष्ट नहीं किया, अपितु काव्यरचना में भी उसी का अनुकरण किया है।

कात्यायन के स्वगोरोहण काव्य का उल्लेख जल्हण्कृत सूक्तिमुक्तावली में भी मिलता है। उस में राजरोखर के नाम से निम्न श्लोक उद्गशृत है—

## यथार्थतः कथं नाम्नि मा भूद् वरुरचेरिह। व्यथत्त कराजभरणं यः सदारोहणप्रियः॥

इस श्लोक के चतुर्थ चरण का पाठ कुछ विकृत है। वहाँ 'सदारो-इएप्रियः' के स्थान में 'स्वर्गारोहएप्रियः' पाठ होना चाहिये।

आचार्य वररुचि के अनेक श्लोंक शार्ङ्गधरपद्धति, सद्गक्तिकर्णामृत और सुभाषितमुक्तावली आदि अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं।

कात्यायन मुनि विरचित काव्य के निए इस ग्रन्थ का ''काव्यशास्त्रकार वैयाकरण कवि'' नामक ३० वां अध्याय देखिए।

२. भ्राज-संबक रुरोक — महाभाष्य अ०१, पाद १, आह्विक १ में 'भ्राज' संज्ञक श्लोकों का उल्लेख मिलता है। वैस्पट, हरदत्त, अोर नागेश भट्ट आदि का मत है कि आजसंज्ञक श्लोक वार्तिककार कात्यायन की रचना

१. क पुनरिदं पठितन् १ भ्राजा नाम स्त्रोकाः । २. कात्यायनोपनिवद्ध-भ्राजाख्यस्त्रोकमध्यपठितस्यः''। महाभाष्यप्रदीप, नवाह्विक निर्णयसागर सं० प्रष्ठ ३४।

३. कात्यायनप्रणितेषु भ्राजाख्यस्थोकेषु मध्ये पठितोऽयं स्रोकः । पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ १० । ४. भ्राजा नाम कात्यायनप्रणीताः स्रोका इत्याहुः । महाभाष्यप्रदीपोद्योत, नवाह्विक, निर्णयसागर सं० पृष्ठ ३३ ।

हैं। ये श्लोक इस समय अप्राप्य हैं। इन श्लोकों में से 'यस्तु प्रयुङ्कों कुशलो विशेषे' श्लोक पतःकालि ने महाभाष्य में उद्द्वपृत किया है।

श्रुत्य श्लोक — महाभाष्यप्रदीप ३।१।१ में पठित श्र**र्थविशेष उपाधि:** श्लोक भी भ्राजान्तर्गत है। ऐसा पं० रामशंकर भट्टाचार्य का मत है।

- ३.—छुन्दःशास्त्र वा साहित्य-शास्त्र—कात्यायन ने कोई छन्दः शास्त्र अथवा साहित्य-शास्त्र क। ग्रन्थ भी लिखा था। इस के लिए इसी ग्रन्थ का भाग २, पृष्ट ३८० पर अभिनव गुप्त का उद्धरण देखें।
- **४. स्मृति**—पड्गुरु-शिष्य ने कात्यायन स्मृति और भ्राजसंज्ञक श्लोकों का कर्ता वीतिककार को माना है। वर्तमान में जो कात्यायन स्मृति उपलब्ध होती है, वह संभवतः अर्वाचीन है।
- ४. उभयसारिका-भाग्-मद्रास से चतुर्भाणी प्रकाशित हुई है। उसमें वररुचिकृत 'उभयसारिका' नामक एक भाग छपा है। उसके अन्त में लिखा है—

#### इति श्रीमद्वररुचिमुनिकृतिरुभयसारिकानाम भाणः समाप्तः।

इस वाक्य में यद्यपि वरुचि का विशेषण 'मुनि' लिखा है, तथापि यह वार्तिककार वरुचिकृत प्रतीत नहीं होता! महाभाष्य परपशाहिक में वार्तिककार को 'तद्धितिप्रय' लिखा है, परन्तु उभयसारिका में तद्धितिप्रयता उपलब्ध नहीं होती। उसमें तद्धितप्रयोग अत्यस्प हैं, कृत्-प्रयोगों का बाहुत्य है। अतः 'कृतम्योगरुच्य उदीच्याः' इस नियम के अनुसार उपर्युक्त भाग का कर्ता कोई औदीच्य कवि है। सम्भव है यह भाग विक्रमसमकालिक वरुचि कवि कृत हो।

श्रमेक प्रन्थ — आफ्रेक्ट कृत बृहत् हस्तलेख-सूचीपत्र में कात्यायन तथा वररुचि के नाम से अनेक ग्रन्थ उद्मृत हैं। उनमें से कितने ग्रन्थ वार्तिककार कात्यायन कृत हैं, यह अभी निश्चेतव्य है। हमें उनमें अधिक ग्रन्थ विक्रमकालिक वररुचि कृत प्रतीत होते हैं।

१. महाभाष्य प्रथमाह्निक । २. द्र॰ पूना त्र्रोरिययिलस्ट, भाग XIII में रामशंकर भद्राचार्य का लेख । ३. स्पृतेश्च कर्ता क्षेत्रकानां भ्राजनाम्नां च कारक: । निदानसूत्र की भूमिका पृष्ठ, २७ पर उद्युत । ४. काव्यमीमांसा पृष्ठ २२।

#### २---भारद्वाज

भगवान् पतः जिल ने भारद्वाजीय वार्तिकों का उल्लेख महाभाष्य में अनेक स्थानों पर किया है। ये वार्तिक पाणिनीयाष्टक पर ही रचे गये थे, यह बात महाभाष्य में उद्गधृत भारद्वाजीय वार्तिकों के सूक्ष्म पर्यवेक्षसा से स्पष्ट हो जाती है। वै

भारद्वाजीय वार्तिक कात्यायनीय वार्तिकों से कुछ विस्तृत थे। यथा— कात्या०—घुसंज्ञायां प्रकृतिप्रदृष्णं शिद्रर्थम्। । भार०—घुसंज्ञायां प्रकृतिप्रदृष्णं शिद्विकृतार्थम्। । कात्या०—यिक्चणोः प्रतिषेधे हेतुमरिणिश्चव्रवामुपसंख्यानम्। । भार०—यिक्चणोः प्रतिषेधे णिश्चिश्चनिथ्यव्यामात्मनेपदा-

भार०--यिक्चणाः प्रतिषेधे गिष्धिश्रनिधग्रनिधग्र्ञामात्मनेपदाः कर्मकाणामुपसंख्यानम् । \*

इन भारद्वाजीय नानिकों का रचियता कौन भारद्वाज है, यह अज्ञात है। यदि ये नातिक पाणिनीय व्याकरण पर नहीं लिखे गये हों, तो अवश्य ही पूर्वनिर्दिष्ट भारद्वाज व्याकरण पर रहे होंगे। ऐसी अवस्था में भार-द्वाज व्याकरण और पाणिनीय व्याकरण में बहुत समानता माननी होगी।

#### ३---सुनाग

महाभाष्य में अनेक स्थानों पर सौनाग वार्तिक उद्दशृत है। हरदत्त के लेखानुसार इन वार्तिकों के रचयिता का नाम सुनागथा । कैयट

१. महामाध्य १।१।२०,५६ ॥१।२।२२ ॥१।३।६७ ॥ ३।१।३८,४८,८६ ॥४।१।७६ ॥६।४।४७,१५५॥

२. भारद्वाजीयाः पठित्त — नित्यमिकस्विमिडाचोः, वस्वाग्रहरामुत्तरार्थम् । महाभाष्य १ । २ । २२ ।। न्यासकार लिखता है — पृङ्श्चेत्यत्र सूत्रे द्वयोविंमाषयोर्भिच्ये ये विधयस्ते नित्या भवन्तीति मन्यमानैर्भारद्वाजीयैरिदमुक्तम् — नित्यमिकस्विमिडाचोरिति । भाग १, पृष्ठ १६२ । भारद्वाजीयाः पठित्त — ग्रस्जो रोपधयोर्लीपः, श्चागमो रम् विधीयते । महाभाष्य ६ । ४ । ४७ ।। ३. महाभाष्य १ । १ । २० ।।

४. महाभाष्य ३ । १ । ८६ ॥ ५. महाभाष्य २ । २ । १८ ॥ ३ । २ । ५६ ॥ ४ । १ । ७४, ८७ ॥ ३ । १ । ६ ॥ ६ । १ । ६ ॥ १ । ३ । ४ ३ ॥

६. सुनागस्याचार्यस्य शिष्याः सौनागाः । पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ७६१।

विरचित महाभाष्यप्रदीप २।२।१८ से विदित होता है कि सुनाग आचार्य कारयायन से अर्वाचीन है ।

#### सौनाग वार्तिक ऋष्टाध्यायी पर थे।

महाभाष्य ४।३।११५ से प्रतीत होता है कि सौनाग वार्तिक पाणिनीय अष्टक पर रचे गये थे।पतश्विल ने लिखा है—'इह हि सौनागाः पठिन्ति—बुजश्वाजकृतप्रसंगः। इस पर कैयट लिखता है--पाणिनीय-लच्चणे दोषोद्भावनमेतत्।

इसी प्रकार पतः जिल ने 'स्रोमाङोश्च' सूत्रस्य चकार का प्रत्याख्यान करके लिखा है—पवं हि सीनागाः पठन्ति—चोऽनर्थकोऽधिकारादेङः। र

श्री पं॰ गुरुपद हालदार ने सुनाग को पाणिनि से पूर्ववर्ती माना है। उनका मत ठीक नहीं, यह उपर्युक्त उद्धरर्णों से स्पष्ट हैं। हालदार महोदय ने सुनाग आचार्य को नागवंशीय लिखा है, वह सम्भवतः नाम सादृश्य मूलक है।

#### सौनाग वार्तिकों का स्वरूप

सौनाग वार्तिक कात्यायनीय वार्तिकों की अपेचा बहुत विस्तृत हैं। अत एव महाभाष्य २।२।१७ में कात्यायनीय वार्तिक की व्याख्या के अनन्तर पत अलि ने लिखा है—यतदेव च सौनागैविस्तरतरकेण पठितम्।

महाभाष्य ४।१।१५ में लिखा—ग्रत्यलपियमुच्यते—ख्युन इति। नञ्सनजीकक्ख्युं स्तक्रणतत्तुनानामुपसंख्यानम्।

यद्यपि महाभाष्य में यहां 'नञ्स्नज्' आदि वार्तिक के कर्ता का नाम नहीं लिखा, तथापि महाभाष्य ३।२।४६ तथा ४।१। ८७ में इसे सौनागों का वार्तिक कहा है। अतः यह सौनाग वार्तिक है, यह स्पष्ट है। यह वार्तिक भी कात्यायनीय वार्तिक से बहुत विस्तृत है।

## महाभाष्यस्थ सौनाग वार्तिकों की पहचान

पूर्वोक्त उद्धरणों से स्पष्ट है कि सौनाग वार्तिक कात्यायनीय वार्तिकों से अत्यधिक विस्तृत थे। महाभाष्य ४।१।१५ में 'ऋत्यरुपिमद्रमुच्यते'

कारयायनाभिप्रायमेव प्रदर्शयितुं सौनागैरतिविस्तरेग् पठितमित्यर्थः ।

२. महाभाष्य ६। १। ६५॥ ३. व्याक० दर्श • इति ०४४५।

४. एवं हि सौनागाः पठन्ति - नञ्सनश्रीककु॰ ।

लिख कर उद्द्वपृत किया हुआ वार्तिक सौनागों का है, यह पूर्व लेख से स्पष्ट है। महाभाष्य में अनेक त्थानों पर 'श्रत्यरूपिमद्मुख्यते' लिखकर कात्यायनीय वार्तिकों से विस्तृत वार्तिक उद्द्वपृत किये हैं। बहुत सम्भव है वे सब सौनाग वार्तिक हों।

शृङ्गारप्रकाश में महावार्तिककार के नाम से महाभाष्य २।१। ५१ में पठित एक वार्तिक उद्दश्नत है। वया यह महावार्तिककार सौनाग है?

महाभाष्य ४।२।६५ में महावार्तिक के अध्येताओं के लिए प्रयुज्य-मान माहावार्तिक पद का निर्देश मिलता है। ये महावार्तिक कौन से हैं यह विवेचनीय है।

#### सौनाग मत का अन्यत्र उल्लेख

महाभाष्य के अतिरिक्त काशिका,\* भाषावृत्तिः, क्षीरतरङ्गिणी, धानुवृत्ति तथा मह्मवादिकृत द्वादशारनयचक की सिहसूरि गणि की टीका आदि ग्रन्थों में सौनागों के अनेक मत उद्गयत हैं।

## ४--क्रोष्टा

इस आचार्य के वार्तिक का उल्लेख महाभाष्य १।१।३ में केवल एक स्थान पर मिलता है। पत जलि लिखता है—

- १. महाभाष्य २/४।४६॥ ३।१।१४, २२, २५, ६७॥ ३।२।२६ इत्यादि ॥
- २. ननु च 'द्रन्द्रतस्पुरुषयोस्तरपदे नित्यसमासवचनमिति महावार्तिककारः पठति । शृङ्गारप्रकाश, पृष्ठ २६ । ३. इह मा भूत-माहावार्तिकः ।
  - ४. सौनागाः कर्मीण् निष्ठायां शकेरिटमिच्छन्ति विकल्पेन, श्रस्यतेर्भावे। ७।२।१७॥
  - ५. निष्ठायां कर्मीण शकेरिड वेति सौनागाः। ७।२।१७॥
- ६. चात्नामथींनेर्देशाऽयं प्रदर्शनार्थं इति सौनागाः। यदाहुः कियावाचिख्वमा-ख्यातुमेकोः त्रार्थः प्रदर्शितः। प्रयोगतोऽनुगन्तव्या क्रनेकार्था हि घातवः। देखो मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय का सूचीपत्र १८ १८४६। रोमनाचर मुद्रित जर्मन संस्करण में "धात्ना यदाहुः" पाठ नहीं है। 'क्रियावाचित्वमाख्यातुन्' स्लोक चान्द्र धातुपाठ के स्रन्त में भी मिलता है। द्र० चीरतरिक्षणी १८३, हमारा संस्क०।
  - ७. शक धातु पृष्ठ ३०१, ग्रस धातु पृष्ठ ३०७, शक्तु धातु पृष्ठ ३१६।
- ५. ष्ठिविसिव्योर्ल्युर्परयोर्दार्धस्वं विष्टि भागुरिः । करोतेः कर्त्तृभावे च सौनागा हि प्रचन्नते । भाग १, पृष्ठ ४१ बड़ोदा सं ० ।

परिभाषान्तरमिति च कृत्वा क्रोष्ट्रीयाः पठन्ति—नियमादिको गुणचुन्द्री भवतो विप्रतिषेधेन ।

इस उद्धरण से यह भी स्पष्ट है कि कोश्रीय वार्तिक पाणिनीय अष्टाध्यायी पर ही थे। कोश्रीय वार्तिकों का उल्लेख अन्यत्र नहीं मिलता:

### ५-वाडव ( कृण्रवाडव १)

महाभाष्य ८।२।१०६ मे लिखा है—-श्र**निष्टिज्ञो वाडवः पठित ।** इस पर नागेश भट्ट महाभाष्यप्रदीपोद्योत में लिखता है—सिद्धं त्विदितो-रिति' वार्तिकं वाडवस्य ।

इस वार्तिककार के सम्बन्ध में इससे अधिक कुछ ज्ञात नहीं।

## क्या वाडव ऋीर कुण्रवाडव एक है ?

महाभाष्य ३।२।१४ में लिखा है-

कुण्यवाडवस्त्वाह—नेवा शंकरा, शंगरेषा । गृणातिः शन्दकर्मा तस्येष प्रयोगः ।

पुन: महाभाष्य ७ । ३ । १ में लिखा है-

कुणुरवाडवस्त्वाह—नैष वहीनरः, कस्तर्हि १ विद्दीनर एषः। विद्दीनो नरः कामभोगाभ्याम् । विद्दीनरस्यात्यं वैद्दिनरिः।

महाभाष्य के इन उद्धरणों में "कुणरवाडव" आचार्य का उल्लेख मिलता है । क्या महाभाष्य = । २ । १०६ में स्मृत वाडव "पदेषु पदैक-देशान्" नियम से कुणरवाडव हो सकता है ? कुणरवाडव का उल्लेख आगे किया जायगा ।

### ६--व्याद्यभृति

महाभाष्य में व्याघ्नभूति आचार्य का साक्षात् उल्लेख नहीं है। महा-भाष्य २।४। ३६ में 'जिम्धिविधिर्ल्यि पे' इत्यादि एक श्लोकवातिक उद्देशृत है। कैयट के मतानुसार यह श्लोकवातिक व्याघ्नभूति-विरचित है।

१. भाष्य, कैयटकृत प्रदीप द्यादि ग्रन्यों के पर्यालोचन से हमें 'तन्नायधेष्ट-प्रसंगः' वार्तिक वाडव त्राचार्य का प्रतीत होता है।

२. ग्रयमेवार्थो व्यावभृतिनाष्युक्त इत्याह ....।

काशिका ७ । १ । ९४ में एक श्लोक उद्दश्त है । कातन्त्रवृत्ति-पिश्वका का कर्त्ता त्रिलोचनदासः उसे व्याघ्रभूति के नाम से उद्दशृत करता है । वह लिखता है—

तथा च व्याच्चभूतिः—संबोधने त्रानसिक्षरूपं सातं तथा नान्तमधाप्यदन्तमिति !

सुपद्ममकरन्दकार ने भी इसे व्याझभूति का वचन माना है ।  $^{8}$  न्यासकार इसे आगम वचन लिखता है ।  $^{4}$ 

काशिका ७ । २ । १० में उद्दशृत अनिट् कारिकाएं भी व्याघ्नभूति-विरचित मानी जाती है । पं० गुरुपद हालदार ने इसे पािष्णिन का साचात् शिष्य लिखा है । इसमें प्रमाण अन्त्रेषणीय है ।

#### ७---वैयाघपद्य

आचार्य वैयाद्मगद्य का ताम उदाहरणारूप में महाभाष्य में बहुधा उद्दवृत है। वैयाद्मगद्य ने एक व्याकरणाशास्त्र रचा था। उसका उल्लेख हम पूर्व कर चुके हैं।"

काशिका ६।२।१ पर: "ग्रुष्किका श्रुष्कजङ्घा च" एक श्लोक उद्द्रशृत है। भट्टोजिदीचित ने इसे वैयाव्रपद्य-विरचित नार्तिक लिखा है। यदि भट्टोजिदीचित का लेख ठीक हो और उक्त श्लोक अष्टाष्यायी ६।२।१ का प्रयोजनिवर्शक वार्तिक ही हो तो निश्चय ही यह पाणिनि से अर्वाचीन होगा। हमारा विचार है, यह श्लोक वैयाव्यपदीय व्याकरण का है, परन्तु पाणिनीय सूत्र के साथ भी संगत होने से प्राचीन वैयाकरणों ने इसका

संबोधने त्यानसिक्ष्यं सान्तं तथा नान्तमयाप्यदन्तम् । माध्यन्दिनिवैधि-मुग्गन्त्वगन्ते नपुंसके व्याधपदां वरिष्ठः ।

२. कातन्त्र, चतुष्ट्य । ३. सुपद्म, सुबन्त २४ । ४. न्यास ७।११६४॥

५. यमिर्जमन्तेष्वनिरुक्त इध्यते इति व्याव्यभूतिना व्याह्वतस्य ....। शब्दकौरतुम ग्र.० १, पाद १, ग्रा.० २, प्रुष्ठ ८२ । तिपं तिपमिति व्याव्यभूतिवचनविरोधाच । धातुत्रुत्ति पृष्ठ ८२ । ६. व्याक० दर्शा० इति० पृष्ठ ४४४ ।

७. पूर्व ग्रुष्ठ १२२। ८. इतत एव श्रुप्तिका ···· इति वैयः प्रपदीयवार्तिके जिशब्द एव पठयते । शब्दकौत्तुम १ । १ । ५६ ॥

सम्बन्ध अष्टाष्यायी ⊂ । २ । १ से जोड़ दिया । महाभाष्य में यह श्लोक नहीं है । अथवा वैयाझपद्य नाम के दो आचार्य मानने होंगे, एक व्याकरण-शास्त्र का प्रवक्ता और दूसरा∶वार्तिककार ।

आचार्य वैयाझपद्य के विषय में हम पूर्व पृष्ठ १२२-१२३ पर लिख चुके हैं।

### महाभाष्य में स्मृत अन्य वैयाकरण

उपर्युक्त वार्तिककारों के अतिरिक्त निम्न वैयाकरणों के मत महाभाष्य में उद्गयुत हैं—

- १. गोनर्दीय २. गोणिकापुत्र ३. सौर्य भगवान्
- ४. कुण्रवाडव ४. भवन्तः ?

ये आचार्य अष्टाच्यायी के वार्तिककार थे वा वृत्तिकार वा इनका संबन्ध किसी अन्य व्याकरण के साथ था, यह अज्ञात है।

## १---गोनर्दीय

गोनर्दीय आचार्य के मत महाभाष्य में निम्न स्थानों में उद्गृथत हैं— गोनर्दीयस्त्वाह—सत्यमेतत् 'सित त्वन्यस्मिन्निति ।'

गोनदीयस्त्वाह — श्रकचलरो तु कर्तव्यो प्रत्यक्षं मुक्तसंशयो । त्वकिरपत्को मकरिपत्क इत्येव भवितव्यमिति ।

न तर्हि इदानीमिदं भवति—इच्छाम्यद्दं काशकटीकारमिति । इष्टमेवैतद् गोनर्दीयस्य ।\*

गोनर्दीयस्त्वाह—इष्टमेवैतत् संगृहीतं भवति —श्रतिजरमतिजरेरिति भवितन्यम् । र

#### परिचय

गोनर्दीय नाम देशनिमित्तक है । इससे प्रतीत होता है कि गोनर्दीय आचार्य गोनर्द देश का है । इसका वास्तविक नाम अज्ञात है ।

गोनर्द देश — उत्तर प्रान्त का वर्तमान गोंडा जिला सम्भवतः प्राचीन गोनर्द है। काशिका १।१।७५ में गोनर्द को प्राच्य देश लिखा है। कई

१. महाभाष्य १ । १ । २१ ॥ २. महाभाष्य १ । १ । २६ ।

३ महाभाष्य ३ । १ । ६२ ॥ ४. महाभाष्य ७ । २ । १०१ ॥

ऐतिहासिक गोनर्द को कश्मीर में मानते हैं। राजतरङ्गिया नामक कश्मीर के ऐतिहासिक ग्रन्थ में गोनर्द नामक तीन राजाओं का उल्लेख है। सम्भव है उनके संबन्ध से कश्मीर वा भी कोई प्रान्त गोनर्द नाम से प्रसिद्ध रहा हो। ऐसी अवस्था में गोनर्द नाम के दो देश मानने होंगे।

गोनर्दीय शब्द में विद्यमान तद्धित प्रत्यय से स्पष्ट है कि गोनर्दीय आचार्य प्राच्य गोनर्द देश का था।

## गोनदीय और पतञ्जलि

कैयट' राजशेखर' आदि ग्रन्थकार गोनर्दीय शब्द को पत जिल का नामान्तर मानते हैं। वैजयन्ती-कोपकार भी इसे पत जिल का पर्याय लिखता है। वात्स्यायन कामसूत्र में गोनर्दीय आचार्य का उल्लेख बहुधा मिलता है। कामन्दकनीतिसार की उपाध्यायनिरपेक्षिणी नाम्नी प्राचीन टीका का रचियता कामसूत्र को आचार्य कौटल्य की कृति मानता है। उडा० कीलहार्न का मत है कि गोनर्दीय आचार्य महाभाष्यकार से भिन्न व्यक्ति है।

हमारे मत में भी गोनर्दीय आचार्य महाभाष्यकार पत कलि नहीं है। महाभाष्यकार पत किल कश्मीरदेशज है, यह हम अगले प्रकरण में लिखेंगे।

१. भाष्यकारस्त्वाह—प्रदीप १ । १ । २१ ॥ गीनदींषपदं व्याचिष्टे—भाष्यकार इति । उद्योत १ । १ । २१ ॥ २. यस्तु प्रयुक्तिः त्त्व्यमाग्यमेवेति गोनदींयः । काव्यमीमांसा पृष्ठ २६ । ३. गोनदींयः पत्कालः । पृष्ठ ६६ स्ठोक १५७ ।

४. १ । १ । १ । १ । ५ । १ । १ । १ । २ । २ । १ । यह संख्या दुर्गा प्रिंटिंग प्रेस अजमेर में मृदित कामसूत्र हिन्दी अनुवाद के अनुसार है । यह कामसूत्र का संचिप्त संस्करण है । ५ न्यास-कीटिल्य-वास्त्यायन-गीतमीयस्मृति-भाष्य-चतुष्टयेन प्रकाशितः, प्रकाशितःपुरुवार्थंचतुष्टयोपाय इति भृवि महीतले प्रख्यातः । अलवर राजकीय पुस्तकालय सूचीपत्र, परिशिष्ट पृष्ट ११० । भाष्य शब्द का प्रत्येक के साथ संक्र्य है । न्यायभाष्य, कीटिल्यभाष्य (अर्थशास्त्र), वास्त्यायनभाष्य (कामशास्त्र) और गीतमस्मृतिभाष्य । अर्थशास्त्र और कामशास्त्र का प्रथमाप्याय सूत्र प्रत्य है, शेष संपूर्ण प्रत्य उन सूत्रों का भाष्य है । कामन्दकनीतिसार १ । ५ में चाणक्य का विशेषण 'एकाकी' है । गोतम धर्मसूत्र के मस्करीभाष्य में असहायभाष्य बहुषा उद्भुत है । एकाकी और असहाय शब्द के पर्यायवाची होने से क्या वह कीटिल्य-विस्वित हो सकता है ?

यदि कोषकारों की प्रसिद्धि को प्रामाशिक माना जाय तो यह पत जलि महाभाष्यकार न होकर निदान सूत्रकार पत जलि हो सकता है। सम्भव है कैयट आदि को नाम-सादृश्य से भ्रम हुआ हो।

# २--गोगिकापुत्र

इस आचार्य का मत पत जिल ने महाभाष्य १।४।४१ में उद्भृत किया है—उभयथा गोिशकापुत्र इति । इस पर नागेश लिखता है—गोिशकापुत्रो भाष्यकार इत्याहु:। 'ऋाहुः' पद से प्रतीत होता है कि नागेश को यह मत अभीष्ट नहीं है। वात्स्यायन कामसूत्र में गोिशकापुत्र का भी उल्लेख मिलता है।' कोशकार पत जिल के पर्यायों में इस नाम को नहीं पढ़ते। अतः यह निश्चय ही महाभाष्यकार से भिन्न व्यक्ति है।

# ३---सौर्य भगवान्

पतञ्जलि महाभाष्य = । २ । १०६ में लिखता है—तत्र सौर्यभगवता उक्तम्—ऋनिष्ठिक्षो वाडवः पठति ।

कैयट के मतानुसार यह आचार्य 'सौर्य' नामक नगर का निवासी था।" सौर्य नगर का उल्लेख काशिका २।४।७ में मिलता है। महाभाष्य-कार ने इस आचार्य के नाम के साथ भगवान् शब्द का प्रयोग किया है। इससे इस आचार्य की महती प्रामाणिकता प्रतीत होती है। पत जिल के लेख से यह भी विदित होता है कि सौर्य आचार्य वाडव आचार्य से अर्वाचीन है।

#### ४---कुगारवाडव

कुणरवाडव आचार्य का मत महाभाष्य ३। २१४ तथा ७। ३।१ में उद्दध्त है। भव्या यह पूर्वोक्त वार्तिककार वाडव हो सकता है ?

 १. गोगिएकापुत्रः पारदारिकम् । १ । १ । १६ ॥ संवित्यसिखश्रोत्रियराजदार-वर्जमिति गोगिकापुत्रः । १ । ५ । ३१ ॥ २. सौर्यं नाम नगरं तत्रत्येना-चार्येग्रदमुक्तम् । भाष्यप्रदीप ८ । २ । १०६ ॥ ३. सौर्यं च नगरं कैतवतं च ग्रामः ।

४. कुण्एवाङवस्वाह—नैषा शंकरा, शंगरेषा । कुत एतत् ? यण।तिः शब्द-कर्मा तस्येष प्रयोगः ॥ कुरण्वाङवस्वाह—नैष वहीनरः, कस्तर्वि ? विहीनर एषः । विहीनो नरः कामभोगाभ्यां विहीनरः । विहीनरस्याप्त्यं वैहीनरिः ।

#### ५--भवन्तः ?

महाभाष्य ३ । १ । ५ में लिखा है—इह भवन्तस्त्वाहु:—न भवितव्य-मिति । पतःजलि ने यहां 'भवन्तः' पद से किस आचार्य वा किन आचार्यों का स्मरण् किया है, यह अज्ञात है ।

भर्तृ हिर ने अपनी महाभाष्यदीपिका में चार स्थानों में 'इह भवन्त-स्वाहु:'' निर्देश करके कुछ मत उद्दधृत किये हैं। महाभाष्यदीपिका पृष्ठ २६९ में 'इन्द्रभवस्त्वाहु:' पाठ है। यह अशुद्ध प्रतीत होता है, यहां भी कदाचित् 'इहभवन्तस्त्वाहु:' पाठ हो। पतः अलि और भर्तृ हिर किसी एक ही आचार्य के मत उद्दधृत करते हैं वा भिन्न भिन्न के, यह भी विचारणीय है।

न्यायवार्तिक %। १। २१ में भी इह भवन्तः का निर्देश करके सांख्य मत का निर्देश किया है।  $^{1}$ 

इनके अतिरिक्त महाभाष्य में ऋन्य ऋषर आदि शब्दों से अनेक आचार्यों के मत उद्गधृत हैं, परन्तु उनके नाम अज्ञात हैं।

## महाभाष्यस्य वार्तिको पर एक दृष्टि

यद्यपि महाभाष्य में प्रधानतया कात्यायनीय वार्तिकों का उल्लेख है, तथापि उस में अन्य वार्तिककारों के वार्तिक भी उद्देश्व हैं। कुछ वार्तिकों के रचियताओं के नाम महाभाष्य में विदित हो जाते हैं, अनेक वार्तिकों के रचियताओं के नाम महाभाष्य में नहीं लिखे, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। इन सब वार्तिकों के अतिरिक्त महाभाष्य में बहुत से ऐसे वचनों का संग्रह है जो वार्तिक प्रतीत होते हैं, परन्तु वार्तिक नहीं हैं। महाभाष्यकार ने अन्य व्याकरणों से उन उन नियमों का संग्रह किया है, कहीं पूर्वाचार्यों के शब्दों में और कहीं स्वल्प शब्दान्तर से। यथा—

१—महाभाष्य ६।१।१४४ में एक वचन है—समो हिततयो-र्वालोप:। यह वार्तिक प्रतीत होता है, परन्तु महाभाष्य १।१।२७ में इसे अन्य वैयाकरणों का वचन लिखा है—इहान्ये वैयाकरणा: समस्तते विभाषा लोपमारभन्ते, समो हिततयोर्वा इति।

१. हमारा इस्तलेख, पृष्ठ ६१, १०७, १२५, २७२।

२. इह भवन्तः सस्वरजस्तमसां साम्यावस्थां प्रकृतिं वर्णयन्ति "। पृष्ठ ४५८।

महाभाष्य ६।१।१४४ में अन्य कई नियम उद्गधृत हैं। वे अन्य वैयाकरणों के ग्रन्थों से संगृहीत प्रतीत होते हैं। महाभाष्यकार ने इन नियमों का संग्रह जिस प्राचीन कारिका के आधार पर किया है, वह काशिका ६।१।१४४ में उद्गधृत है।

२—महाभाष्य ४।२।६० में लिखा है—सर्वसार्देक्विगोश्च तः। यह वचन प्राचीन वैयाकरणों की किसी कारिका का अंश है। महाभाष्य के कई हस्तलेखों में इस सूत्र के अन्त में कारिका का पूरा पाठ मिलता है। व वह निम्न प्रकार है—

> त्रमुसूर्वदयत्तक्षणे सर्वसादेद्विगोश्च तः । इकन् पदोत्तर पदात् शतषष्टेः षिकन् पथः ॥

३—महाभाष्य ४। १। २७ में पढ़ा है—हायनो वयसि स्मृतः। यह पाठ भी किसी प्राचीन कारिका का एकदेश है। वारिका में ही 'स्मृतः' पद श्लोकपूर्दर्यथं लगाया जा सकता है, अन्यथा वह व्यर्थ होगा।

४—महाभाष्य में कहीं कहीं पूरी पूरी कारिकाएं भी प्राचीन ग्रन्थों से उद्गधृत हैं। यथा—

इष्णुच इकारादित्वमुदात्तत्वात् कृतं भुवः। नजस्तु स्वरसिद्ध्यर्थमिकारादित्वमिष्णुचः।।\* डावतावर्थवैशिष्यान्निदंशः पृथगुच्यतं। मात्राद्यप्रतिघाताय भावः सिद्धश्च डावतोः॥\*

इन कारिकाओं में 'इष्युच्' और 'डाबनु' प्रत्यय पर विचार किया है। अष्टाध्यायी में ये प्रत्यय नहीं हैं। उस में इनके स्थान में क्रमशः 'खिष्युच्' और 'बतुप्' प्रत्यय हैं। परन्तु इन कारिकाओं में जो विचार

१. समो हिततयोवी लोपः । संतुमुनोः कामे मनसि च । श्रवश्यमः कृत्ये ।

२. लुम्पेदवर्यमः कृत्ये तुङ्काममनसोरपि। समो हिततयोवी मांसस्य पनि युड्घञोः॥

३. कैयट ने पूरी कारिका की व्याख्या की है, परन्तु महामाध्य के कई हस्तलेखों में पूरी कारिका उपलब्ध नहीं होती। ४. महाभाष्य ३।२।५७॥

५. महाभाष्य ५ । २ । ५६ ॥ देखो ''डावताविति—पूर्वाचार्यप्रक्रियानेचो निर्देशः" इसी सुत्र पर कैयट ।

किया है वह अष्टाध्यायी के तत् तत् प्रकरणों में भी उपयोगी है। अतः महाभाष्यकार ने वहां वहां विना किसी परिवर्तन के इन प्राचीन कारिकाओं को उद्दधृत कर दिया है।

५—महाभाष्य ४। ३। ६० में किसी प्राचीन व्याकरण की निम्न तीन कारिकाएं उद्दश्त हैं —

समानस्य तदादेश्वाध्यात्मादिषु चेष्यते ।
उध्यं दमाच देहाच लोकोत्तरपदस्य च ॥
मुखपार्थ्वतसोगीयः कुग्जनपगस्य च ।
ईयः कार्योऽथ मध्यस्य मग्मीयौ चापि प्रत्ययौ ॥
मध्यो मध्यं दिनम् चास्मात् स्थास्नो लुगजिनात्तथा ।
वाह्यो दैव्यः पाञ्चजन्यः गम्भीगाञ्ज्यः इष्यते ॥

कैयट नागेश आदि टीकाकारों ने इन कारिकाओं को अष्टाध्यायी ४। ३। ६० पर मार्तिक समझ कर इनकी पूर्वापर सङ्गित लगाने के लिये अत्यन्त क्लिष्ठ कल्पनाएं की हैं। क्लिष्ट कल्पनाएं करने पर भी इन्हें अष्टाध्यायी पर वार्तिक मानने से जो अनेक पुनरिक्त दोष उपस्थित होते हैं, उनका वे पूर्ण परिहार नहीं कर सके। इन्हें वार्तिक मानने पर तृतीय कारिका का चतुर्थ चरण स्पष्टतया व्यर्थ है, क्योंकि अष्टाध्यायी ४। ३। ४६ में 'मम्भीराज्ज्यः' सूत्र विद्यमान है। इसी प्रकार गहादि गण (४।२।१३६) में 'मुखपार्श्वतसोर्लोणः, जनपरयोः कुक् च' गणसूत्र पढ़े हैं। अतः द्वितीय कारिका का पूर्वार्ध भी पिष्टपेपणवत् व्यर्थ है। इसलिये ये निश्चय ही किसी प्राचीन व्याकरण की कारिकाएं हैं। इनमें अपूर्व विधायक अंश की अधिकता होने से महाभाष्यकार ने इनका पूरा पाठ उद्देश्त कर दिया।

इन उद्धरणों से व्यक्त है कि महाभाष्य में उद्दघृत अनेक वचन वार्तिककारों के वार्तिक नहीं हैं।

इस अध्याय में हमने पाणिनीयाष्टक पर वार्तिक रचने वाले सात वःर्तिककारों और पांच अन्य वैयाकरणों (जिनके मत महाभाष्य में उद्देधृत हैं) का संक्षेप से वर्णन किया है। अगले अध्याय में वार्तिकों के भाष्यकारों का वर्णन होगा।

# नववां ऋध्याय

### वार्तिकों के भाष्यकार

पतञ्जलि-विरचित महाभाष्य में दो स्थानों पर लिखा है—उक्तो भावभेदो भाष्ये।'

इस पर कैयट आदि टीकाकार लिखते हैं कि यहां 'भाष्य' पद से 'सार्वधातुके यक्' सूत्र के महाभाष्य की ओर संकेत है, परन्तु हमारा विचार है कि पत आति का संकेत किसी प्राचीन भाष्यग्रन्थ की ओर है। इसमें निम्न प्रमाण हैं—

- १. महाभाष्य के 'उक्तो भावभेदो भाष्ये' वाक्य की तुलना 'संप्रहे पतत् प्राधान्यन परी चित्रतम्' 'संप्रहे तावत् कार्यप्रतिद्वनिद्वभावान्मन्यामहे" इत्यादि महाभाष्यस्थ-वचनों से की जाय तो स्पष्ट प्रतीत होता है कि उक्त वाक्य में संग्रह के समान कोई प्राचीन 'भाष्य' ग्रन्थ अभिप्रेत है। अन्यथा पतञ्जलि अपनी शैली के अनुसार 'उक्तो भावभेदो भाष्य' न लिखकर 'उक्तम्' शब्द से संकेत करता।
- २. चीरतरङ्गिणी में चीरस्वामी लिखता है—भाष्ये नत्वं नेष्यते ।  $\epsilon$  वह मत महाभाष्य में नहीं मिलता।
- ३. महाभाष्य शब्द में "महत्त्" विशेषण इस बात का द्योतक है कि उस से पूर्व कोई भाष्य ग्रन्थ विद्यमान था। अन्यथा "महत्त्" विशेषण व्यर्थ है। यथा भारत-महाभारत, ऐतरेय-महैतरेय, कौषीतक महाकौषीतक।
  - १. ३ । ३ । १६ || ३ । ४ । ६७ || २. श्रष्टा• ३ । १ । ६७ ||
- ३. सार्वेधातुके मावभेद: । ३ । ३ । १६ ॥ सार्वधातुके यगित्यत्र बाह्याभ्यन्तर-योभीवयोविंशेषो दिशित: । ३ । ४ । ६७ ॥ ४. महाभाष्य ऋ० १, पा० १ ऋा० १, पृष्ठ ६ । ५. महाभाष्य ऋ० १, पा० १, ऋा० १, पृष्ठ ६ ।
  - ६. चीरत० १। ६४६, पृष्ठ १३२, हमारा संस्क०।
  - ७. कौषीतिक गृह्य ४।५।३। श्राक्ष ० गृह्य ३।४।४।

४. भर्नु हिर महाभाष्यदीपिका में दो स्थानों पर वार्तिकों के लिये "भाष्यसूत्र" पद का प्रयोग करता है। पाणिनीयसूत्रों के लिये "वृत्तिस्तृत्र" पद का प्रयोग अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होता है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। भाष्यसूत्र और वृत्तिसूत्र पदों की पारस्परिक तुलना से व्यक्त होता है कि पाणिनीय सूत्रों पर केवल वृत्तियां ही लिखी गई थीं, अत एव उनका 'वृत्तिसूत्र' पद से व्यवहार होता है। वार्तिकों पर सीचे भाष्य ग्रन्थ लिखे गये, इसलिये वार्तिकों को 'भाष्यसूत्र' कहते हैं। वार्तिकों के लिथे 'भाष्यसूत्र' नाम का व्यवहार इस बात का स्पष्ट द्योतक है कि वार्तिकों पर जो व्याख्यानग्रन्थ रचे गये वे 'भाष्य' कहाते थे।

## अनेक भाष्यकार

महाभाष्य के अवलोकन से विदित होता है कि उस से पूर्व वार्तिकों पर अनेक भाष्य ग्रन्थ लिसे ज्ये थे। वे इस समय अनुपलब्ध हैं। महाभाष्य में अनेक स्थानों एर 'अपर द्याह' लिख कर वार्तिकों की कई विभिन्न ब्याख्याएं उद्गेष्ठत की हैं। यथा—

श्रभ्रकुंसादीनामिति वक्तव्यम् । भ्रुकुंसः भ्रूकुंसः, भ्रुकुटिः भ्रूकुटिः।

त्रपर त्राह—त्रकारो भ्रूकुंसादीनामिति वक्तव्यम् । भ्रकुंसः, भ्रकुटिः । $^3$ 

यहां एक व्याख्या में वार्तिकस्थ 'अ' वर्ण निषेधात्मक है, दूसरी व्याख्या में 'अ' का विधान किया है।

इसी प्रकार महाभाष्य १।१।१० में 'सिद्धमनच्दवाद वाक्यापरि-समाप्तेवां' वार्तिक की दो व्याख्याएं उद्दश्त की हैं।

महाभाष्य २।१।१ में 'समर्थतराणां वा' वार्तिक की 'ऋपर ऋाह' लिखकर तीन व्याख्याएं उद्गधत की हैं।

इन उद्धरलों से व्यक्त है कि महाभाष्य से पूर्व वार्तिकों पर अनेक व्याख्याएं लिखी गई थीं । केवल कात्यायन के वार्तिक पाठ पर न्यूनातिन्यून तीन व्याख्याएं महाभाष्य से पूर्व अवश्य विद्यमान थीं । इसी प्रकार

१ देखो पूर्व पृष्ठ २८२, टिप्पणी ६ । ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका, पूर्व पृष्ठ २८२, टि॰ ७ । २. पृष्ठ २१३ । ३. महाभाष्य ६ । ३ । ६१ ॥

भारहाज, सौनाग आदि के वार्तिकों पर भी अनेक भाष्य ग्रन्य लिखे गये होंगे। यह प्राचीन महती ग्रन्थराशि इस समय सर्वथा लुप्त हो चुकी है, इन ग्रन्थों वा ग्रन्थकारों के नाम तक भी ज्ञात नहीं हैं।

## अवीचीन वार्तिक-व्याख्याकार

महाभाष्य की रचना के अनन्तर भी कई विद्वानों ने वार्तिकों पर व्याख्याएं लिखीं, परन्तु हमें उन में से केवल तीन व्याख्याकारों का ज्ञान है।

### १. हेलाराज

हेलाराजकृत व क्यपदीय की टीका से विदित होता है कि उसने वार्तिकपाठ पर '**वार्तिकोन्मेप' नाम्री** एक व्याख्या लिखी थी। वह लिखता है—

वाक्यकारस्यापि तदेव दर्शनमिति वार्तिकोन्मेषे कथितम-स्माभि:।'

वार्तिकोन्मेषे विस्तरेण यथातत्त्वमस्माभिव्योख्यातमिति तत एवावधार्यम् ।

वार्तिकोन्मेषे यथागमं व्याख्यातम्, तत एवावधार्यम् ।

वार्तिकोन्मेष ग्रन्थ इस समय उपलब्ध नहीं है। हेलाराज का विशेष वर्णन आगे व्याकरण के 'दार्शनिक ग्रन्थकार' नामक अध्यायान्तर्गत वाक्यपदीय के प्रकरण में किया जायगा।

#### २. राघवसूरि

राघवसूरि ने वार्तिकों की 'श्र**र्थप्रकशिका' ना**श्री व्याख्या लिखी है। इस का एक हस्तलेख मद्रास के राजकीय हस्तलेख संग्रह में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग ४ खएड १ С. पृष्ठ ५८०४ ग्रन्थाङ्क ३९१२ В.।

१. तृतीय कार्यंड पृष्ठ ४४३ काशी सं०। २. तृतीय कार्यंड पृष्ठ ४४४।

३. तृतीय कार्यंड पृष्ठ ४४६। ४. द्र० भाग २ पृष्ठ ३५५ ।

#### ३. राजरुद्र

राजच्द्र नामक किसी पिराइत ने काशिकावृत्ति में उद्गयृत श्लोकवार्तिकों की व्याख्या लिखी है। राजच्द्र के पिता का नाम 'गन्नय' था। इसका अन्त में निम्न पाठ है—

इति राजरुद्रिये ( काशिका ) वृत्तिश्लोकव्याख्यानेऽष्टमाध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

इस का एक हस्तलेख मद्रास के राजकीय पुस्तकालय के हस्तलेख-संग्रह में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग ४ खण्ड १ С. पृष्ठ ५८०३, ग्रन्थाङ्क ३९१२ A. पर निर्दिष्ट है।

इन दोनो ग्रन्थकारों का काल अज्ञात है।

इस अध्याय में वार्तिकों के प्राचीन भाष्यकारों और तीन अर्वाचीन व्याख्याकारों का संज्ञेप से वर्णन किया है। अगले अध्याय में महाभाष्यकार पत आलि का वर्णन किया जायगा।



# दशवां ऋध्याय

# महाभाष्यकार पतञ्जलि ( २००० वि० पू० )

महामुनि पतञ्जलि ने पाणिनीय व्याकरण पर एक महती व्याक्या लिखी है। यह संस्कृत वाङ्मय में महाभाष्य के नाम से प्रसिद्ध है। इस प्रम्थ में भगवान् पतञ्जलि ने व्याकरण् जैसे दुष्ट्ह और शुष्क विषय को जिस सरल और सरस रूप से हृदयङ्गम कराया है, वह देखते ही बनता है। ग्रम्थ की भाषा इतनी सरल और प्राञ्जल है कि जो कोई विद्वान् इसे देखता है, इसके रचना-सौध्व की मुक्तकण्ठ से प्रशंसा करता है। वस्तुत: यह ग्रम्थ न केवल व्याकरण् सम्प्रदाय में अपितृ सकल संस्कृत वाङ्मय में अपने ढङ्ग का एक अद्भुत ग्रम्थ है। महाभाष्य पाणिनीय व्याकरण् का एक प्रामाणिक ग्रम्थ है। समस्त वैयाकरण् इसके सम्मुल नतमस्तक हैं। अर्घाचीन वैयाकरण् जहां सूत्र, वार्तिक और महाभाष्य में परस्पर विरोध समझते हैं, वहां वे महाभाष्य को ही प्रामाणिक मानते हैं।

#### परिचय

नामान्तर—विभिन्न प्राचीन ग्रन्थों में पतञ्जलि को गोनर्दीय गोणिका-पुत्र, नागनाथ, अहिपति, फिएभृत्, शेषराज, शेषाहि, चूर्रिणकार और पदकार आदि नामों से स्मरण से किया है।

गोनर्दीय—यादवप्रकाश आदि कोषकारों ने इस नाम को पतञ्जलि का पर्याय लिखा है। महाभाष्य १।१।२१,२९॥३।१।९२॥७। २।१०१ में भोनर्दीय श्राचार्य के मत निर्दिष्ट हैं। भर्तृहरि और कैयट आदि टीकाकारों के मत में यहां गोनर्दीय का अर्थ पतञ्जलि है। किसी गोनर्दीय आचार्य का मत वात्स्यायन कामसूत्र में भी मिलता है। हमारा

१. यथोत्तरं हि भुनित्रयस्य प्रामाण्यम् । कैयट, भाष्यप्रदीप १ । १ । २६ ॥ यथोत्तरं मुनीनां प्रामाण्यम् । नागेश्, उद्योत ३ । १ । ८७ ॥

२. पूर्वपृष्ठ ३०२ टि० ३ ।

ર. પૂર્વણજી ३०१, ટિ∘ १–૪ ∣

४. पूर्व पृष्ठ ३०२ टि० १।

પ્ર, પૂર્વ પૃષ્ઠ ३०२ દિ० ૪ 1

विचार है कि गोनर्दीय पतञ्जलि से विभिन्न व्यक्ति है। यह हम पूर्व पृष्ठ (३०२) लिख चुके हैं।

गोिखिका-पुत्र—महाभाष्य १।४। ५१ में गोिखिकापुत्र का एक मत निर्दिष्ट है। नागेश की व्याख्या से प्रतीत होता है कि कई प्राचीन टीकाकार गोिखिकापुत्र का अर्थ यहां पत्रञ्जलि समझते थे। वात्स्यायन कामसूत्र में भी गोिखिका-पुत्र का निर्देश मिलता है। हमारा विचार है कि गोिखिकापुत्र भी पत्रञ्जलि से पृथक् व्यक्ति है।

नागनाथ—कैयट ने महाभाष्य ४।२।९३ की व्याख्या में पतः जिल के लिये नागनाथ नाम का प्रयोग किया है।

त्र्यहिपति — चक्रपाणि ने चरक ीका के प्रारम्भ में अहिपति नाम से पत अलि को नमस्कार किया है। प

फिर्णिभृत्—भोजराज ने योगसूत्र-वृत्ति के प्रारम्भ में फिर्णिभृत् पद से पतःश्वाल का निर्देश किया है। <sup>६</sup>

शेषराज-अमरचन्द्र सूरि ने हैम-बृहद्वृतृत्यवचूिंग में महाभाष्य का एक पाठ शेषराज के नाम से उद्दध्त किया है।\*

शेषाहि—बङ्गभदेव ने शिशुपालवध २ । ११२ की टीका में पत<sup>्</sup>जलि को शेषाहि नाम से स्मरण किया है । <sup>८</sup>

चूरिंगुकार—भर्नुहरिविरचित महाभाष्यदीपिका में तीन बार चूर्णिकार पद से पत आलि का उल्लेख मिलता है। के सांख्यकारिका की युक्ति-दीपिका टीका में महाभाष्य १।४।२१ का वचन चूर्यिकार के नाम

उभयथा गोणिकापुत्र इति ।
 रे. गोणिकापुत्रो भाष्यकार इत्याहुः ।

३, पूर्वं पृष्ठ ३०३ टि० १ । ४, तत्र जात इत्यत्र तु सूत्रे ऽस्य लच्चग्रव-माश्रित्वेतेषां सिद्धिमभिधास्यति नागनाथः ।

प्रतिस्तिमहाभाष्यचरकप्रतिसंस्कृतैः । मनोवाक्कायदोषाणां हन्त्रे ऽहिपतये
 नमः ॥ ६. वाक्चेतोवपुषां मलः फियास्ता भर्त्रेव येनोद्धतः ।

६ हमारा इस्तलेख पृष्ठ १७६, १६६, २१६।

से उद्दश्त है। स्कन्दस्वामी निरुक्त ३। १६ की व्याख्या में चूिंगिकार के नाम से महाभाष्य १। १। ५७ का पाठ उद्दश्त करता है। स्कन्दस्वामी की निरुक्त टीका ८। २ में चूिंगिकार के नाम से एक पाठ और उद्दश्त है, परन्तु वह पाठ महाभाष्य का नहीं है, वह मीमांसा १। ३। ३० के शावर भाष्य का पाठ है। आधुनिक पाणिनीयशिचा का शिक्षाप्रकाश-टीकाकार शावर भाष्य के इस पाठ को महाभाष्य के नाम से उद्दश्त करता है। चैन्न चीनी यात्री इत्सिंग ने महाभाष्य का चूिंगि नाम से उद्दश्त करता है। वैन्न चीनी यात्री इत्सिंग ने महाभाष्य का चूिंगि नाम से उत्स्थित किया है।

चूर्णिपद का अर्थ--क्षीरस्वामी ने अनरटीका में चूर्णि और भाष्य को पर्याय माना है। श्री गुरुपद हालदार ने वृद्धत्रयी पृष्ठ २९० पर चूर्णि का अर्थ दुर्गिसह कृत उत्पादि वृत्ति ३। १८३ के अनुपार स्त्रवार्तिकभाष्य— लिखा है। परन्तु छपी हुई कातन्त्र उत्पादि वृत्ति (३।४१) में चरतीति चूर्णिः अन्थविशेषः पाठ मिलता है।

पदकार—स्कन्दस्वामी ने निरुक्तटीका १। ३ में पदकार के नाम से महाभाष्य १। २। २५ का पाठ उद्दश्त किया है। उब्बट ने भी ऋक्प्रातिशाख्य १३। १९ की टीका में पदकार शब्द से महाभाष्य १।१।९ का पाठ उद्दश्त किया है। आत्मानन्द ने अस्यवामीयसूक्त के भाष्य में पदकार के नाम. से महाभाष्य १।१।७७ की ओर संकेत किया है। भामह ने अपने अलङ्कार ग्रन्थ में मुत्रकार के साथ पदकार

१. कदाचित् गुणो गुणिविशेषको भवति कदाचित्तु गुणिना गुणो विशेष्यत इति चुणिकारस्य प्रयोगः। पृष्ठ ७।

२. तथा च चूर्णिकारः पठति-वितिविदेशोऽयं सन्ति न सन्तीति ।

३. चूर्णिकारो बृते-य एव लीकिकाः शब्दा इति ।

४. य एव लौकिकाः शब्दास्त एव वैदिकास्त एव च तेपामर्था इति महाभाष्यो-क्तेः । शिज्ञासंग्रह पृष्ठ ३८६ काश्री सं० । ५. इस्मिग की भारतयात्रा पृष्ठ २७२ ।

६. भाष्यं चूर्णिः । ३।५८। ३१॥ पृष्ठ ३५३।

७. पदकार त्र्राह — उपसर्गोश्च पुनोरवमात्मकाः ..... क्रियामाहुः।

पदकारेगाप्युक्तम्—प्रथमद्वितीयाः\*\*\*\*\*महाप्रागा इति ।

६, पदकारास्तु परभक्त नुममाहुः । वृष्ठ १३ । महाभाष्यकार ने सिद्धान्त पत्न में नुम् को पूर्वभक्त माना है । कैयट लिखता है—तदत्र निर्देषिकात पूर्वान्तपन्नः स्थितः ।

का स्मरण् किया है। चीरस्वामी ने अमरकोश ३।१।३५ की टीका में पदकार के नाम से एक पाठ उद्दश्वत किया है, परन्तु वह महाभाष्य में नहीं मिलता। सांस्यकारिका की युक्तिदीपिका टीका में पदकार के नाम से एक वार्तिक उद्दश्वत है। न्यास ३।२।२१ में जिनेन्द्रबुद्धि ने एक पदकार का पाठ उद्दश्वत किया है वह वार्तिक और उसके भाष्य से अन्तरशः नहीं मिलता है।

दुर्घटवृत्ति पृष्ट १२९ पर अनुपदकार के एक मत का उल्लेख मिलता है। मैत्रेयरिक्षत ने भी तन्त्रप्रदीप ७। ४। १ में अनुपदकार का मत उद्भृत किया है। ये अनुपदकार के नाम से उद्भृत मत महाभाष्य में नहीं मिलते। काशिका ७। २। ४८ में पदशेषकार का एक मत उद्भृत है वह भी महाभाष्य में नहीं मिलता। पदशेषकार का एक उद्धरण पुरुषोत्तमदेव-विरचित महाभाष्य लघुवृत्ति की 'भाष्यव्याख्या प्रपञ्च' नाम्नी टीका में भी उपलब्ध होता है। हमारा विचार है अनुपदकार और पदशेषकार दोनों एक ही हैं।

महाभाष्यकार को पदकार क्यों कहते हैं ? इस विषय में हम निश्चित

स्वकृत्पदकारेष्टप्रयोगाट् यो ऽन्यथा भवेत् ।४।२२। यहां पटकार शब्द महा-भाष्यकार के लिये प्रयुक्त हुन्ना हं । मुद्रितग्रन्थ में 'पादकार' छ्रपा है वह न्नप्रगुद्ध है ।

२. यजजप इत्यत्र वदेरनुपदेशः कार्य इति पदकारवावयादूकः ।

३. पदकारस्वाह — जातिवाचकत्वात् । पृष्ठ ७ । तुलना करो — दम्मेई लग्नहणस्य जातिवाचकत्वात् सिद्धम् ! वार्तिक । १ । २ । १० ॥ हो सकता है यह वार्तिक न हो, माध्य वचन हो हो । ४. तथाहि पदकारः पठित — उपपदिविधौ भयादणदि- ग्रह्मं तदन्तिविधि प्रयोजयतीति । ५. उपपदिविधौ भयादणदिग्रम् । उपपदिविधौ भयादणदिग्रम् । उपपदिविधौ भयादणदिग्रम् । । महाभाष्य १ । १ । ७२ ॥

६. प्रेन्वनमिति स्रनुपद्करिगानुम उदाहरगामुपन्यस्तम् ।

७. एवं च युवानमाख्यत् स्रचीकलदित्यादिप्रयोगोऽनुपदकारेण नेध्यत इति लच्चते । देखो, भारतकीमुदी भाग २, पृष्ठ ८६४ की टिप्पणी में उद्घृत ।

८. पदशेषकारस्य पुनिरिदं दर्शनम् ।। पदशेषो प्रन्यविशेष इति पदमञ्जरी । काशिका का उद्भृत पाठ धातुवृत्ति में भी उद्भृत है । देखो गम धातु, पृष्ठ १६२ । ६. पदशेषकारस्तु शन्दाध्याहारं शेषमिति वदति । इण्डियन हिस्टोरिकल कार्टली सेप्टेम्बर १६४३, पृष्ठ २०७ में उद्भृत ।

स्थ से कुछ नहीं कह सकते। महाभाष्य में पाणिनीय सूत्रों के प्रायः प्रत्येक पद पर विचार किया है। संभव है इसलिए महाभाष्यकार को पदकार कहा जाता हो। शिशुपालवध के 'श्रानुत्सू प्रयदन्यासां' इत्यादि श्लोक की व्याख्या में बहुभदेव लिखता है—पदं शेषाहि विरचितं भाष्यम्। बहुभदेव ने 'पद" का अर्थ 'पत अजलि विरचित महाभाष्य' किस आधार पर किया यह अर्जात है। यदि यह अर्थ ठीक हो तो काशिका और भाष्यव्याख्याप्रपश्च में निर्दिष्ट 'पदशेषकार' का अर्थ 'महाभाष्य-शेष का रचिता' होगा। इस ग्रन्थ का उल्लेल अन्यत्र नहीं मिलता।

वंश स्त्रीर देश-पत जिल ने महाभाष्य जैसे विशालकाय ग्रन्थ में अपना किञ्चिन्मात्र परिचय नहीं दिया। अतः पत जिल का इतिवृत्त सर्वथा अन्यकारावृत है।

हम पूर्व लिख चुके हैं कि महाभाष्य के कुछ व्याख्याकार "गोिशिका-पुत्र' गब्द का अर्थ पत जिल मानते हैं, यदि वह ठीक हो तो पत जिल की माता का नाम "गोिशिका" होगा, परन्तु हमें यह ठीक प्रतीत नहीं होता।

कुछ ग्रन्थकार 'गोनर्दीय' को पत्रखलि का पर्याय मानते हैं। यदि उनका मत प्रामाणिक हो तो महाभाष्यकार की जन्मभूमि गोनर्द होगी। गोनर्द देश वर्तमान गोंडा जिले का आसपास का प्रदेश है। एक गोनर्द देश कश्मीर में भी है। परन्तु गोनर्दीय को पत्रखलि का पर्याय मानने पर उसे प्राप्टेशवासी मानना होगा, क्योंकि गोनर्दीय पद में गोनर्द की 'एड् प्राचां देशे' से वृद्ध संज्ञा होकर छ = ईय प्रस्थय होता है। हमारा विचार है गोनर्दीय पत्रखलि से भिन्न व्यक्ति है और महाभाष्यकार भी प्राप्टेशान्तर्गत गोनर्द का नहीं है। वह कश्मीरज है, यह अनुपद लिखेंगे।

महाभाष्य ३। २।११४ में "श्रिभिजानासि देवदत्त कश्मीरान् गिमिष्यामः, तत्र सक्त्न् पास्यामः" इत्यादि उदाहरणों में असकृत् कश्मीर गमन का उल्लेख मिलता है। इस उल्लेख से ऐसा प्रतीत होता है जैसे कि कश्मीर जाने की बड़ी उत्कर्णा हो रही हो। इन उदाहरणों के आधार पर कुछ एक विद्वानों का मत है कि पत अलि की जन्मभूमि कश्मीर थी।

१. २ । ११२ ॥ ं २. श्रष्टा० १ । १ । ७५ ॥

<sup>•</sup> ३. मत्स्य पुराण ११३ । ४५ में गोनर्द प्राच्यजनपदी में गिना गया है ।

महाभाष्य २।२।१२३ से प्रतीत होता है कि पतत्क्विल अधिकतर पाटिलपुत्र में निवास करता था। महाभाष्य के विविध निर्देशों से व्यक्त होता है कि पत जिल मथुरा, साकेत, कौगाम्बी और पाटिलपुत्र आदि से भले प्रकार विज्ञ था। अतः पत जिल की जन्मभूमि कौन सी थी, यह सन्दिग्ध है।

#### अनेक पतञ्जलि

पतः जिल-विरचित तीन ग्रन्थ इस समय उपलब्ध हैं —सामवेदीय निदानसूत्र, योगसूत्र और महाभाष्य । सामवेद की एक पातः जलकाखा भी थी, इस का निर्देश कई ग्रन्थों में मिलता है। योगसूत्र के व्यासभाष्य में किसी पतः जिल का एक मत उद्दशृत है। वाचस्पितिमिश्र ने न्यायवार्तिकतात्पर्यः टीका में योगदर्शन के व्यासभाष्य ४। १० के पाठ को स्वशब्दों में उद्दशृत करते हुए पतः जिल के नग्म से स्मरण किया है। सांस्यकारिका की युक्तिदीपिकाटीका में पतः जिल के सांस्यसिद्धान्त-विपयक अनेक मत उद्दशृत हैं। आयुर्वेद की चण्कसिहिता भी पतः जिल द्वारा परिष्कृत मानी जाती है। समुद्रगुप्तविर्वत कृष्ण्विरित के अनुसार पतः जलि ने चरक में कृष्णु धर्माविरुद्ध-योगों का सन्निवेश किया था। चक्रपाणि

- १. देखो वैदिक वाङमय का इतिहास भाग १, पृष्ठ २०७ (प्र० सं०)।
- २. श्रयुतिसद्धावयवभेदानुगतः समूहो द्रव्यमिति पतञ्जलिः । ३ । ४४ ॥ व्रलना करो-सेश्वरसांस्यानामान्त्रार्यस्य पतञ्जलिरेत्यर्थः । 'गुणसमूहो द्रव्यमिति पतञ्जलिः' इति योगभाष्ये स्पष्टम् । नागेश, उद्योत ४ । १ । ४ ॥

हमारे विचार में योग दर्शन का व्यासभाष्य पतञ्जलि प्रोक्त है। व्यास शब्द का श्रर्थ है विकृत। इस ये यह भी ध्वनित होता है कि पतञ्जलि ने स्वदर्शन पर व्यास (= विकृत) तथा समास (=संद्धित) दो भाष्य रचे थे।

४. प्रुष्ठ ३२, १००, १३६, १४५, १४६, १७५।

५. धर्मावियुक्ताश्चरके योगा रोगमुषः कृताः । मुनिकविवर्णन । श्चायुर्वेदीय चरक संहिता में पत्तकालिने योगों का सन्निवेश किस प्रकार किया इस का निर्देश इम श्चागे करी। ६. पतकालि ने पूर्वपृष्ठ ३१२ दि० ५। षुर्ययराज अरेर भोजदेव आदि अनेक ग्रन्थकार महाभाष्य. योगसूत्र और चरकसंहिता इन तीनों का कर्ता एक मानते हैं। मैक्समूलर ने पडगुरुशिष्य का एक पाठ उद्भृत किया है, जिसके अनुसार योगदर्शन और निदानसूत्र का कर्त्ता एक व्यक्ति है।

महाराज समुद्रगुप्त ने अपने कृष्णाचरित की प्रस्तावना में पतश्वाल के लिये लिखा है—

विद्ययोद्दिक्तगुण्तया भूमावमरतां गतः। पतञ्जलिर्मु निवरो नमस्यो विदुषां सदा ॥ कृतं येन व्याकरणभाष्यं वचनशोधनम् । धर्मावियुक्ताश्चरके योगारोगमुदः कृताः ॥ महानन्दमयं काव्यं योगदर्शनमद्भुतम् । योगव्याख्यानभूतं तदु रचितं चित्तदोषद्वम् ॥

अर्थात् महाभाष्य के रचयिता पतः ज्ञलि ने चरक में धर्मानुकूल कुछ योग सम्मिलित किये, और योग की विभूतियों का निदर्शक योगव्यास्यान भूत 'महानन्दकाव्य' रचा।

इस वर्णन से स्पष्ट है कि महाभाष्यकार पत्र जिल का चरकसंहिता और योगदर्शन के साथ कुछ सम्बन्ध अवश्य है। चक्रपाणि आदि प्रत्यकारों का लेख सर्वथा काल्पनिक नहीं है। हमारा विचार है पात जल शाखा, निदानसूत्र और योगदर्शन का रचिता पत जिल एक ही व्यक्ति है, यह अति प्राचीन ऋषि है। आङ्गिरस पत जिल का उल्लेख मत्स्य पुराण् १६४। २४ में मिलता है। पाणिन ने २। ४। ६९ के उपकादिगण में पत जलि

१. तदेवं ब्रह्मकायहै कायवाग्बुद्धिविषया ये मलाः' (कारिका १४७) इत्यादि-क्रोकेन भाष्यकारप्रशंसोक्ता । वाक्यपदीयटीका कायड २, पृष्ठ २८४ काशी संस्कृ । वस्तुतः इस कारिका में भाष्यकार की प्रशंसा का न कोई प्रसङ्ग ही है श्रीर न भर्तृहरि न ग्रुपनी स्वोपश्चयाख्या में इसकी भाष्यकार की प्रशंसापरक व्याख्या ही की है । ग्रुपतः पुण्यराज की यह ग्रुप्रासंगिक क्लिए कल्पना है ।

२. पूर्व पृष्ठ ३१२ टि॰ ६ । ३. योगाचार्यः स्वयं कर्त्ता योगशास्त्रनिदानयोः । A. S. L. पृष्ठ २३६ में उद्भूत ।

४. कपितरः स्वस्तितरो दाचिः शक्तिः पतञ्जलिः ।

पद पढ़ा है। महाभाष्यकार इन से भिन्न व्यक्ति है। और वह इनकी अपेचा अर्वाचीन है।

#### काल

पत जिल का इतिवृत्त अन्यकारावृत है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। पत जिल के काल निर्णय में जो सहायक सामग्री महाभाष्य में उपलब्ध होती है, वह इस प्रकार है—

- १. त्र्रमुशोगं पाटलिपुत्रम् ।२।१।१४॥
- २. जैयो बृपलः । १ । १ । ५० ॥
- ३. काएडीभूतं वृपलकुलम् । कुडचीभूतं वृपलकुलम् । ६।३।६१॥
- ४. मौर्येहिरएयार्थिभिरचीः प्रकल्पिताः । ४ । ३ । ६० ॥
- ४. श्ररुणद् यवनः साकेतम्, अरुणद् यवनो माध्यप्रिकाम् । ३ । २ । १११ ॥
- ६. पुष्यमित्रसभा, चन्द्रगुप्तसभा। १।१।६८॥
- ७. महीपालवचः श्रुत्वा जुद्युषु: पुष्यमाणवा:। एष प्रयोग उपपन्नो भवति । ७।२।२३॥
- =. इह पुष्यमित्रं याजयाम: । ३।२।१२३॥
- ६. पुष्यमित्रो यजते, याजका याजयन्ति । ३ । १ । २६ ॥
- १०. यदा भवद्विधः चत्रियं याजयेत् । यदि भवद्विधः चत्रियं याजयेत् । ३ । ३ । १५७ ॥

इन उद्धरणों से निम्न परिगाम निकलते हैं-

१—प्रथम उद्धरण में पाटिल पुत्र का उल्लेख है। महाभाष्य में पाटिल पुत्र का नाम अनेक वार आया है। वायु पुराण ९९। ३१८ के अनुसार महाराज उदयी (उदायी) ने गंगा के दिल्लाण कूल पर कुसुमपुर बसाया था। साम्प्रतिक ऐतिहासिकों का मत है कि कुसुमपुर पाटिल पुत्र का ही नामान्तर है। अतः उनके मत में महाभाष्यकार महाराज उदयी से अर्वाचीन है।

१. उदायी भित्रता यस्मात् त्रयस्त्रिशस्यमा तृषः । स वै पुरवरं राजा पृथिव्यां कुसुमाह्वयम् । गङ्गाया दिख्णे कुले चतुर्थेऽब्दे करिष्यति ॥

२—संख्या २, ३ में वृषल और वृषलकुल का निर्देश है। संख्या २ में वृषल को 'जीतने योग्य' कहा है। संख्या २ में किसी महान् वृषलकुल के कुड्य के सदृश अतिसंकीर्ण होने का संकेत है। यह वृपलकुल मौर्यकुल है। मुद्राराच्चस में चाणक्य चन्द्रगुप्त को प्रायः 'वृपल' नाम से संबोधित करता है। महाभाष्य के इन दो उद्धरणों की ओर श्री पं० भगवह्त्तजी ने सब से प्रथम विद्वानों का ध्यान आकृष्ट किया है।'

वृष्ण शब्द का अर्थ — सम्प्रति वृष्ण शब्द का अर्थ शूद्र समझा जाता है। विश्वप्रकाश कोश में वृष्ण का अर्थ शूद्र, चन्द्रगुप्त और अश्व लिखा है। वस्तुतः वृष्णशब्द देवानांप्रियः के समान द्वयर्थक है, उसका एक अर्थ है पापी और दूसरा धर्मात्मा। निरुक्त ३। १६ में वृष्णशब्द का अर्थ लिखा है—

ब्राह्मण्यद् यृषलयद् । ब्राह्मणा इव वृषला इव । यृषलो यृपशीलो भवति, युपाशीलो वा ।

अर्थात्—वृषल का अर्थ वृष=धर्म\*+शील और वृष=धर्म+अशील है। द्वितीय अर्थ में शकन्धु के समान अकार का परहा होगा।

इन्हों दो अर्थों में वृषलशब्द की दो ब्युत्सत्तियां भी उपलब्ध होती हैं। एक-वृष धर्म लाति आदत्ते इति वृषलः है। इसी में 'वृषादिभ्यश्चित्। ' इस उणादि सूत्र से वृष धातु से कर्ता में कल प्रत्यय होने पर 'वर्षतीति' वृषलः' ब्युत्पत्ति होती है। दूसरी ब्युत्पत्ति मनुस्मृति में लिखी है—

> वृषो हि भगवान् धर्मस्तस्य यः कुरुते द्यलम् । वृषलं तं विदुर्देवास्तस्माद्धमं न लोपयेत् ॥\*

१. भारतवर्ष का इतिहास पृष्ठ २६३, २७४ द्वितीय संस्क०।

२. बृषलः कथितः श्रुद्धे चन्द्रमुते च वाजिनि । पृष्ठ १५६, रूशेक ६०। 'वाजिनि' के स्थान पर 'राजिनि' पाठ युक्त प्रतीत होता है। ३. देवताश्रों का प्यारा श्रीर मूर्ख । इस को न समभ्रकर भट्टोजि दीव्वित ने 'देवानां प्रिय इति चोपसंख्यानम्' (महाभाष्य ६ । ३ । २१ ) वार्तिक में 'मूर्खें' पर का प्रचेप कर दिया । सि० को॰ सुवसंख्या ६७६। ४. बृषो हि भगवान् धर्मः । मनु॰ ८ । १६॥

५. शक+श्रन्धुः=शकन्धुः। शकन्ध्वादिषु च । वार्तिक ६ । १ । ६४ ॥ ६. पञ्च० उत्पा० १ । १०१ ॥ दश्च० उत्पा० ⊏।१०६॥ ७. मनु ⊏।१६॥

इन्हीं विभिन्न प्रवृत्तिनिमित्तों को दर्शाने के लिये निरुक्तकार ने दो निर्वचन दर्शाये हैं। अर्वाचीन ग्रन्थकारों ने मौर्य चन्द्रगुप्त के लिये वृषल शब्द का प्रयोग देख कर 'मुरा' नाम्नी श्रूद्रा खी से चन्द्रगुप्त के उत्पन्न होने की कल्पना की है। यह कल्पना ऐतिह्य-विरुद्ध होने से त्याज्य है। मौर्य चित्रय वंश था। व्याकरण के नियमानुसार मुरा की संतित मौरेय कहायेगी, मौर्य नहीं।

इस विवेचना से स्पष्ट है कि महागाप्य के संख्या २, ३ के उद्धरणों में मौर्य बृहद्वथ समकालिक मौर्यकुल की हीनता का उल्लेख है। संख्या ४ के उद्धरण में स्पष्ट मौर्यशब्द का उल्लेख है। ४ अतः महाभाष्यकार मौर्य राज्य के अनन्तर हुआ होगा।

२—संख्या ४ में अयोध्या और माध्यमिका नगरी पर किसी यवन के आक्रमण का उल्लेख है। गागींसीहिता के अनुसार इस यवनराज का नाम धर्ममीत था। ब्याकरण के नियमानुसार 'अरुणत्' शब्द का प्रयोगकर्ता भाष्यकार यवनराज धर्ममीत का समकालिक होना चाहिये। ह

४—संख्या ६—९ चार उद्धरणों में स्पष्ट पुष्यिमत्र का उल्लेख है। कई विद्वानों का मत है कि संख्या ५ में महाभाष्यकार के पुष्यिमित्रीय अश्वमेध का ऋत्विक् होने का संकेत है। संख्या १० से इसकी पुष्टि होती है। इस में चित्रय को यज्ञ कराने की निन्दा की है। पत अलि का यजमान पुष्यिमित्र बाह्मण वंश का था।

५—महाराज समुद्रगुप्त के कृष्णचरित का अंग्र हमने पूर्व उद्दृष्ट्रत किया है। उस से जात होता है कि महामुनि पत जिल ने कोई 'महानन्दमय' काव्य बनाया था। यदि महानन्द शब्द श्लेष से महानन्द पद्म का वाचक हो तो निश्चय ही पत जिल महानन्द पद्म का उत्तरवर्त्ता होगा।

२. चन्द्रगुप्ताय मीर्यकुलप्रसूताय । कामन्दक नीतिसार की उपाध्यायनिरपेचा टीका । श्रलवर राजकीय पुस्तकालय सूचीपत्र, परिशिष्ट पृष्ठ ११० ।

३. म्राष्टा॰ ४। १। १२१॥ ४. नागेश इस उद्धरणान्तर्गत मौर्य पद का म्रार्यं 'विकेतुं प्रतिमाशिल्पवन्तः' करता है।

५. यह चित्तौड़ेगढ़ से ६ मील पूर्वोत्तर दिशा में है । सम्प्रति 'नगरी' नाम से प्रसिद्ध है । ६. परोद्धे च लोकविकात प्रयोक्तुर्दशनविषये । महाभाष्य

इत प्रमाणों के आवार पर कहा जा सकता है कि महाभाष्यकार पत अलि शुङ्गवंश्य महाराज पुष्यिमत्र: का समकालीन है। पश्चात्य तथा तदनुयायी भारतीय ऐतिहासिक पुष्यिमत्र का काल विक्रम से लगभग १५० वर्ष पूर्व मानते हैं, परन्तु अनेक प्रमाणों से यह मत युक्त प्रतीत नहीं होता। इस में संगोधन की पर्याप्त आवश्यकता है। भारतीय पौराणिक कालगणनानुसार पुष्यिमत्र का काल विक्रम से लगभग १२०० वर्ष पूर्व ठहरता है। चीनी विद्वान् महारमा दुद्ध का निर्वाण विक्रम से ९०० से १५०० वर्ष पूर्व विभिन्नकालों में मानते हैं। इसी प्रकार जैन ग्रन्यों में महावीर स्वामी के निर्वाण की विभिन्न तिथियां दी हुई हैं। अतः विना विशेष परीक्षा किये पाश्चात्य ऐतिहासिकों द्वारा निर्वारित कालक्रम माननीय नहीं हो सकता।

अब हम महाभाष्यकार के कालनिर्णय के लिये वाह्य साक्ष्य उपस्थित करते हैं।

चन्द्राचार्य द्वारा महाभाष्य का उद्धार

आचार्य भर्तृ हरि और कल्हण के लेख से विदित होता है कि चन्द्राचार्य ने विलुप्तप्राय महाभाष्य का पुनरुद्धार किया था। अतः महाभाष्यकार के कालित्र्ण्य में चन्द्राचार्य का कालज्ञान महान् सहायक है। चन्द्राचार्य का काल भी विवादास्यद है, इसलिये हम प्रथम चन्द्राचार्य के काल के विषय में लिखते हैं—

## चन्द्राचार्य का काल

कल्ह्रण के लेखानुसार चन्द्राचार्य कश्मीराधिपति महाराज अभिमन्यु का समकालिक था। उस के मतानुसार अभिमन्यु कनिष्क का उत्तर-वर्ती है। कल्ह्रण ने कनिष्क को बुद्धनिर्वाण के १५० वर्ष पश्चातृ लिखा है। बुद्धनिर्वाण के विषय में अनेक मत हैं। कल्ह्रण ने बुद्धनिर्वाण की कौन सी तिथि मान कर कनिष्क को १५० वर्ष पश्चातृ लिखा है, यह अज्ञात

१. यह लोकप्रसिद्ध मतानुसार लिखा है। श्रपना मत हम आगं लिखेंगे।

२. भारतवर्षे का बृहद् इतिहास, भाग १ पृष्ठ १२१, १२२ (द्वि० सं०)।

३. पर्वतादागमं लब्ध्वा भाष्यश्रीजानुसारिभिः । स नीतो बहुशाखावं चन्द्राचार्या-दिभिः पुनः ॥ वाक्यपदीय २ । ४८६ ॥ चन्द्राचार्यादिभिर्लब्ध्वादेशं तस्माचदागमम् । प्रवर्तितं महाभाष्यं स्वं च ब्याकरस्यं कृतम् । राजतरङ्गिस्या, तरङ्ग १, स्रोक १७६ ॥

४. राजतरिङ्गणी १ । १७४, १७६ ॥ ५. राजतरिङ्गणी १ । १७२ ॥

है। चीनी यात्री ह्यूनसांगर्ृलिखता है—''बुद्ध की मृत्यु से ठीक ४०० वर्ष पीछे कनिष्क संरूर्ण जम्बू द्वीप का सम्राट् बना ।" चीनी ग्रन्थकार बुद्धनिर्वाण की विक्रम से ९००-१५०० वर्ष पूर्व अनेक विभिन्न तिथियां मानते हैं। कल्हणविरचित राजतरिङ्गणी के अनुसार अभिमन्यू से प्रतापा-दित्य तक २१ राजा हए (कई प्रतापादित्य को विक्रमादित्य मानते हैं)। राजतरिङ्गाणी के अनुसार इनका राज्यकाल १०१४ वर्ष ९ मास ९ दिन था। कल्ह्रण के लेखानुसार विक्रमादित्य ने मातृगुप्त को कश्मीर का राजा बनाया था। मातृगुप्त अभिमन्यु से ३१ पीढ़ी पश्चात् हुआ है। उस का काल अभिमन्यू से १३०० वर्ष ११ मास और ९ दिन उत्तरवर्ती है। कल्हण ने प्राचीन ऐतिहासिक आधार पर प्रत्येक राजा का वर्ष, मास और दिनों तक की पूरी पूरी संख्या दी है। अदः उस के काल को सहसा अप्रामाणिक नहीं कहा जा सकता । पाश्चात्य ऐतिहासिकों ने अभिमन्य का काल बहत अर्वाचीन और भिन्न मिन्न माना है। बिल्फर्ड ४२३ वर्ष ईसापूर्व, बोथिलिंग १०० वर्ष ईसापूर्व, प्रिंसिप ७३ वर्ष ईसापूर्व, लासेन ४० वर्ष ईसापश्चात् और स्टाईन ४००-५०० वर्ष ईसापश्चात् अभिमन्यु को रखते हैं। पश्चात्य विद्वानों द्वारा निर्वारित कालकम की अनेचा भारतीय पौराणिक और राजतरिङ्गणी की कालगणना अधिक विश्वसनीय है। राजतरिङ्गणी की कालगणना में थोड़ी सी भूल है, यदि उसे दूर कर दिया जाय तो दोनों गणनाएं लगभग समान हो जाती हैं।

चन्द्राचार्य के कालिनिर्णय में एक बात और ध्यान में रखनी चाहिये। वह है चान्द्रव्याकरण १।२। ८१ का उदाहरण—श्रज्ञयत् जन्तीं हुःणान्। अर्थात् जर्ते ने हुर्णों को जीता। जर्त एक सीमान्त की पुरानी जाति है। महाभारत सभापर्व ४७। २६ में जर्ती के लिए 'लोमशाः श्रटिक्करणे नराः' प्रयोग मिलता है। दुर्गिसह ने उणादि २।६८ की वृत्ति में 'जर्तः दीर्घरोमा'' लिखा है। वर्धमान गएरत्नमहोदधि कारिका २०१ में 'शक' और 'खस' के साथ 'जर्त' शब्द पढ़ता है। हेमचन्द्र उर्णादिवृत्ति (सूत्र २००) में जर्त का अर्थ राजा करता है। सम्भव है, हेमचन्द्र का संकेत उसी जर्त राजा की ओर हो जिस की हुर्णों की विजय का उल्लेख चान्द्रव्याकरण की वृत्ति में मिलता है। रमेशचन्द्र मजुम्दार ने चान्द्रव्याकरण की 'अजयत्

तिरुक्तालोचन पृष्ठ ६५ द्रष्टव्य ।
 तं 'जर्त' शब्द का निर्देश पद्ध •
 प्रभु तथा दशु ० उ० ६ । २५ में मिलता है ।

जर्तो ह्रणान्' पाठ को बदल कर 'अजयद गुप्तो ह्रणान्' बना दिया है।' यह भय द्भर भूल है।' अनेक विद्वानों ने मजुम्दार महोदय का अनुकरण करके चन्द्रगोमी के आश्रयदाता अभिमन्यु का काल गुप्तकाल के अन्त में विक्रम की पांचवी शताब्दी में माना है।' और उसी के आधार पर वाक्य-पदीयकार भर्नृहरि को भी बहुत अर्वाचीन बना दिया है।

इस प्रकार महाभाष्यकार को महाराज पुष्यमित्र का समकालिक मानने पर भी वह भारतीय ग**गानानु**सार विक्रम से लगभग १२०० वर्ष पूर्ववर्ती अवश्य है।

महाभाष्यकार को पुष्यमित्र का समकालिक मानने में एक कठिनाई भी है। उस का यहां निर्देश करना आवश्यक है। इससे भावी इतिहास-शोधकों को विचार करने में सुगमता होगी।

हम पूर्व लिख चुके हैं कि वायुषुराण ९९। ३१९ के अनुसार महाराज उदयी ने गङ्गा के दिल्लाकूल पर कुसुमपुर नगर बसाया था, वही कालान्तर में पाटिलपुत्र के नाम से विख्यात हुआ, ऐसा साम्प्रतिक ऐतिहासिकों का मत है। मुद्राराज्ञस नाटक में मौर्य चन्द्रगुप्त के समय पाटिलपुत्र की स्थित अनुगङ्ग कही है, और इस समय भी अनुगङ्ग ही है। परन्तु महाभाष्यकार पत अलि पाटिलपुत्र को अनुशोण लिखता है। यदि महाभाष्यकार को शुङ्गकाल में माना जाय तो उसका पाटिलपुत्र को अनुशोण लिखना उपपन्न नहीं हो सकता।

#### अनेक पाटलिपुत्र

नागेश महाभाष्य २।१।१ के 'कुतो भवान पाटिलपुत्रात्' वचन की व्याख्या में लिखता है—कस्मात् पाटिलपुत्राद् भवानागत इत्यर्थः,

१. ए न्यू हि॰ आरफ दि॰ इ॰ पी॰ भाग ६, युड १६७। यही भूल डा॰ वेलवालकर ने सिस्टम श्राफ संस्कृत ग्रामर युष्ठ ५८ पर, विश्वेश्वरनाथ रेऊ ने भारत के प्राचीन राजवंश युड २८ पर की है। 'जैन सत्यप्रकाश' वर्ष ७ दीपोत्सवी अंक युड ८० पर भी यही भूल है। आश्वयं की बात तो यह है कि चान्द्रवृत्ति में स्पष्ट जतें पाठ है। उस मूल पाठ को किसी ने भी देखने का यह नहीं किया। इसी का नाम है अन्वपरम्परा अथवा 'गतानुगतिको लोकः'।

२. श्री पं अगवदत्तजी कृत भारतवर्षं का इतिहास द्वितीय संस्करण पृष्ठ ३२५ ।

३. देखो मुप्त साम्राज्य का इतिहास द्वितीय भाग, पृष्ठ १५६ ।

श्रनेकत्वात् पाटिलिपुत्रस्य, तदवयवानां वा प्रश्नः । इससे सन्देह होता है कि पाटिलिपुत्र नाम कदाचित् अनेक नगरों का रहा हो ।

## पाटलिपुत्र का अनेक बार बसना

पं० सत्यव्रत सामश्रमी ने महावंश नामक बौद्धग्रन्थ के आधार पर लिखा है—'शाक्यमुनि के जीवन काल में सोन के किनारे पाटली ग्राम में आजातशत्रृ ने दुर्गनिर्माण किया, उसे देखकर भगवान् बुद्ध ने भविष्य-वाणी की—'यह भविष्य में प्रधान नगर होगां।' महाराज अजातशत्रृ उदयी का पूर्वज है। इस से साष्ट है कि उदयी के कुसुमपुर बसाने से पूर्व कोई पाटली ग्राम विद्यमान था।

हमारा विचार है पाटलिषुत्र अत्यन्त प्राचीन नगर है और वह इन्द्रप्रस्थ के समान अनेक बार उजड़ा और बक्षा है ।

## पाणिनि से पूर्व पाटलिपुत्रका उजड़ना

पाटलिषुत्र पाि्गिति सं बहुत प्राचीन नगर है । वह पाि्गिति से पूर्व एक बार उजड़ चुका था । गणरत्रमहोदिध में वर्धमान लिखता है—

पुरगा नाम काचिद् राज्ञसी तया :भि्ततं पाटिलपुत्रम्, तस्या निवास:।

अर्थात् किसी पुरगा नाम की राज्ञसी ने पाटलिपुत्र को उजाड़ दियाथा।

यह इतिहास की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण घटना है। इस को सुरचित रखने का श्रेय वर्धमान सूरि को है। पाटलिषुत्र के उजड़ने की यह घटना पाणिनि से प्राचीन है, क्योंकि पाणिनि ने ८।४।४ में साचात् पुरगावण का उल्लेख किया है। सम्भव है, इसलिये महाभारत आदि में पाटलिषुत्र का वर्णन नहीं मिलता। इस से स्पष्ट है कि पाटलिषुत्र को उदयी ने ही नहीं बसाया। वह प्राचीन नगर है और कई बार उजड़ा और कई बार बसा। भगवान् तथागत के समय पाटली ग्राम की विद्यमानता भी इसी को पुष्ट करती है। अतः महाभाष्य में पाटलिषुत्र का उल्लेख होने मात्र से वह उदयी के अनन्तर नहीं हो सकता।

१. निक्कालोचन पृष्ठ ७१। २. पृष्ठ १७६।

३. वनं पुरगामिश्रकारिधकासारिकाकोटराप्रेभ्यः ।

# पूर्व उद्धरणों पर भिन्नरूप से विचार

१—महाभाष्य में कहीं पर भी पुष्यमित्र का शुङ्क वा राजा विशेषण उपलब्ध नहीं हो सकता और न कहीं पुष्यमित्र के अश्वमेघ करने का ही संकेत है। अत: यह नाम भी देवदत्त यज्ञदत्त विष्णुमित्र आदि के तुल्य सामान्य पद नहीं है, इस में कोई हेतु नहीं।

२—यदि "इह पुष्यमित्रं याजयामः" वाक्य में "इह" पद को पाटलिषुत्र का निर्देशक माना जाय तो उस से उत्तरवर्ती "इह ऋधीमहे" वाक्य से मानना होगा कि पतश्विल पुष्यमित्र के अश्वमेध के समय पाटलिषुत्र में अध्ययन कर रहा था। यह अर्थ मानने पर अश्वमेध कराना और गुरुमुख से अध्ययन करना दोनों कार्य एक साथ नहीं हो सकते। अतः इन वाक्यों का किसी अर्थविशेष में संकेत मानना अनुपपन्न होगा।

३—''चन्द्रगुप्तसभा'' उदाहरण् अनेक हस्तलेखों में उपलब्ध नहीं होता, और जिन में मिलता है उनमें भी ''पुष्यिमत्रसभा'' के अनन्तर उपलब्ध होता है। यह पाठक्रम ऐतिहासिक दृष्टि से अयुक्त है।

४—महाभाष्य के पूर्व उद्भधृत उद्धरण में वृषल शब्द का बहुप्रसिद्ध अधर्मात्मा अर्थ भी हो सकता है। वृषल का केवल अर्थ चन्द्रगुप्त ही नहीं है।

५—मौर्यवंश प्राचीन है, उसका आरग्भ चन्द्रगुप्त से ही नहीं हुआ। अत: केवल मौर्यपद का उल्लेख होने से विशेष परिणाम नहीं निकाला जा सकता। महाभाष्य के टीकाकारों के मत में मौर्य शब्द शिल्पियाचक है।

६— "श्रहण्दु यवनः साकेतम्, श्रहण्दु यवनो माध्यमिकाम्" में किसी यवन राजिविशेष का साचात् उल्लेख नहीं है। इतना ही नहीं, कालयवन नामक अति प्राचीन यवन सम्राट् ने भारत के एक बड़े भाग पर आक्रमण् किया था और इस देश पर भारी अत्याचार किए थे। इसे श्रीकृण् ने मारा था। भारतीय आर्य बहुत प्राचीन काल से यवनों से परिचित थे। रामायण् महाभारत आदि में यवनों का बहुधा उल्लेख उपलब्ध होता है। अतः केवल इतने निर्देश से कालविशेष की सिद्धि नहीं हो सकती।

१. मौर्याः—विक्रेतुं प्रतिमाशिल्पवन्तः । नागेशः, भाष्यप्रदीपोद्योत । ५ । ३ । ६६ ॥ २. द्र० एवं पृष्ठ १८६, टि०४ ।

७—भर्नु हिरि और कल्ह्ण के प्रामण से हम पूर्व लिख चुके हैं कि चन्द्राचार्य ने नष्ट हुए महाभाष्य का पुनरुद्धार किया था। महान् प्रयन्न करने पर उसे दिच्या से एक मात्र प्रति उपलब्ध हुई थी। बहुत सम्भव है चन्द्राचर्य ने नष्ट हुए महाभाष्य का उसी प्रकार परिष्कार किया हो जैसे नष्ट हुई अग्निवेश संहिता का चरक और दृढबल ने तथा काश्यप संहिता का जीवक ने परिष्कार किया।

## समुद्रगुप्त कृत कृष्णचरित का संकेत

समुद्रगुप्त विरचित कृष्णचरित का जो अंश उपलब्ध हुआ है उस में मुनिकवियों और राजकवियों का जो भी वर्णन किया गया है वह काल कमानुसार है। यह बात दोनों प्रकार के कविवर्णनों से स्पष्ट है। समुद्रगुप्त ने पतः जील का वर्णन देवल के प्रधान और भास से पूर्व किया है।

यद्यपि भास का काल भी विवादास्पद ही है। तथापि भास के प्रतिज्ञा-योगन्धरायण नाटक के एक श्लोक का निर्देश कौटल्य अर्थशास्त्र में होने के से इतना स्पष्ट है कि भास आचार्य चाणक्य से अर्थात् चन्द्रगुप्त मौर्य से पूर्वभावी है। अधिक सम्भावना यही है कि वह महाराज उदयन का समकालिक हो। अतः भारतीय इतिहास के अनुसार भास का काल विक्रम से लगभग १५०० वर्ष पूर्व है।

यतः समुद्रगुप्त ने पतः जलि का वर्णन भास से पूर्व किया है, इसलिए उसका काल १५०० वि० पूर्व से अवश्य ही पूर्व होना चाहिए।

#### उक्त मत का साधक प्रमाणान्तर

आयुर्वेदीय चरक सहिता में लिखा है कि इस काल में अर्थात् किल के आरम्भ में मनुष्यों की औसत आयु १०० वर्ष है। प्रत्येक १०० वर्ष के पश्चात् मनुष्य की औसत आयु में एक वर्ष का हास होता है।

महाभाष्यकार पत जलि ने प्रथमाह्निक में लिखा है-

कि पुनरद्यत्वे यः सर्वथा चिरं जीवति वर्षशतं जीवति ।

इस से स्पष्ट है कि भाष्यकार के समय मनुष्य की प्रायिक आयु १०० वर्ष नहीं थी।

१. नवं शरावं सलिलस्य, पूर्ण ……। प्र० यौ० ४।२। श्रर्थशास्त्र १०।३।।

२. वर्षशतं खल्वायुषः प्रमाग्णमस्मिन् काले । शारीर ६ । २६ ॥

३, संवरसरे शते पूर्णे याति संवरसरः चयन् । देहिनामायुषः काले यत्र यन्मान-मिष्यते । विमान ३ । ३१ ॥

चरक बचन का उपोद्धलक बाह्य सादय—चरक संहिता में मनुष्य की आयु का जो निर्देश किया है और उत्तरोत्तर आयु ह्रास के जिस वैज्ञानिक तत्त्व का संकेत किया है, उस का साक्ष्य अभारतीय ग्रन्थों में भी मिलता है। बाइबल में लिखा है—

हमारी श्रायु के बरस सत्तर तो होते हैं श्रौर चाहे बल के कारण श्रस्सी बरस भी हों तो भी उन पर का घमएड कप्रश्रौर व्यर्थवात ठहरता है।'

इस से स्पष्ट है कि ईसामसीह के समय मनुष्य की प्रायिक आयु ७० वर्ष की मानी जाती थी। भारतीय ऐतिहासिक काल गएानानुसार ईसामसीह का काल किल संवत् ३१०० में है। इस प्रकार किल आरम्भ से लेकर ईसामसीह तक ३००० वर्ष में चरक के प्रति सौ वर्ष में १ वर्ष का हास के नियमानुसार ३० वर्ष का हास होना स्वाभाविक है। इस से यह भी प्रमाणित हो जाता है कि चरक संहिता ईसामसीह से ३००० वर्ष प्राचीन तो अवश्य है। अर्थात् भारतीय कालगएाना ठीक है और पाश्चात्य विद्वानों ने ईसा से १४०० वर्ष पूर्व जो भारतयुद्ध की स्थापना की है, वह नितान्त अगुद्ध है।

उक्त नियमानुसार भाष्यकार का काल—पत अलि ने यः सर्वधा चिरं जीवित शब्दों से जिस भाव को व्यक्त किया है उसी भाव को बाइबल में चाहे बल के कारण शब्दों से प्रकट किया गया है। इसलिए इन दोनों वर्णनों की तुलना से स्पष्ट है कि सामान्य आयु को प्रयत्न पूर्वक १० वर्ष और बढ़ाया जा सकता है। इसी नियम के अनुसार भाष्यकार के शब्दों से यही अभिप्राय निकलता है कि भाष्यकार के समय सामान्य आयु ६० वर्ष की थी और चिरजीवी १०० वर्ष तक भी जीते थे। इस प्रकार चरक के आयुर्विज्ञान के नियमानुसार पत आलि का काल २००० विक्रम पूर्व होना चाहिए उस से उत्तरवर्ती नहीं माना जा सकता।

२००० वि० पू० मानने में आपित्त—महाभाष्यकार को २००० वि • पूर्व मानने में सब से बड़ी आपित्त यही आती है कि महाभाष्य में पाटिलपुत्र वृवलकुल ( =चन्द्रगुप्त मौर्यकुल ), साकेत और माध्यमिका पर यवन

१. पुराना नियम, भजनसंहिता ऋ० ६०, पृष्ठ ५६७, मशीन प्रेस इलाहाबाद, सन् १६९६ ।

श्राक्रमण्, पुष्पिमित्र, चन्द्रगुप्त आदि का वर्णन मिलता है। इनके कारण् महाभाष्यकार को शुङ्गवंशीय पुष्पिमत्र से पूर्व का नहीं माना जा सकता।

समाधान—इन आपत्तियों का सामान्य समाधान हम ने पूर्व पृष्ठ ३२३—२२६ तक किया है। विशेष यहां लिखते हैं—

महाभाष्य का परिष्कार—महाभाष्य का जो पाठ इस समय मिलता है वह अत्तरशः पञ्जतिविरचित ही है ऐसा कहना भारतीय ऐतिहासिक परम्परा से मुह मोड़ना है। भारतीय परम्परा में पचासों ग्रन्थ ऐसे हैं जिन का उत्तरोत्तर आचार्यों द्वारा परिष्कार होने पर भी ग्रन्थ मूल ग्रन्थकार अथवा आद्य परिष्कारक के नाम से ही विख्यात हैं।

मानव धर्मशास्त्र का न्यूनातिन्यून तीन बार परिष्कार हुआ पुनरिप वह मूलतः मनुस्मृति नाम से ही प्रशिद्ध है। महाभारत का वर्तमान स्वरूप भी व्यासप्रणीत भारत के तीन परिष्कारों के अनन्तर सन्पन्न हुआ है परन्तु इसे व्यास विरचित ही कहा जाता है। वाल्मीिक रामायण के तीन पाठ सन्प्रति प्रत्यक्ष हैं ये परिष्कार भेद से सन्पन्न हुए हैं, परन्तु तीनों वाल्मीिक विरचित कहे जाते हैं। चरक संहिता के भी ३-४ वार परिष्कार हुए। इसी प्रकार अन्य ग्रन्थों की भी व्यवस्था समझनी चाहिए।

महाभाष्य के वर्तमान पाठ का परिष्कारक—महाभाष्य का वर्तमान में जो पाठ मिलता है उस का प्रधान परिष्कारक है आचार्य चन्द्रगोमी। भर्नृहरि और कल्ह्या के प्रमास्य हम पूर्व (पृत्र ३२१, टि॰२) उद्गृत कर चुके हैं (और अनुपद पुनः उद्गृत करेंगे)। उत्तसे स्पष्ट है कि कश्मीराधिपति महाराज अभिमन्यु के पूर्व महाभाष्य का न केवल पठन ही लुप्त हो गया था अपितु उस के हस्तलेख भी नष्टप्राय हो चुके थे। चन्द्राचार्य ने महान् प्रयत्न करके दक्षिण के किसी पार्वत्य प्रदेश से इसका एकमात्र हस्तलेख प्राप्त किया।

ग्रन्थ के पठनगठन के लुप्त हो जाने से तथा हस्तलेखों के दुर्लभ हो जाने पर ग्रन्थों की क्या दुर्दशा होती है यह किसी भी विज्ञ विद्वान् से

१. द्र॰ पूर्व पृष्ठ ३१८। २. दृढवल ने जब चरक का परिष्कार किया उस समय चरक के चिकित्सास्थान के १३ वें ऋध्याय से ऋगो के ४० ऋध्याय नष्ट हो चुके थे। उन्हें दृढवल ने ऋनेक तन्त्रों के साहाय्य से पूरा किया। परन्तु शैली वही रखी जो प्रन्थ में ऋगरम्म से विद्यमान थी। दृढबल स्वयं लिखता है—

श्रतस्तन्त्रोत्तमिदं चरकेणाति बुद्धिना ॥ संस्कृतं तत्त्वसंपूर्णं त्रिभागेनोपल-

खिनी नहीं है। इस प्रकार ग्रन्थ के अध्यविध्यत हो जाने पर उस का युनः परिष्कार अत्यन्त आवश्यक हो जाता है। उस परिष्कार मे परिष्कर्त्ता द्वारा नवीन अंशों का समावेश साधारण बात है। इसलिए हमारा दृढ़ मत है कि महाभाष्य में जो पूर्व निर्दिष्ट प्रसंग आए हैं वे परिष्कर्त्ता चन्द्राचार्य द्वारा सिन्निवष्ट हुए हैं। महाभाष्यकार पतः जलि शुङ्गवंशीय पुष्यमित्र से बहुत प्राचीन हैं, अन्यया भारतीय ऐतिह्य-परम्परा का महान् जाता महाराज समुद्रगुप्त अपने रुम्ध्याचरित में पतः जलि का वर्णन महाकवि भास से पूर्व कदापि न करता।

इस विवेचना का सार यही है कि महाभाष्य के चन्द्रगोमी द्वारा पिष्कृत वर्तमान पाठ के आधार पर भाष्यकार पत जिल के काल का निर्धारण करना अन्याय्य है। यदि हमारे द्वारा प्रदर्शित २००० वि० पूर्व काल न भी माना जाए और उसे शुङ्गवंशीय पुष्यिमत्र का समकालिक ही माना जाए, तब भी वह विक्रम पूर्व १२०० वर्ष से उत्तरवर्ती नहीं हो सकता। पाश्चात्य विद्वानों का पुष्यिमत्र को १५० ईसा पूर्व में रखना सर्वथा भारतीय सत्य ऐतिहासिक काल गणना के विपरीत है। निश्चय हो पाश्चात्य विद्वानों द्वारा निर्धारित भारत के प्राचीन इतिहास की रूपरेखा ईसायत के पक्षपात और राजनैतिक दुर्राभसन्य के कारण बड़े प्रयत्न से निर्मित है। अतः वह आंखमू द कर किसी भी विज्ञ भारतीय द्वारा स्वीकृत नहीं की जा सकती। उसे अपरीचित-कारक के समान स्वीकार करना भारतीय ज्ञान विज्ञान और स्वीय सामर्थ्य का अपमान करना है।

### महभाष्य की रचनाशैली

यद्यपि महाभाष्य व्याकरणाशास्त्र का ग्रन्थ है, तथापि अन्य व्याकरण ग्रन्थों के सदृश वह शुष्क और एका ङ्गी नहीं है। इस में व्याकरण जैसे क्लिष्ट और शुष्क विषय को अत्यन्त सरल और सरस ढंग से हृदयंगम कराया है। इसकी भाषा लम्बे लम्बे समासों से रहित, छोटे छोटे वाक्यों से युक्त, अत्यन्त सरल, परन्तु बहुत प्राञ्जल और सरस है। कोई भी असंस्कृतज्ञ व्यक्ति दी तीन मास के परिश्रम से इसे समझने योग्य संस्कृत सीख.सकता

च्यते । तच्छं करं भूतपति सम्प्रसाद्य समापयत् ।। श्रक्षयदार्थं दृदयलो जातः पञ्चनदे पुरे ॥ सिद्धि ० १२ । ६६-६८ ।।

है। लेखनरीली की दृष्टि से यह ग्रन्थ संस्कृत वाङ्मय में सब से अद्भृत है। कोई भी ग्रन्थ इसकी रचनाशैली की समता नहीं कर सकता। शबुर-स्वामी ने महाभाष्य के आदर्श पर अपना मीमांसाभाष्य लिखने का प्रयास किया, परन्तु उसकी भाषा इतनी प्राञ्जल नहीं है, वाक्यरचना लड़खड़ाती है और अनेक स्थानों में उस की भाषा अपने भाव को व्यक्त करने में असमर्थ है। स्वामी शंकराचार्यकृत वेदान्तभाष्य की भाषा यद्यपि प्राञ्जल और भाव व्यक्त करने में समर्थ है, तथापि महाभाष्य जैसी सरल और स्वाभाविक नहीं है। चरकसंहिता के गद्यभाग की भाषा यद्यपि महाभाष्य जैसी सरल प्राञ्जल, और स्वाभाविक है, तथापि उसकी विषय-प्रतिपादनशैली महाभाष्य जैसी उत्कृष्ट नहीं है। अतः भाषा की सरलता, प्राञ्जलता, स्वाभाविकता और विषय-प्रतिपादनशैली की उत्कृष्टता आदि की दृष्टि से यह ग्रन्थ समस्त संस्कृत वाङ्मय में आदर्शभूत है।

#### महाभाष्य की महत्ता

महाभाष्य व्याकरणशास्त्र का अत्यन्त प्रामाणिक ग्रन्थ है। क्या प्राचीन, क्या नवीन समस्त पाणिनीय वैयाकरण महाभाष्य के सत्मुख नतमस्तक हैं। महामुनि पतःक्षलि के काल में पाणिनीय और अन्य प्राचीन व्याकरण ग्रन्थों की महती ग्रन्थराशि विद्यमान थी। पतञ्जिल ने पाणिनीय व्याकरण ग्रन्थों की महती ग्रन्थराशि विद्यमान थी। पतञ्जिल ने पाणिनीय व्याकरण के व्याख्यानिषय से महाभाष्य में उन समस्त ग्रन्थों का सारसंग्रह कर दिया। महाभाष्य में उद्धिखत प्राचीन आचार्यों का निर्देश हम वार्त्तिककार के प्रकरण में कर चुके हैं। इसी प्रकार महाभाष्य में अन्य प्राचीन व्याकरण ग्रन्थों से उद्दश्त कतिथय वचनों का उल्लेख भी पूर्व हो चुका है। महाभाष्य का सूक्ष्म पर्यालीचन करने से विदित होता है कि यह ग्रन्थ केवल व्याकरणग्रास्त्र का ही प्रामाणिक ग्रन्थ नहीं है, अपितु समस्त विद्याओं का आकर ग्रन्थ है। अत एव भर्तृ हिर ने वाक्यपर्दाय (२। ४८६) लिखा है—

कृतेऽध पतञ्जलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । • • सर्वेषां न्यायबीजानां महाभाष्ये निबन्धने ॥ • महाभाष्य का ऋनेक बार लुप्त होना

उपर्युक्त लेख से स्पष्ट है कि पात अल महाभष्य बहुत प्राचीन ग्रन्थ

है। इतने मुढीर्घ काल में महाभाष्य के पठनपाठन का अनेक बार उच्छेद हुआ। इतिहास से विदित होता है कि महाभाष्य का लोप न्यूनातिन्यून तीन वार अवश्य हुआ है। यथा—

भथम बार—भर्नु हरि के लेख से विदित होता है कि वैजि, सौभव और हर्यक्ष भ्रादि शुष्क तार्किकों ने महाभाष्य का प्रचार नष्ट कर दिया था। चन्द्राचार्य ने महान् परिश्रम करके दिलाएं के किसी पार्वत्य प्रदेश से एक हस्तलेख प्राप्त कर उसका थुनः प्रचार किया। भर्नु हरि का लेख इस प्रकार है—

बैजिसोभवहर्यन्नैः शुष्यतर्कानुसारिभिः ।
आर्थे विष्नावितं ग्रन्थे संग्रहप्रतिकञ्चुके ॥
यः पतञ्जलिशिष्येभ्यो भ्रष्टो व्याकरणागमः ।
काले स दान्तिणात्येषु ग्रन्थमात्रे व्यवस्थितः ॥
पर्वतादागमं लम्ब्या भाष्यवीजानुसारिभिः ।
सनीतो बहुशाखत्वं चन्द्राचार्यादिभिः पुनः ॥
।

कल्ह्ण ने लिखा है कि चन्द्राचार्य ने महाराज अभिमन्यु के आदेश से महाभाष्य का उद्धार किया था।

द्वितीय वार — कल्हण की राजतरिङ्गाणी से जात होता है कि विक्रम की द वीं शताब्दी में महाभाष्य का प्रचार पुन: नष्ट हो गया था। कश्मीर के महाराज जयापीड ने देशान्तर से 'द्वीर' मंत्रक शब्दिविद्योगाध्याय को बुलाकर विद्यित्र महाभाष्य का प्रचार पुनः कराया। कल्हण का लेख इस प्रकार है — .

देशान्तरादागमय्याथ व्याचत्तागान् त्तमापितः। प्रावर्तयत विच्छिन्नं महाभाष्यं स्वमग्रङ्गे।। त्तीरभिधानाच्छुन्दविद्योपाध्यायात् संभृतश्रृतः। बुधैः सह ययो वृद्धि स जयापीड पग्रिडतः॥

महाराज जयापीड का शासन काल विक्रम सं ८०८—८३९ तक है। एक वैयाकरण चीरस्वामी चीरतरङ्गिणी, अमरकोशटीका आदि अनेक

१. वाक्यपदीय २।४८७, ४८८, ४८६ ॥ २. चन्द्राचार्यादिभिर्लब्खादेशं तस्मात्तदागमम् । प्रवर्तितं महाभाष्यं स्वं च व्याकरणं कृतम् ॥ राजतरिङ्गणी १।१७६॥ ३. राजतरिङ्गणी ४ । ४८६, ४८६॥

ग्रन्थों का रचियता है। कल्ह्या द्वारा स्मृत 'चीर' इस चीरस्वामी से भिन्न ब्यक्ति है। चीरस्वामी अपने ग्रन्थों में महाराज भोज और उसके सरस्वती-कण्ठाभरण को बहुधा उद्दृधृत करता है। अतः इस क्षीरस्वामी का काल विक्रम की ११ वीं शर्ताब्दी का उत्तरार्ध है।

तृतीय बार — विकम की १८ वीं और १९ वीं शताब्दी में सिद्धान्त-कौमुदी और लघुशब्देन्दुशेखर आदि अर्वाचीन ग्रन्थों के अत्यधिक प्रचार के कारण महाभाष्य का पठन पाठन प्रायः लुप्त हो गया था। काशी के अनेक वैयाकरणों की अभी तक धारणा है—

### कौमुदी यदि कराउस्था वृथा भाष्ये परिश्रमः। कौमुदी यद्यकराउस्था वृथा भाष्ये परिश्रमः॥

पहिले दो वार आचार्य चन्द्र और क्षीर ने महाभाष्य का उद्घार तास्का-लिक सम्राटों की सहायता से किया, परन्तु इस बार महाभाष्य का उद्घार कौपीनमात्रधारी परमहंस दण्डी स्वामी विरजानन्द और उन के शिष्य स्वामी दयानन्द स्रस्वती ने किया। श्री स्वामी विरजानन्द ने तात्कालिक पण्डितों की पूर्वोक्त धारणा के विपरीत घोषणा की थी—

### श्रष्टाध्यायीमद्वाभाष्ये द्वे व्याकरगापुस्तके । ततोऽन्यत् पुस्तकं यत्तु तत्सर्वे धूर्तचेष्टितम् ॥

आज भारतवर्ष में यत्र तत्र जो कुछ थोड़ा बहुत महाभाष्य का पठन पाठन उपलब्ध होता है, उसका श्रेय इन्हीं दोनों गुरु-शिष्यों को है।

#### महाभाष्य के पाठ की अव्यवस्था

हमारे पूर्व लेख से स्पष्ट है कि महाभाष्य के पठन-पाठन का अनेक वार उच्छेद हुआ है। इस उच्छेद के कारण महाभाष्य के पाठों में बहुत अव्यवस्था उत्पन्न होगई है। भर्न हरि, कैयट और नागेश आदि टीकाकार अनेक स्थानों पर पाठान्तरों को उद्द्यपृत करते हैं। नागेश कई स्थानों में महाभाष्य के अपपाठों का निदर्शन कराता है। अनेक स्थानों में महाभाष्य का पाठ पूर्वापर व्यस्त हो गया है। टीकाकारों ने कहीं कहीं उसका निर्देश किया है, कई स्थान विना निर्देश किये छोड़ दिये हैं। सन्भव है टीकाकारों

१. चीरतरिक्किशी की रचना जयसिंह के राज्यकाल (वि०सं•११८५.— ११६५) में हुई । द्र० इसी प्रन्थ का ऋ०२१, भाग २, पृष्ठ ८१।।

के समय वे पाठ ठीक रहे हों और पीछे से मूल तथा टीका का पाठ व्यस्त हो गया हो । इसी प्रकार अनेक स्थानों में महाभाष्य के पाठ नष्ट हो गये हैं । हम उनसे से कुछ स्थलों का निर्देश करते हैं—

१-अष्टाच्यायी के 'श्रव्ययीभावश्च'' सूत्र के भाष्य में लिखा है-श्रस्य च्वी-श्रव्ययप्रतिषधश्चीद्यते, दोषाभृतमदृर्दिवाभृता रात्रिरिस्ये-वमर्थम् । स इहापि प्राप्नोति-उपक्रम्भीभृतम् । उपमणिकीभृतम् ।

महाभाष्यकार ने 'ऋस्य च्वी' सूत्र के विषय में 'ऋव्ययप्रतिषेध-श्चोद्यते' लिखा है। सम्प्रति महाभाष्य में 'ऋस्य च्वी' सूत्र का भाष्य उपलब्ध नहीं होता। सम्प्रूर्ण महाभाष्य में कहीं अन्यत्र भी 'ऋस्य च्वी' के विषय में 'ऋव्ययप्रतिषेध' का विधान नहीं। अतः स्पष्ट है कि महाभाष्य में 'ऋस्य च्वी' सुत्र सम्बन्धी भाष्य नष्ट हो गया है।

२—महाभाष्य ४।२।६० के अन्त में निम्न कारिका उद्दथृत है—

त्रपुर्त्तदयलत्त्रणे सर्वसादेद्विगोश्च लः । इकन् पदोत्तरपदात् शतषष्टेः विकन् पथः॥

महाभाष्य में इस कारिका के केवल द्वितीय चरण की व्याख्या उपलब्ध होती है। इस से प्रतीत होता है, कभी महाभाष्य में शेष तीन चरणों की व्याख्या भी अवश्य रही होगी, जो इस समय अनुपलब्ब है।

३--पतञ्जलि ने 'क्टन्मेजन्तः' सूत्र के भाष्य में 'सन्निपात-लक्तणो विधिरनिमिक्तं तद्वियातस्य' परिभाषा के कुछ दोष गिनाए हैं। कैयट इस सूत्र के प्रदीप के अन्त में उन दोषों का समाथान दर्शाता हुआ सब से प्रथम 'कष्टाय' पद में दीर्घत्व की अप्राप्ति का सभाधान करता है। महाभाष्य में पूर्वोक्त परिभाषा के दोष-परिगणन प्रसंग में कष्टाय पद सबन्धी दीर्घत्व की अप्राप्ति' दोष का निर्देश उपलब्ध नहीं होता। अतः नागेश लिखता है—

कष्टायेति यादेशो दीर्घत्वस्येति ग्रन्थो भाष्यपुस्तकेषु भ्रष्टोऽतो न दोषः।

अर्थात्—दोष निदर्शन प्रसंग में 'कष्टायेति यादेशो दीर्घत्वस्य' इत्यादि पाठ भाष्य में खण्डित हो गया है। अतः कैयट का दोष परिहार करना अयुक्त नहीं है।

४—कैयट ८ । ४ । ४७ के महाभाष्य-प्रदीप में लिखता है— 'नायं प्रसज्यप्रतिषेधः' इति पाठोऽयं लेखकप्रमादान्नष्टः ।

अर्थात् महाभाष्य में 'नाथं प्रसज्यप्रतिषेधः' पाठ लेखक प्रमाद से नष्ट होगया अर्थात् अपभ्रष्ट होगया ।

४—वाक्यवदीय २।४२ की स्वीपज्ञ व्याख्या में भर्तृ हरि भाष्य के नाम से एक लम्बा पाठ उद्दृशृत करता है। यह पाठ महाभाष्य में सम्प्रति उपलब्ध नहीं होता।

इन कतिपय उड़रणों से स्पष्ट है कि महाभाष्य का जो पाठ सम्प्रति उपलब्ध होता है, वह कई स्थानों पर खण्डित है।

महाभाष्य का प्रकाशन यद्यपि कई स्थानों से हुआ है, तथापि इसका अभी तक जैसा उत्कृष्ट परिशुद्ध संस्करण होना चाहिये वैसा प्रकाशित नहीं हुआ। डा० कीलहार्न का संस्करण हो इस समय सर्वोत्कृष्ट है, परन्तु उस में अभी संशोधन की पर्यक्ष अभेक्षा है। डा० कीलहार्न के अनन्तर महाभाष्य के अनेक प्राचीन हस्तलेख और टीकाएं उपलब्ध हो गई हैं, उनका भी पूरा पूरा उपयोग नये संस्करण में होना चाहिये।

#### ऋन्य ग्रन्थ

हम प्रारम्भ में लिख चुके हैं कि पतञ्जलि के नाम से सम्प्रति तीन ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं—निदानसूत्र, योगदर्शन और महाभाष्य । इनमें से निदानसूत्र और योगदर्शन दोनों किसी प्राचीन पतञ्जलि की रचनाएं हैं।

१— महानन्द काव्य - महाराज समुद्रगुप्त विरचित कृष्णचिति के तीन पद्य हमने ऊपर उद्दृशृत किये हैं। उनसे विदित होता है कि महाभाष्य-कार पतञ्जिल ने 'महानन्द' वा 'महानन्दमय' नाम का महाकाव्य रचा था। इस काव्य में पतञ्जिल ने काव्य के मिष से योग की व्याख्या की थी। इसका 'महानन्द' काव्य का मगधसम्राट् महानन्द से कोई संबन्ध नहीं था।

२. चरक का परिष्कार हम पूर्व लिख चुके हैं कि चकपासि, पुण्यराज और भोजदेव आदि अनेक ग्रन्थकार पत जलि को चरक संहिता का प्रतिसंस्कारक मानते हैं। समुद्रगुप्तविरिचित कृष्णचरित के पूर्व

१. स चायं वास्यादयोराधिक्ययोर्भेदो भाष्य एवोपव्याख्यातः । स्रतश्च तत्र भवान् न्नाह-प्यथैकवदगतप्रतिविदके · · · · · हेतुराख्यायते ।

उद्भृत श्लोकों से भी प्रतीत होता है कि महाभाष्यकार पत जिल ने चरक संहिता में कुछ धर्माविरुद्ध योगों का सिन्नवेश किया था । चरक संहिता के प्रत्येक स्थान के अन्त में लिखा है—श्राप्तिवेशकृते तन्त्रे चरकप्रति-संस्कृते । क्या चरक पत जिल का ही नामान्तर है ?

हमने महाभाष्य में उद्दर्भत कुछ वैदिक पाठों की उपलब्ध शाखाअ के पाठों से तुलना की है। उस से हम इस परिणाम पर पहुँचे हैं कि पत अलि अधिकतर काठक संहिता के पाठों को उद्दर्भत करता है। काठक संहिता 'चरक' चरणान्तर्गत है। हम महाभाष्य में निर्दिष्ट दो पाठ उद्दर्भत करते हैं—

(क)—महाभाष्य २।१।४-**पुनरुत्स्यृतं वासो देयम्, पुनर्निष्कृतो** रथ:। तुलना करो—

काठक सं०—पुनस्तस्यूतं वासो देयम्, पुनस्तस्यृष्टोऽनड्वान्,पुन-र्निष्कृतो रथ: । = । १४ ॥

मैत्रायणी सं०—पुनरुत्स्यूतं वासो देयम्, युनर्शवो रथः, पुनरुतसृष्टो ऽनड्वान् । १ । ७ । २ ।।

तैत्तिरीय संo—पुनर्निष्कृतो रथो दिल्ला, पुनरुत्स्यूतं वासः । १ । ४ । २ ॥

कैयट महाभाष्य में उद्ग्र्धृत उद्धरण को काठक संहिता का वचन मानता है। वह लिखता है—काठकेऽन्तोदग्तः पठश्रते, तद्भिप्रायेण पुनःशब्दस्य गतित्वाभावादिदमुदाहरणम्।

(ख) महाभाष्य ८।२।२५-स्राम्बानां चरुः, नाम्बानां चरुरिति प्राप्ते । तूलना करो—

> काठक संo—ग्राम्बानां चरुः । १४ । ४ ॥ तैतिरीय संo—ग्राम्बानां चरुम् । १ । ८ । १० ॥ मैत्रायणी सं o—नाम्बानां चरुम् । २ । ६ । ६ ॥

यि हमारा उपर्युक्त विचार ठीक हो तो पतञ्जिल का एक नाम चरक भी होगा। इस विचार की पुष्टि के लिये सब वैदिक पाठों की तुलना करना आवश्यक है।

श्री पं॰ गुरुपद हालदार ने ''वृद्धत्रयी'' में लिखा है कि पतञ्जलि ने आयुर्वेदीयं चरक संहिता पर कोई वार्तिक ग्रन्थ लिखा था।'

१. वृद्धत्रयी, वृष्ठ २६--३१ ॥

इस वार्तिक का कर्ता भाष्यकार पतञ्जलि है। पिएडत गुरुपद हालदार ने रस-रसायन धातु-व्यापार विषयक पतञ्जलि के कई वचन भी उद्दशृत किए हैं।

३—सिद्धान्त-सारावली वातस्कन्धपैतस्कन्धोपेत सिद्धान्त-सारावली नाम का वैद्यक ग्रन्थ पतञ्जलि विरचित है। ऐसा पं० गुरुपद हालदार ने भी लिखा है।

८-कोष-कोष ग्रन्थों की अनेक टीकाओं में वासूकि, शेष, भोगीन्द्र, फणिपति आदि नामों से किसी कोष-ग्रन्थ के उद्भवरण उपलब्ब होते हैं। हेमचन्द्र अपने अभिधानचिन्तामणि कोष की टीका के प्रारम्भ में अन्य कोपकारों के साथ वासुकि का निर्देश करता है, परन्तु ग्रन्थ में उस के अनेक पाठ शेष के नाम से उद्गशृत करता है। अतः शेष और वासुकि दोनों एक हैं। विश्वप्रकाश कोष के आरम्भ (१।१६,१९) में भोगीन्द्र और फणिपति दोनों नाम मिलते हैं। राघव नानार्थमञ्जरी के प्रारम्भ में शेष-कार का नाम उद्भवृत करता है। कैयट महाभाष्य ४।२।९२ के प्रदीप में पतञ्जलि को नागनाथ के नाम से स्मरण करता है। विकदत्त चरकटीका के आदि में पतञ्जलि का अहिपति नाम से निर्देश करता है। अतः शेष, वासुकि, भोगीन्द्र, फिएपिति, अहिपित और नागनाथ आदि सब नाम पर्याय हैं। अनेक ग्रन्थकार पतञ्जलि को पदकार के नाम से स्मरण करते हैं। इस से प्रतीत होता है कि पतञ्जलि ने कोई कोप ग्रन्थ रचा था। हेमचन्द्र द्वारा अभिधानचिन्तामणि की टीका (पृष्ठ १०१) में शेष के नाम से उद्भुत पाठ में बुद्ध के पर्यायों का निर्देश उपलब्ध होता है। सम्भव है यह काँप आधूनिक हो ।

४—सांख्य शास्त्र—शेष ने सेश्वर सांख्य का एक कारिका ग्रन्थ रचा था। उसका नाम था "श्रार्यापञ्चाशीति"। अभिनवगुप्त ने इसी में कुछ परिवर्तन करके इस का नाम "परमार्थसार" रक्खा है। सांख्यकारिका की

१. वृद्धत्रयी, पृ० २६, ३०। २. वृद्धत्रयी, पृष्ठ २६।

३ पूर्व पृष्ठ ३१२, टि०४। ४. पूर्व पृष्ठ ३१२, टि०५।

પ. पूर्व पृष्ठ ३१३, દિ० ७–६; पृष्ठ ३१४, દિ० १–३

६. बुद्धे तु भगवान् योगी बुघो विश्वानदेशनः । महासत्त्वो लोकनायो बोधिरईन् सुनिश्चितः । गुगाव्धिवगतद्वन्दः ....।

युक्तिदीपिका-टीका में पत जलि के सांख्यविषयक अनेक मत उद्गधृत हैं।' पत जलि का एक मत योगसूत्र के व्यासभाष्य में भी उद्गधृत है।'

६—साहित्यशास्त्र—गायकवाड़ संस्कृत ग्रन्थमाला में प्रकाशित शारदा-तनय-विरचित भावप्रकाशन के पृष्ठ ३७, ४७ में वासुकि विरचित किसी साहित्यशास्त्र से भावों द्वारा रसोत्पत्ति का उल्लेख उपलब्ध होता है।

७—**लोहशास्त्र**—शिवदास ने चक्रदत्त की टीका में पत अलिविरचित लोहशास्त्र का उल्लेख किया है।  $^{\rm I}$ 

संख्या ४, ६, ७ ग्रन्थों में से कौन-कौन सा ग्रन्थ महाभाष्यकार पत≈जलि विरचित है, यह अज्ञात है।

अब हम अगले अध्याय में महाभाष्य के टीकाकारों का वर्णन करेंगे।



१, पूर्व पृष्ठ ३१६, टि०४। २. पूर्व पृष्ठ ३१४, टि०२।

३. उत्पत्तिस्तु रसानां या पुरा वासुकिनोदिता । नानाद्रव्योषधेः पाकैवर्यक्षनं माध्यते यथा ॥ एवं भावा भावयन्ति रसानभिनयैः सह । इति वासुकिनाप्युक्तो भावेभ्यो रससम्भवः ॥ ४. यदाह पतक्कालिः—'दिव्यं दावं समादाय लौहकर्मं समाचरेत्' इति । द्र • इद्धत्रयी, पृष्ठ २६ ।

# ग्यारहवां ऋध्याय

### महाभाष्य के टीकाकार

महाभाष्य पर अनेक विद्वानों ने टीकाएं लिखी हैं। उन में से अनेक टीकाएं संप्रति अनुपलब्ब हैं। बहुत से टीकाकारों के नाम भी अज्ञात हैं। महाभाष्य पर रची गई जितनी टीकाओं का हमें ज्ञान हो सका, उनका संचिप्त वर्णन हम आगे करते हैं।

### भर्तहरि से प्राचीन टीकाएं

भर्नु हरिविरचित महाभाष्य की टीका का जितना भाग इस समय उपलब्ध है उसके अवलोगन से जात होता है कि उस से पूर्व भी महाभाष्य पर अनेक टीकाएं लिखी गई थीं। भर्नु हिर ने अपनी टीका में 'अन्ये अपरे, केचित्' आदि गब्दों द्वारा अनेक प्राचीन टीकाओं के पाठ उद्भवृत किये हैं। परन्तु टीकाकारों के नाम अज्ञात होने से उनका वर्णन सम्भव नहीं है। भर्नु हिर विरिचत भाष्यटीका के अवलोकन से हम इस निर्णय पर पहुँचे है कि उस से पूर्व महाभाष्य पर न्यूनातिन्यून तीन टीकाएं अवश्य लिखी गई थीं। यदि महाभाष्य की ये प्राचीन टीकाएं उपलब्ध होंती तो अनेक ऐतिहासिक भ्रम अनायास दूर हो जाते।

## १-भर्तहरि (सं० ४०० से पूर्व)

महाभाष्य की उपलब्ध तथा ज्ञात टीकाओं में भर्तृहरि की टीका सब से प्राचीन और प्रामाणिक है। वैयाकरण निकाय में पतञ्जलि के अनन्तर भर्तृहरि ही ऐसा व्यक्ति है, जिसे सब वैयाकरण प्रमाण मानते हैं।

#### परिचय

भर्तृहरि ने अपने किसी ग्रन्थ में अपना कोई परिचय नहीं दिया। अतः भर्तृहरि के विषय में हमारा ज्ञान अत्यल्प है।

१. हमारे हस्तलेख की पृष्ठ संख्या— ग्रन्ये ४, ५७, ७०, १५४ इत्यादि । श्रुपरे ७०, ७६: १७६ इत्यादि । केचित् ४, ६१, १६७, १७६ इत्यादि ।

गुरु—भर्नुहरि ने अपने गुरु का साज्ञात् निर्देश नहीं किया। पुण्यराज ने भर्नुहरि के गुरु का नाम वसुरात लिखा है। वह लिखता है—

न तेनास्मद्गुरोस्तत्र भवतो वसुरातादन्यः । पृष्ठ २८४।

षुनः 'प्रणीतो गुरुणास्माकमयमागमसंब्रहः' श्लोक की अवतरिणका में निखता है—तत्र भगवता वसुरातगुरुणा ममायमागमः संज्ञाय वात्सल्यात् प्रणीतः । पृष्ठ २०६।

पुनः पृष्ठ २९० पर लिखता है-

श्राचार्यवसुरातेन न्यायमार्गान् विचिन्त्य सः । प्रणीतो विधिवचायं मम व्याकरणागमः ॥ नया भर्ते हरि बौद्ध था ?

चीनी यात्री इत्सिग लिखता है कि "वाक्यपदीय और महाभाष्यव्याख्या का रचयिता आचार्य भर्नृ हरि बौद्धमता**तु**यायी था, उसने सात वार प्रव्रज्या ग्रहण की थी।"

इत्सिंग की भूल—वाक्यपदीय और महाभाष्य टीका के पर्यनुशीलन से विदित होता है कि भर्तृहरि वैदिकधर्मी था। वह वाक्यपदीय के ब्रह्मकाण्ड में लिखता है—

न चागमादते धर्मस्तकेंग् ब्यवतिष्ठते ॥ ४६॥ पूनः लिखता है—

-वेदशास्त्राविरोधी च तर्कश्चक्षरपश्यताम् । १ । १३६ ॥

वेद के विषय में ऐसे उद्गार वेदिवरोधी बौद्ध विद्वान् कभी व्यक्त नहीं कर सकता। जैन विद्वान् वर्धमानसूरि भर्तृ हरिकृत महाभाष्यटीका का एक उद्धरण देकर लिखता है—

यस्त्ययं वेदविदामलङ्कारभूतो वेदाङ्गत्वात् प्रमाणितशब्दशास्त्रः सर्वेङ्गमन्य उपमीयते तेन कथमेतत् प्रयुक्तम् ।

उत्पल ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविमींशनी में 'तत्र भगवद्भत्रं हरिणाऽपि-न सोऽस्ति प्रत्ययो लोके ''''' इत्यादि वाक्यपदीय की ३ कारिकाएं उद्भृत करके लिखता है—

१. इत्सिंग की भारतयात्रा पृष्ठ २७४। २. गण्रक्तमहोदधि पृष्ठ १२३।

बोद्धैरिप अध्यवसायापेत्तं प्रकाशस्य प्रामाएयं वदद्भिरूपगतप्राय प्रवायमर्थः।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि भर्तृ हिर बौद्धमतावलम्बी नहीं था । श्री डा० के० माधवशर्मा का भी यही मत है। हैत्सिंग को यह भ्रान्ति क्यों हुई, इसका निरूपण हम आगे करेंगे।

#### काल

भर्नृहिर का काल अभी तक विवादास्पद है। कई विद्वान् इत्सिंग के लेखानुसार भर्नृहिर का काल विक्रम की सप्तम शताब्दी का उत्तरार्ध मानते हैं। अब अनेक विद्वान् इत्सिंग के लेख को अमपूर्ण मानने लगे हैं। भारतीय जनश्रुति के अनुसार भर्नृहिर महाराज विक्रमादित्य का सहोदर भ्राता है। इसमें कोई विशिष्ट साधक बाधक प्रमाण नहीं है। अतः हम ग्रन्थान्तरों में उपलब्ध उद्धरणों के आधार पर भर्नृहिर के काल-निर्णय का प्रयत्न करते हैं—

१—प्रसिद्ध बौद्ध चीनी यात्री इस्सिग लिखता है—'उम (भर्तृ हरि) की मृत्यु हुए चालीस वर्ष हुए।'' ऐतिहासिकों के मतानुसार इस्सिग ने अपना भारतयात्रा वृत्तान्त विकम संवत् ७४९ के लगभग लिखा था। तदनुसार भर्तृ हरि की मृत्यु संवत् ७०८, ७०९ के लगभग माननी हीगी।

२—काशिका ४।३।८८ के उदाहरणों में भर्तृ हरिकृत 'वाक्यपदीय' ग्रन्थ का उल्लेख है। काशिका की रचना सं० ६८०-७०१ के मध्य में हुई थी, यह हम 'अष्टाध्यायी के वृत्तिकार' प्रकरण में सप्रमाण लिखेंगे। इस से स्पष्ट है कि वाक्यपदीय ग्रन्थ काशिका से पूर्व लिखा गया है।

३—कातन्त्र व्याकरण की दुर्गिसहकृत वृत्ति काशिका से प्राचीन है। धातुवृत्तिकार सायण के मतानुसार वामन ने काशिका ७।४।९३ में दुर्गवृत्ति का प्रत्याख्यान किया है। दुर्गिसह कातन्त्र १।१।९ की वृत्ति में लिखता है—

१. 'भर्तृहरि नाट बुद्धिस्ट', दि पूना श्रोरियपटलिस्ट, श्रप्रेल १६४०।

२. इस्तिग की भोरतयात्रा पृष्ठ २७५ । ३. यत्तु कातन्त्रे मतान्तरेखो-कम्-—इत्वदीर्वयोः ग्रजीजागरत् इति भवतीति, तद्य्येवं प्रत्युकम् । वृत्तिकारात्रेयवर्ष-मानादिभिर्य्येतद्वृष्तिम् । पृष्ठ २६५ ।

#### तथा चोक्तम्—यावत्सिद्धमसिद्धं वा साध्यत्वेन प्रतीयते । श्राधितकमरूपत्वात् सा क्रियेत्यभिधीयते ॥

यह कारिका वाक्यपदीय की है। दुर्गीसह पुनः ३।२।४१ की वृत्ति में वाक्यपदीय की एक कारिका उद्दश्चत करता है। अतः भर्तृहरि काशिका से पूर्वभावी दुर्गीसह से भी पूर्ववर्ती है।

४—शतपथ बाह्मण का व्याख्याता हरिस्वामी प्रथम काण्ड की व्याख्या में वाक्यपदीय के प्रथम श्लोक के उत्तरार्ध के एकदेश को उद्दृशृत करता है—अन्ये तु शब्दब्रह्मवेदं 'विवर्तते अर्थभावेन प्रक्रियां' इत्यत आहः।

हरिस्वामी अपनी शतपथ-व्याख्या के प्रथम काण्ड के अन्त में

लिखता है---

श्रीमतोऽवन्तिनाथस्य विक्रमार्कस्य भूपतेः। धर्माध्यत्तो हरिस्वामी व्याख्यच्छातपर्थी श्रुतिम् ॥ यदान्दानां कलेर्जग्मुः सप्तत्रिंशच्छुतानि वै। चत्वारिंशत् समाश्चान्यास्तदा भाष्यमिदं कृतम् ॥

द्वितीय श्लोक के अनुसार किल संवत् ३७४० अर्थात् वि० सं• ६९४ में हिस्स्वामी ने शतपथ प्रथम काण्ड की रचना की। अभी अभी ग्वालियर से प्रकाशित विकम द्विसहम्बाब्दी स्मारक ग्रन्थ में पं० सदाशिव लक्ष्मीधर कान्ने का एक लेख मुद्रित हुआ है, उस में पूर्वोक्त दोनों श्लोकों का साम अस्य करने के लिये द्वितीय श्लोक का अर्थ ''किल संवत् २०४७'' किया है। उन्होंने 'सप्त' को पृथक् पद माना है। 'वै' पद का प्रयोग होने से इस प्रकार कालिन्दिंश हो सकता है। यदि यह व्याख्या ठीक हो तो द्वितीय श्लोक की पूर्व श्लोक के साथ संगित ठीक वैठ जाती है। विकम संवत् का आरम्भ किल संवत् २०४५ से होता है। ३७४० कल्यशब्द अर्थ करने में सब से बड़ी आपित्त यह है कि उस काल अर्थात् संवत् ६९५ में अवन्ति=

काण्ड ३, क्रियासमुद्देश कारिका १। वाक्यपदीय में द्वितीय चरण का 'साध्यत्वेनामिषीयते' श्रोर चतुर्य चरण का 'सा क्रियेति प्रतीयते' पाठ है।

२. क्रियमायां द्व यन्त्रमं स्वयमेव प्रसिद्धणति । सुकरैः स्वेमुं गैः कर्त्तुः कर्मकर्तेति तिहृद्दः ॥

३ विवर्तते ८ वैभावेन प्रक्रिया चागतो यतः । यह उत्तरार्वं का पूरा पाठ है ।

उज्जैन में कोई विक्रम था, इसकी अभी तक इतिहास से सिद्धि नहीं हुई। यदि २०४७ अर्थ को ठीक न मानें, तब भी इतना स्पष्ट है कि भर्तृ हिरि हरिस्वामी से पूर्ववर्ती है।

५ — हरिस्वामी ने शतपथ की व्याख्या में प्रभाकर मतानुयायों के मत को उद्दधृत किया है। प्रभाकर भट्ट कुमारिल का शिष्य माना जाता है। कुमारिल तन्त्रवार्तिक अ०१ पा०३ अधि० ⊏ में वाक्यपदीय १।१३ के वचन को उद्दधृत करके उसका खराइन करता है। इससे विस्पष्ट है कि हरिस्वामी से पूर्ववर्ती प्रभाकर, उससे पूर्ववर्ती कुमारिल और उससे प्राचीन भर्तृ हरि है।

६—हरिस्वामी के गुरु स्कन्दस्वामी ने निरुक्त टीका १।२ में वाक्य-पदीय के तृतीय काण्ड का "पूर्वामबस्थामजहत्" इत्यादि पूर्ण श्लोक उद्दश्त किया है। इसी प्रकार निरुक्त टीका भाग १ पृष्ठ १० पर किया के विषय में जितने पत्तान्तर दर्शाये हैं, वे सव वाक्यपदीय के कियासमुद्देश के आधार पर लिखे हैं! निरुक्त टीका ४।१६ में उद्दशृत "साहचर्य विरोधिता' धिना" पाठ भी वाक्यपदीय २।३१७ का है। यहां 'साहचर्य विरोधिता' पाठ होना चाहिये। अतः वाक्यपदीय की रचना स्कन्द के निरुक्तभाष्य से पूर्व हो चुकी थी, यह स्पष्ट है।

७—स्कन्द का सहयोगी महेश्वर निरुक्त टीका पार में एक वचन उद्दर्शत करता है—

### तथा चोक्तम् भट्टारकेणापि-

#### पीनो दिवा न भुङ्के चेत्येवमादिवचः श्रुतौ । रात्रिभोजनविज्ञानं श्रुतार्थापत्तिरुच्यते ॥

यह श्लोक भट्ट कुमारिल कृत श्लोकवार्तिक का है। निरुक्त टीका का मुद्रित पाठ अगुद्ध है। भट्ट कुमारिल ने तन्त्रवार्तिक में वाक्यपदीय का श्लोक उद्गश्रुत करके उस का खराडन किया है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। इससे भी स्पष्ट है कि भर्तृहरि संवत् ६९४ से बहुत पूर्ववर्ती है। आधुनिक

१. म्रथवा स्त्राणि यया विष्युरेश इति प्रामाकराः—म्रापः प्रण्यतीति यथा । हमारा हस्तलेख पृष्ठ ५ । २. यदि केनचितुक्तम्—तस्त्रावक्षेषः शब्दानां नास्ति व्याकरणाहते । तद्गपरसान्धेष्वपि वक्तव्यमासीत् इत्यादि । पूना संस्कृ भा १ पृष्ठ २६६ ३. काशी संस्कृ पृष्ठ ४६३ । ४. यही पृष्ठ, टि० २ ।

ऐतिहासिक भट्ट कुमारिल का काल विकम की आठवीं शताब्दी मानते हैं, वह अशुद्ध हैं यह भी प्रमाण संख्या ४, ७ स्पष्ट है ।

५—हिंसग अपनी भारतयात्रा में लिखता है—"इस के अनन्तर 'पेइ-न' है, इस में ३००० श्लोक हैं और इस का टीका भाग १४००० श्लोकों में है। श्लोक भाग भर्तृ हिर की रचना है और टीका भाग शास्त्र के उपाध्याय धर्मपाल का माना जाता है।""

कई ऐतिहासिक 'पेर-न' को वाक्यपदीय का नृतीय 'प्रकीर्ए।' काराड मानते हैं। यदि यह ठीक हो तो वाक्यपदीय की रचना धर्मपाल से पूर्व माननी होगी। धर्मपाल की मृत्यु संवत् ६२७ वि० (सन् ५७०) में हो गई थी। अतः वाक्यपदीय की रचना निश्चय ही संवत् ६०० से पूर्व हुई होगी।

९—अष्टाङ्गसंग्रह का टीकाकार वाग्भट्ट का साचात् शिष्य इन्दु उत्तरतन्त्र अ० ५० की टीका में लिखता है —

पदार्थयोजनास्तु ब्युत्पन्नानां प्रसिद्ध एवेत्यत श्राचार्येण नोकाः ।तासु च तत्र भवतो इरे: श्रोकौ—

> संसर्गो विप्रयोगश्च साहचर्य विरोधिता । ऋर्थ: प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्यान्यस्य सन्निधि: ॥

सामर्थ्यमौचितिर्देशः कालो ब्यक्तिः खरादयः । शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः ॥ स्ननयोरर्थः ः ।

इन में प्रथम कारिका भर्तृ हिरिविरचित वाक्यपदीय २। ३१७ में उप-लब्ध होती है। दूसरी कारिका यद्यपि काशीसंस्करण में उपलब्ध नहीं होती, तथापि प्रथम कारिका की षुण्यराज की टीका पृष्ठ २१६ पड़क्ति १६ से द्वितीय कारिका की व्याख्या छपी हुई है। इस से प्रतीत होता है कि द्वितीय कारिका मुद्रित ग्रन्थ में टूट गई है। वाक्यपदीय के कई हस्तलेखों में द्वितीय कारिका उपलब्ध है।

वाग्भट्ट का काल प्रायः निश्चित सा है । अष्टा ङ्गसंग्रह उत्तरतंत्र अ० ४९ के पलागड्ड-रसायन प्रकरण में लिखा है—

१. इत्सिंग की भारतयात्रा पृष्ठ २७६। २. Introduction to Vaisheshiks philosophy according to the Dashapadarthi Shastra—By H. U. I. 1917 P. 10. रसोनानन्तरं वायोः पलाराडुः परमोषधम् । साद्गादिव स्थितं यत्र शकाधिपतिजीवितम् ।।

यस्योपयोगेन शकाङ्गनानां लावगयसारादिव निर्मितानाम् । कपोलकान्त्या विजितः शशाङ्को रसातलं गच्छति निर्विदेव ॥

इस श्लोक के आधार पर अनेक ऐतिहासिक वाग्मट्ट को चन्द्रगुप्त द्वितीय के काल में मानते हैं। पाश्चात्य ऐतिहासिक चन्द्रगुप्त द्वितीय का काल विक्रम संवत् ४३७-४७० तक स्थिर करते हैं। पं० भगवद्दत्तजी ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' में ७६ प्रमाणों से सिद्ध किया है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय ही विक्रम संवत् प्रवर्तक प्रसिद्ध विक्रमादित्य था। अष्टाङ्गहृदय की इन्दुटीका के सम्पादक ने भूमिका में लिखा है—कई जर्मन विद्वान् वाग्मट्ट को ईसा की द्वितीय शताब्दी में मानते हैं। उद्दर्श के उपर्युक्त उद्धरण से इतना तो स्पष्ट है कि भर्नुहिर किसी प्रकार वि• सं० ४०० से अर्वाचीन नहीं है।

१०—श्री पं० भगवहत्तजी ने वैदिक वाङ्मय का इतिहास' भाग १ खराड २ पृष्ठ २०६ पर लिखा है—

"अभी अभी अध्यापक रामकृष्ण किव ने सूचना भेजी है कि भर्तृ हरि की मीमांसावृत्ति के कुछ भाग मिले हैं, वे शवर से पहिले के हैं।

इस के अनन्तर 'आचार्य पुष्पाञ्जलि वाल्यूम' में पं॰ रामकृष्ण किंव का एक लेख प्रकाशित हुआ है। उसमें पृष्ठ ४१ पर लिखा—वाक्यपदीयकार भर्तृहरि कृत जैमिनीय मीमांसा की वृत्ति शवर से प्राचीन है।''

भर्तृ हरिकृत महाभाष्य-दीपिका के अवलोकन से स्पष्ट विदित होता है कि भर्तृ हरि मीमांसा का महान् पिएडत था। भर्तृ हरि शबर स्वामी से प्राचीन है, इसकी षुष्टि महाभाष्य-दीपिका से भी होती है। भर्तृ हरि लिखता है—

धर्मप्रयोजनो वेति मीमांसकदर्शनम् । स्रवस्थित एव धर्मः, स

१. श्रष्टाङ्गहृदय की भूमिका पृष्ठ १४, १५ निर्ण्यसागर संस्क०।

२. भारतवर्ष का इतिहास द्वि० सं० पृष्ठ ३२६—३४८। भारतवर्ष का बृहद् इतिहास भाग २, पृष्ठ ३२४—३४३।

२. श्रष्टाङ्गहृदय की भूमिका भाग १ पृष्ठ ५.— केषांचिज्ञर्मेनदेशीयविपश्चितां मते खीस्ताब्दस्य द्वितीयशताब्दद्यां वाग्भट्टो वभूव ।

त्विश्वहोत्रादिभिरभिज्यज्यते, तत्वेरितस्तु फलदो भवति । यथा स्वामी भृत्यै: सेवायां प्रेर्थते ।'

इसकी तुलना न्यायमञ्जरीकार भट्ट जयन्त के निम्न वचन के साथ करनी चाहिये—

वृद्धमीमांसका यागादिकर्मनिर्वत्येमपूर्वं नाम धर्ममिनवदन्ति । यागादिकर्मेव शावरा ब्रुवते ।³

इन दोंनों पाठों की तुलना से व्यक्त होता है कि धर्म के विषय में मीमांसकों में तीन मत हैं।

१—भर्तृहरि के मत में धर्म नित्य है, यागदि से उसकी अभिव्यक्ति होती है—

२—वृद्धमीमांसक यागादि से उत्पन्न होने वाले अपूर्व को धर्म मानते हैं।

३—शबर स्वामी यागादि कर्म को ही धर्म मानता है। वह मीमांसा-भाष्य १।१।२ में लिखता है—

यो हि यागमनुतिष्ठति तं धार्मिक इति समाचत्त्ते। यश्च यस्य कर्त्ता स तेन व्यपदिश्यते ।

धर्म के उपर्युक्त स्वरू में पर विचार करने से स्पष्ट है कि भट्ट जयन्तोक्त वृद्ध मीमांसक शबर से पूत्रवर्ती हैं, और भर्तृ हिर उन वृद्धमीमांसकों से भी प्राचीन है। भर्तृ हिरि की महाभाष्यदीपिका में अन्यत्र भी अनेक स्थानों पर जो मीमांसक मतों का उल्लेख मिलता है, वे शावर मत से नहीं मिलते।

११—भारतीय जनशृति के अनुसार भर्तृहरि विक्रम का का सहोदर भाई है। 'नामूला जनश्रुतिः' के नियमानुसार इस में कुछ तथ्यांश अवश्य है।

१२—काशी के समीपवर्ती चुनारगढ़ के किले में भर्तृहरि की एक गुफा विद्यमान है। यह किला विक्रमादित्य का बनाया हुआ है, ऐसी वहां प्रसिद्धि है। इसी प्रकार विक्रम की राजधानी उज्जैन में भी भर्तृहरि की गुफा प्रसिद्ध है। इस से प्रतीत होता है कि भर्तृहरि और विक्रमादित्य का कुछ पारस्परिक सम्बन्ध अवश्य था।

१. महाभाष्यदीपिका पृष्ठ २८, हमारा हस्तलेख । २. न्यायमञ्जरी पृष्ठ २७६. लारजस प्रेस की छपी ।

१३—प्रबन्ध-चिन्तामणि में भर्तृ हिरि को महाराज शूद्रक का भाई लिखा है। महाराजाधिराज समुद्रगुप्त विरचित कृष्णचिरित के अनुसार शूद्रक किसी विक्रम संवत् का प्रवर्तक था। पिछत भगवद्दत्त जी ने अनेक प्रमाणों से शूद्रक का काल विक्रम से लगभग ५०० वर्ष पूर्व निश्चित किया है। देखों भारतवर्ष का इतिहास पृष्ठ २९१-३०६ द्वितीय संस्करण। वै

१४—हमारे मित्र पं॰ साधुराम एम. ए. ने अनेक प्रमार्खों के आवार पर भर्तृहरि का काल ईसा की वृतीयशती दर्शाया है।\*

इत सब प्रमाणों पर विचार करने से प्रतीत होता है कि भर्तृ हिरि निश्चय ही बहुत प्राचीन ग्रन्थकार है। जो लोग इस्सिंग के बचनानुसार इसे विक्रम की सातवीं शताब्दी के उत्तरार्घ में मानते हैं, वे भूल करते हैं। यदि किन्हीं प्रमाणान्तरों से योगोपियन विद्वानों द्वारा निर्धारित चीनी-यात्रियों की तिथियां पीछे हट जावें तो इस प्रकार के विरोध अनायास दूर हो सकते हैं। अन्यथा इस्सिंग का बचन अप्रामाणिक मानना होगा। भर्तृ हरिविषय इस्सिंग की एक भूल का निर्देश पूर्व कराया जा चृका है। इस्सिंग के वर्णन को पढ़ने से प्रतीत होता है कि उस ने भर्तृ हिरि का कोई ग्रन्थ नहीं देखा था। भर्तृ हरिविरचित-ग्रन्थों के विषय में उसका दिया हुआ परिचय अत्यन्त भ्रमपुर्ख है।

### अनेक भर्तृहरि

हमारा विचार है कि भर्तृ हिर नाम के अनेक व्यक्ति हो चुके हैं। उन का ठीक ठीक विभाग ज्ञात न होने से इतिहास में अनेक उलझनें पड़ी हैं। विक्रमादित्य, सातवाहन, कालिदास और भोज आदि के विषय में भी ऐसी ही अनेक उलझनें हैं। पाश्चात्य विद्वान् उन उलझनों को मुलझाने का प्रयत्न नहीं करते, किन्तु अपनी मनमानी कल्पना के अनुसार काल निर्वारण करने की चेष्टा करते हैं। उन में जो बाधक प्रमाण उपस्थित होते हैं उन्हें अप्रामाणिक कह कर टाल देते हैं। भर्तृ हिर नाम का एक व्यक्ति हुआ है वा अनेक, अब इस के विषय में विचार करते हैं।

१. पृष्ठ १२१। २. वस्सरं स्वं शकान जित्वा प्रावर्तयत वैकसम्। राजकविवर्णान ११। ३. भारतवर्ष का बृहद् इतिहास, भाग २, पृष्ठ २६१-३०५। ४. 'भर्तृहरिज़' डेट जरनजा गंगानाथ भा रिसर्च इंस्टीट्यूट, भाग १५ श्रद्ध २-४ ( सभ्मिजित )।

### भर्त्रहरि-विरचित ग्रन्थ

संस्कृत वाङ्मय में भर्तृ हरि-विरचित निम्न ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं-

- १. महाभाष्य-दीपिका।
- २. वाक्यपदीय कागड १, २, ३।
- ३. वाक्यपदीय काग्ड १, २ की स्वोपज्ञटीका ।
- ४. भद्रिकाव्य ।
- ५. भागवृत्ति ।
- ६. जतक त्रय-नीति, शृंगार, वैराग्य (तथा 'विज्ञान' भी )।

इन के अतिरिक्त भर्तृ हरि-विरचित तीन ग्रन्थ और ज्ञात हए हैं-

७. मीमांसाभाष्य ५. वेदान्तसूत्रवृत्ति ९. शब्दशतुसमीत्ता भर्तृ हरि विषयक उलझन को सुलझाने के लिये हमें इन ग्रन्थों की अन्तरङ्ग और बहिरङ्ग परीत्ता करनी होगी।

## महाभाष्यदीपिका, वाक्यपदीय और उसकी टीका समानकर्व के हैं

महाभाष्यदीपिका, वाक्यपदीय और उसकी स्वोपज्ञटीका की परस्पर तृलना करने से विदित होता है कि इन तीनों ग्रन्थ का कर्त्ता एक व्यक्ति है। यथा—

महामाष्यदीपिका — यथैव गतं गोत्वमेविमिङ्गितादयोऽप्यर्थतः महिष्या-दिषु दृष्टं व्युत्पस्यिप कर्मग्याश्रीयमालो गिमवत्, विशेषलां दुरान्वा-ख्यानम्, उपाददानो गच्छति गर्जति गदित वा गौरिति।'

> वाक्यपदोय —कैश्चिन्निर्वचनं भिन्नं गिरतेर्गर्जतेर्गमे: । गवतेर्गदतेर्वापि गौरित्यत्र दर्शितम् ॥

वाक्यपदीय स्वोपज्ञटीका—यथैव हि गमिकिया जात्यन्तरैकसमया-यिनीभ्यो गमिकियाभ्योऽत्यन्तभिन्ना तुल्यरूपत्वविधो त्वन्तरेखैव गमि-ममित्रीयमाना गौरिति शब्द्ब्युत्पत्तिकर्मीण निमित्तत्वेनाश्रीयते तथैव गिरित गर्जीत गदति इत्येवमाद्यः साधारणाः सामान्यशब्दनिबन्धनाः क्रियाविशेषास्तैस्तैराचार्यर्गाशब्दन्युत्पादनक्रियायां परिगृहीताः ।

१ हस्तलेख पृष्ठ ३। २. कागड २ कारिका १७५।

३. काएड २ कारिका १७५ की टीका, लाहौर संस्क० पृष्ठ ६२।

इसी प्रकार अन्यत्र भी तीनों ग्रन्थों में परस्पर महती समानता है, जिन से इन तीनों ग्रन्थों का एककर्तृत्व सिद्ध है। वाक्यपदीय की रचना वि॰ सं० ४०० से आर्वाचीन नहीं है, यह हम पूर्व सप्रमाण निरूपण कर चुके। अतः महाभाष्य की टीका भी वि० सं० ४०० से अर्वाचीन नहीं है।

भट्टिकाव्य-भट्टिकाव्य के विषय में दो मत हैं। भट्टिका जयमंगला-टीका का रचयिता ग्रन्थकार का नाम भट्टिस्वामी लिखता है। मछीनाथ आदि अन्य सब टीकाकार भट्टिकाव्य को भर्त्र हरिविरचित मानते हैं। पखपादी उणादिवृत्तिकार श्वेतवनवासी भट्टि को भर्तृ हरि के नाम से उद्दय्त करता है। हमारा विचार है, ये दोनों मत ठीक हैं। ग्रन्थकार का अपना नाम भट्टिस्वामी है, परन्तू उसके असाधारण वैयाकरणत्व के कारण वह औपाधिक भर्न हरि नाम से विरूपत हुआ। संस्कृत वाङ्मय में दो तीन कालिदास इसी प्रकार प्रसिद्ध हो चुके हैं। महाराज समुद्रगृप्त के कृष्णाचरित से व्यक्त होता है कि शाकून्तल नाटक का कर्ता आदा कालिदाम था,3 परन्तु रघवंश महाकाव्य का रचयिता हरिषेण कालिदास नाम से प्रसिद्ध हुआ। ४ भट्टिकाव्य की रचना वलभी के राजा श्रीधरसेन के काल में हुई है।' वलभी के राजकूल में श्रीधरसेन नाम के चार राजा हुए हैं, जिनका राज्यकाल संवत् ५५० से ७०५ तक माना जाता है। अतः भट्टिकाव्य का कर्त्ता भर्तृहरि वाक्यपदीयकार आद्य भर्तृहरि नहीं हो सकता । भट्टिकाव्य के विषय में विशेष विचार 'व्याकरण प्रधान महाकाव्य' के प्रकरण में किया है।

भागवृत्ति—भागवृत्ति अष्टाध्यायी की प्राचीनवृत्ति है। इसके उद्धरण व्याकरण के अनेक ग्रन्थों में मिलते हैं। धाषावृत्ति का टीकाकार सृष्टिधरा-

१. तथा च भर्तृकाब्ये प्रयोगः । पृष्ठ ८३, १२६ ।

२. इस विषय में हमने विस्तार से इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग में (पृष्ठ ३८६ — ३८८ तक ) विचार किया है।

३. राजकविवर्णन स्रोक १५,१६। ४. राजकविवर्णन स्रोक २४,२६।

५. काव्यमिदं विहितं मया वलम्यां श्रीधरसेननरेन्द्रपालितायान् । २२।३५ ॥

६. देखो, श्रीरियएटल कालेज मेगजीन लाहौर, नवम्बर १६४० में 'भागवृत्ति-संकलन' नामक हमारा लेख, पृष्ठ ६७। तथा इसी ग्रन्थ के 'ऋष्टाध्यायी के वृत्तिकार' प्रकरण में 'भागवृत्तिकार' का वर्षान ।

चार्य लिखता है—भर्नृहिरि ने श्रीधरसेन की आज्ञा से भागवृत्ति की रचना की।' कातन्त्र-परिशिष्ट के कक्तां श्रीपितदत्त ने भागवृत्ति के रचियता का नाम विमलमित लिखा ।' क्या सम्भव हो सकता है कि भागवृत्ति के कक्तां का वास्तविक नाम विमलमित हो, और भर्तृहिर उस का औपाधिक नाम हो। भागवृत्ति की रचना काशिका के अनन्तर हुई हैं। अतः भागवृत्तिकार भर्तृहिर वाक्यपदीयकार से भिन्न है। इस पर विशेष विचेचन 'अष्टाध्यायों के वृत्तिकार' प्रकरण में करेंगे।

भट्टिकार श्रीर भागवृत्तिकार में भेद—यदि भट्टिकाव्य और भाग-वृत्ति के रचियता का नाम भर्तृहरि स्वीकार कर लें, तब भी ये दोनों ग्रन्थ एक व्यक्ति की रचना नहीं हो सकते। इन दोनों की विभिन्नता में निम्न हेतु हैं—

१— भाषावृत्ति २।४।७४ में पुरुषोत्तमदेव ने भागवृत्ति का खराडन करते हुए स्वपत्त की सिद्धि में भट्टिकाव्य का प्रमाण उपस्थित किया है।

२—भाषावृत्ति ४।२।११२ के अवलोकन करने से विदित होता है कि भागवृत्तिकार भट्टिकाब्य के छन्दोभ ङ्ग दोष का समाधान करता है।

३—भागवृत्ति के जितने उद्धरण उपलब्ध हुए हैं, उनके देखने से ज्ञात होता है कि भागवृत्तिकार महाभाष्य के नियम से किश्विन्मात्र भी इनस्ततः नहीं होता, परन्तु भट्टिकाब्य में अनेक प्रयोग महाभाष्य के विपरीत हैं। र्

१. भागतृत्तिर्भर्तृहरिगा श्रीधरसेननरेन्द्रादिष्टा विरचिता । ८ । ४ । ६८ ॥

२. तथा च भागवृत्तिकृता विमलमतिना निपातितः । सन्धि सूत्र १४२ ।

३. भागवृत्ति के जितने उद्धरण उपलब्ध हुए, उनका संग्रह 'भागवृत्तिसंकलनन्' के नाम से ब्रोरियण्टल कालेज लाहौर के मेगजीन नवम्बर १६४० के ब्रंक में हमने प्रकाशित किये थे। देलो पृष्ठ ६८—८२। उस का परिशृंहित संस्करण संस्कृत विश्वविद्यालय वाराण्सी की सारस्वती सुषमा पत्रिका के वर्ष ८ ब्रांक १८४ ब्राङ्कों में छुपा है। इस का पुनः परिष्कृत संस्करण पृथक् प्रकाशित हो रहा है।

४. उत्तां प्रचक्षतंगरस्य मार्गान् । ३।५॥ विभयां प्रचकारासौ।६।२॥ 'व्यवहितनिइस्पर्यं च' इस वार्तिक ( महाभाष्य ३।१।४०) के अनुसार व्यवहित प्रयोग नहीं हो सकता। निर्शयसागर से प्रकाशित भट्टिकाव्य में क्रमशः "उत्तान् प्रचक्षतंगरस्य मार्गान्" तथा "प्रविभयां चकारासौ" परिवर्तित पाठ छुपा है।

इन हेतुओं से स्पष्ट है कि भट्टिकाव्य और भागवृत्ति का कर्ता एक नहीं है।

महाभाष्य व्याख्याता ऋौर भागवृत्तिकार में भेद—भागवृत्ति को भर्तृहरि की कृति मानने पर भी वह भर्तृहरि महाभाष्य-व्याख्याता आद्य भर्तृहरि से भिन्न व्यक्ति है। इस में निम्न प्रमाण हैं—

१—गतताच्छील्ये इति भागवृत्तिः । गतविधप्रकारास्तुल्यार्धाः इति भर्तः हरिः ।°

२—यथालक्षणमप्रयुक्ते इति उद्याम उपराम इत्येव भवतीति भर्तः हरिणा भागवृत्तिकृता चोक्तम्।

३---भर्तृ हरिणा च नित्यार्थतैवास्योक्ता, तथा च भागवृत्तिकारेण प्रत्युदाहरणामुपन्यस्तम्, तन्त्र उतम्-तन्त्रयुतम् ।

४—भर्तृहरिणा तूक्तभ्--'यः पातिपदिकान्तो नकारो न भवति तदर्थं नुम्ब्रहणं प्राहिण्यदिति । अत्र हि हिवेर्जुङ नुमो ण्विमिति ।' 'तत्र पूर्वपदाधिकारः, समासे च पूर्वोत्तरपद्व्यवहारः, तत्कथं ण्व-मिति न व्यक्तीकृतम्' इति भागवृत्तिकारेणोक्तम् ।\*

इन उद्धरणों में भर्तृ हिरि और भागवृत्तिकार का भेद स्पष्ट है। चतुर्थ उद्धरण से व्यक्त होता है कि भागवृत्तिकार ने किसी भर्तृ हिरि का कहीं-कहीं खण्डन भी किया था।

शतक-त्रय—नीति, शृङ्गार और वैराग्य ये तीन सतक भर्तृ हरि के नाम से प्रसिद्ध हैं। इनका रचयिता कौन सा भर्तृ हरि है, यह अज्ञात है। जैन ग्रन्थकार वर्धमानसूरि गएएरनमहोदिध में लिखता है—

वात्तेंत्र वार्तम् । यथा —हरिराकुमारमिखलामिबानिवत् स्वजनस्य वार्तामन्त्रयुङ्क सः । ५

क्या गण्रस्तमहोदिध में उद्गृधृत पद्य का संकेत नीतिशतक के 'यां चिन्तयामि मिथ सा विरक्ता' श्लोक की ओर हो सकता है ? यदि यह

१. दुर्घट्यत्ति, पृष्ठ १६। २. दुर्घट्यति पृष्ठ ११७।

३. तन्त्रप्रदीप ८ । ३ । ११ ।। ४. सीरदेवीय परिभाषान्नत्ति पृष्ठ १२ ।

प्र. पृष्ठ १२०। ६. श्लोक २। पुरोहित गोपीनाथ एम० ए० संपादित्त, वेंकटेश्वर प्रेस बम्बई, सन् १८६५। कई संस्करणों में यह श्लोक नहीं है।

कल्पना ठीक हो तो नीतिशतक आद्य भर्तृ हरिकृत होगा, क्योंकि इसमें हरि का विशेष**ण 'ऋष्विलाभिधानवित्**' लिखा है। वर्षमान अन्यत्र भी आद्य भर्तृ हरि के लिये 'वेदविदामलंकारभूतः', 'प्रमाणितशब्दशास्त्रः' आदि विशेषणों का प्रयोग करता है।

मीमांसा-सूत्रवृत्ति—यदि परिडत रामक्वष्ण किव का पूर्वाक्त लेख ठीक हो तो निश्चय ही यह वृत्ति आग्र भर्तृ हिरि विरचित होगी।

वेदान्त-सूत्रवृत्ति—यह वृत्ति अनुपलब्ध है। यामुनाचार्य ने एक सिद्धि-त्रय नामक ग्रन्थ लिखा है। उस में वेदान्तमूत्र ब्याख्याता टङ्क, भर्तृ प्रपन्ध, भर्तृ मित्र, ब्रह्मदत्त, शंकर, श्रीवत्सांक और भास्कर के साथ भर्तृ हिर का भी उल्लेख किया है। इस से भर्तृ हिरिकृत वेदान्तसूत्रवृत्ति की कुछ सम्भा-वना प्रतीत होती है।

शाब्दधातुसमी चा—यह ग्रन्थ हमारे देखने में नहीं आया । इसका उल्लेख हमारे मित्र पं० के माधव-कृष्ण गर्मा ने अपने 'भर्तृ हरि नाट ए बौद्धिस्ट' नामक लेख में किया है। यह लेख 'दि पूना ओरियग्टलिस्ट' पत्रिका अप्रैल सन् १६४० में छ्या है।

#### इत्सिंग की भूल का कारण

भट्टिकाच्य और भागवृत्ति के रचियताओं के वास्तविक नाम चाहे कुछ रहे हों, परन्तु इतना स्पष्ट है कि ये ग्रन्थ भी भर्तृ हिर के नाम से प्रसिद्ध रहे हैं। इस प्रकार संस्कृत साहित्य में न्यून से न्यून तीन भर्तृ हिर अवश्य हुए हैं। इन का काल पृथक् पृथक् है। इन की ऐतिहासिक शृङ्खला जोड़ने से इस्सिंग के वचन मे इतनी सत्यता अवश्य प्रतीत होती है कि वि॰ सं० ७०७ के लगभग कोई भर्तृ हिर नामा विद्धान् अवश्य विद्यमान था। इस्मिंग स्वयं वलभी नहीं गया था। अतः सम्भव हो सकता है कि उसने वलभीनिवासी किसी भर्तृ हिर की मृत्यु सुन कर उसका उल्लेख वाक्यपदीय

यस्त्वयं वेदिवदामलंकारभूतो वेदाङ्गस्वात् प्रमाणितशब्दशास्त्रः सर्वज्ञंमन्य उपमीयते । गण्रस्त्रमहोदिधि पृष्ठ १२३ ।

आदि प्राचीन प्रन्थों के रचयित्ता के प्रसंग में कर दिया हो। इस्सिग ने भर्तृ हिर को बौद्ध लिखा है, वह भागवृत्तिकार विमलमित उपनाम भर्तृ हिर के लिये उपयुक्त हो सकता है, क्योंकि विमलित एक प्रसिद्ध बौद्ध ग्रन्थकार है।

#### भर्त हरि-त्रय के उद्धरणों का विभाग

अनेक व्यक्तियों का भर्तृ हिर नाम होने पर एक बड़ी कठिनाई यह उपस्थित होती है कि प्राचीन ग्रन्थों में भर्तृ हिर के नाम से उपलभ्यमान उद्धरण किस भर्तृ हिर के समभ्रे जावें। हमने वाक्यपदीय, उसकी स्वोपज्ञटीका, महाभाष्यदीपिका, भट्टिकाव्य और भागवृत्ति के उपलभ्यमान उद्धरणों की महती सुक्ष्मता से विचार करके निम्न परिणाम निकाले हैं—

१—प्राचीन ग्रन्थों में नमृहिरि वा हिरि के नाम से जितने उद्धरण उपलब्ध होते हैं, वे सब आद्य भर्तृ हिरि के हैं।

२—भट्टिकाव्य कं सभी उद्धरण भट्टि के नाम से दिये गये हैं। केवल श्वेतवनवासी विरचित उग्णादिवृत्ति के एक हस्तलेख में भट्टिकाव्य के उद्धरण भर्तृ काव्य के नाम से दिये हैं। दूसरे हस्तलेख में उसके स्थान में भट्टिकाव्य पाठ है।

३—भागवृत्ति के उद्धरण भागवृत्ति, भागवृत्तिकृत् अथवा भागवृत्तिकार नाम से दिये गये हैं । भागवृत्ति का कोई उद्धरण भर्तृ हरि के नाम से नहीं दिया गया ।

यह बड़े सौभाग्य की बात है कि अर्वाचीन वैयाकरणों ने तीनों के उद्धरण सर्वत्र पृथक् पृथक् नामों से उद्धशृत किये हैं, उन्होंने कहीं पर सांकर्य नहीं किया। भाषावृत्ति के सम्पादक श्रीशचन्द्र चक्रवर्ती ने इस विभाग को न समझ कर अनेक भूलें की हैं। भावी ग्रन्थसंपादकों को इस

१. देखो पृष्ठ ⊏३. पाठान्तर ४।

२. भाषाष्ट्रित के सम्पादक ने 'गतविषप्रकारास्तुल्यार्था इति भर्तृहरिः' इस उद्धरण को 'भागष्ट्रित के रचयिता' का लिखा है। देखो भाषाष्ट्रित 98 ३२, टि॰ ३०। परन्तु दुर्घय्ष्ट्रित में भागष्ट्रित श्रीर भर्तृहरि के भिन्न भिन्न पाठ उद्धृत किये हैं। यथा—गतताच्छिल्ये इति भागष्ट्रितः, गतविषप्रकारास्तुल्यार्था इति भर्तृहरिः। दुर्घय्ष्ट्रित पृष्ठ १६। इसी प्रकार भाषाष्ट्रित के सम्पादक ने ३। १। १६ में उद्घृत भर्तृहरि के पृष्ठ को भागष्ट्रितकार का लिखा है।

विभाग का परिज्ञान अवश्य होना चाहिये, अन्यथा भयङ्कर भूलें होने की सम्भावना है।

भर्तृ हरि के विषय में इतना लिखने के अनन्तर प्रकृत विषय का निरूपण किया जाता है।

#### महाभाष्यदीपिका का परिचय

आचार्य भर्तृहिरि ने महाभाष्य की एक विस्तृत और प्रौढ व्याख्या लिखी है। इसका नाम 'नहाभाष्यदीपिका' है।' इस व्याख्या के उद्धरण व्याकरण के अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। वर्तमान में महाभाष्यदीपिका का सर्वप्रथम परिचय देने का श्रेय डा० कीलहार्न को है।

महाभाष्यदीपिका का परिणाम—इित्सग ने अपनी भारतयात्रा-विवरण में दीपिका का परिमाण २५००० श्लोक लिखा है। परन्तु इस लेख से यह विदित नहीं होता कि भर्तृहरि ने सम्पूर्ण महाभाष्य पर टीका लिखी थी, अथवा कुछ भाग पर । विक्रम की १२ वीं शताब्दी का ग्रन्थकार वर्षमान लिखता है-—

भर्त्रहरिर्वाक्यपदीयप्रकीर्णयोः कर्त्ता महाभाष्यित्रपाद्या व्याख्याता च ।

इसी प्रकार प्रकीर्षकाण्ड की व्याख्या की समाप्ति पर हेलाराज भी लिखता है—

#### त्रैलोक्यगामिनी येन त्रिकागडी त्रिपदी कृता । तस्म समस्तविद्याश्रीकान्ताय हर्ग्य नमः ॥

इन श्लोक में त्रिपदी पद त्रिकाण्डी वाक्यपदीय का विजयस भी हो सकता है, अत: यह प्रमास सन्दिग्ध है।

वर्तमान में उपलब्ध महाभाष्यदीपिका का जितना परिमाण है, उसे देखते हुए २५००० श्लोक परिमाण तीन पाद से अधिक ग्रन्थ का नहीं हो सकता। डा॰ कीलहार्न का भी यही मत है।

ि द्वितीय तृतीय पाद की दीपिका के उद्धरण—पुरुषोत्तमदेव ने अपनी परिभाषा वृत्ति में महाभाष्य १।२।४५ की दीपिका का पाठ इस प्रकार उद्देशत किया है—

१. इति महामहोपाष्यायभतृ हिरिक्रिचतायां श्रीमहाभाष्यदीपिकायां प्रथमाष्ययस्य प्रथमपाटे दितीयमा**हिकम् ।** हमारा हस्तलेख पृष्ठ ११७ ।

अर्थवत्सूत्रे (१।२।४४) च 'ग्रस्ति हि सुबन्तानामसुबन्तेन समास: गतिकारकोपपदानां कुद्धि:' इति भर्त हरिखोक्तम् ।'

**बुनः १।३।२१** की भाषावृत्ति में बुरुषोत्तमदेव लिखता है— गतविधप्रकारास्तुल्यार्था इति भर्तः हरिः ।

भाषावृत्ति के सम्पादक ने इस पाठ को भागवृत्तिकार का कहा है, वह

चिन्त्य है। संपूर्ण महाभाष्य की टीका-व्याकरण के ग्रन्थों में अनेक ऐसे उद्धररा उपलब्ध होते हैं, जिन से प्रतीत होता है कि भर्तृ हरि ने महाभाष्य के प्रारम्भिक तीन पादों पर ही व्याख्या नहीं लिखी, अपितु सम्पूर्ण महाभाष्य, पर टीका लिखी थी । इसके लिए हम तीन पाद से आगे के प्रमाण उपस्थित करतेहैं। यथा-

१—भर्नु हरि वादयदीय ब्रह्मकाराड की स्वीपज्ञटीका में लिखता है— संहितासूत्रभाष्यदिवरणे बहुधा विचारितम्।

संहिता-सूत्र अर्थात् 'परः सन्निकर्षः संहिता' प्रथमाध्याय के चतुर्य पाद का १०९ वां सूत्र है।

२—पुरुपोत्तमदेव ने भाषावृत्ति ३।१।१६ पर भर्तृहरि का एक उद्धरण दिया है। भारत इसी सूत्र की टीका का हो सकता है। भाषावृत्ति के सम्पादक ने इस उद्धरण को भागवृत्तिकार का माना है, परन्तु यह ठीक नहीं ।<sup>र</sup>

३---व्याकरण् के 'दैवम्' ग्रन्थ का व्याख्याता लीलाशुक्रमुनि अपनी 'पुरुषकार' नासी व्याख्या में लिखता है — आह चैतन् सर्व सुधाकर: — द्यानेन वर्तमाने क्तेन भूते प्राप्तः को बाध्यते इति भर्तः हरिः । भाष्य-टीकाकृतस्तु भूतेऽपि को भवतीत्यूचुः। तथा च पूजितो गतः, पूजितो यातीति भूतकालवाच्यः, न तु पूज्यमानो वर्तमानः।

भर्तृहरिका यह लेख महाभाष्य ३।२।१८८ की व्याख्या में ही हो सकता है।

१. राजशाही संस्करण, पृष्ठ २४ । २. इस के विषय में पृष्ठ ३५२ की ३. भाग १, पृष्ठ ८२, लाहौर संस्क०। टि॰ २ देखिए।

४. धूमाच्चेति भर्नु हरिः । ५. पृष्ठ १०६ । हमारा नया संस्करण, पृष्ठ ६७ ।

४—शरणदेव दुर्घटवृत्ति ७।२।२४ में लिखता है—यथालज्ञ एमप्रयुक्ते इति उपराम उद्याम इत्येव भवतीति भर्त हरिणा भागवृत्तिकृता चोक्तम्।

५—मैत्रेयरचित तन्त्रप्रदीप = । २। २१ में लिखता है—मर्तृहरिणा चास्य नित्यार्थतैवोक्ता । तथा च भागवृत्तिकृता प्रत्युदाहरण्मुपः न्यस्तम्—तन्त्रे उतम् तन्त्रयुतम् इति ।

६—सीरदेव अपनी परिभाषावृत्ति में लिखता है—मर्त् हरिशा त्तम् यः प्रातिपदिकान्तो नकारो न भवति तदर्थं नुमुत्रहश्ं प्राहिशवदिति।

भर्तृहरि का यह उद्धरण महाभाष्य = 1 ४ 1 ११ की टीका से ही लिया जा सकता है, अन्यत्र महाभाष्य में इस का कोई प्रसङ्ग नहीं है ।

इन उद्धर्सों से इतना निश्चित है कि भर्तृ हिर का कोई ग्रन्थ नम्पूर्ण अष्टाध्यायी पर अवश्य था। भर्तृ हिर ने अष्टाध्यायी पर वृत्ति लिखी हो ऐसा कोई प्रमास्य उपलब्ध नहीं होता। अतः यही मानना ठीक है कि उसने सम्पूर्ण महाभाष्य पर व्याख्या लिखी थी। प्रतीत होता है, इिंसम के काल में महाभाष्यदीपिका का जितना अंग उपलब्ध था, उसने उतने ग्रन्थ का ही परिमास्य लिखा दिया। वर्धमान के काल में दीपिका के केवल तीन पाद ही शेष रह गये होंगे। सम्प्रति उसका एक पाद भी पूर्स उपलब्ध नहीं होता। सीरदेव और लीलाशुक्रमुनि ने तीसरे और आठवें अध्याय के जो उद्धरस्य दिये हैं. वे भागवृत्ति और सुशकर के ग्रन्थ से उद्घृत किये हैं, यह उन उद्धरणों से स्पष्ट है। सम्भव है तन्त्रप्रदीपत्थ उद्धरण भी ग्रन्थान्तर से उद्घृत किया गया हो।

#### महाभाष्यदी पिका का वर्तमान हस्तलेख

भर्तृ हरि-विरचित महाभाष्य-दीपिका का जो हस्तलेख इस समय उप-लब्ध है, वह जर्मनी की राजधानी वर्णिन के पुस्तकालय में था। इसकी सर्वप्रथम सूचना देने का सौभाग्य डा० कीलहार्न को है। इस हस्तलेख के फोटो लाहौर और मद्रास के पुस्तकालयों में विद्यमान हैं। दीपिका का दूसरा हस्तलेख अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ।

उपलब्ध हस्तलेख का परिमाण-इस हस्तलेख का प्रथम पत्र

११७। २. न्यास की भूमिका पृष्ठ १४ में उद्धृत । ३. पृष्ठ २ ।

खण्डित है। हस्तलेख का अन्त िक श्व १। १। ५३ सूत्र पर होता है। इसमें २१७ पत्रे अर्थान् ४३४ पृष्ठ हैं। प्रतिपृष्ठ लगभग १२ पंक्तियाँ तथा प्रति-पंक्ति लगभग २५ अक्षर हैं। इस प्रकार संप्रूर्ण हस्तलेख का परिमाण लगभग ५७०० श्लोक हैं।

यह हस्तलेख अनेक व्यक्तियों के हाथ का लिखा हुआ है। कहीं-कहीं पर पृष्ठमात्रारं भी प्रयुक्त हुई हैं। अतः यह हस्तलेख न्यू,नातिन्यून २०० वर्ष प्राचीन अवश्य है। इस हस्तलेख का पाठ अत्यन्त विकृत है। प्रतीत होता है इस के लेखक सर्वथा अपिठत थे।

महाभाष्यदीपिका के उद्धरण—इसके उद्धरण कैयट, वर्धमान, केपनारायण, जिवरामेन्द्र सरस्वती, नागेश और वैद्यनाथ पायगुडे आदि के प्रत्यों में उपलब्ध होते हैं। अन्ति वार ग्रन्थकार विक्रम की १० वीं शताब्दी के हैं। अतः प्रयत्न करने पर इन टीका के अन्य हस्तलेख मिलने की पूरी सम्भावना है।

महाभाष्यदीषिका की प्रतिलिपि—पश्जाब यूनिवर्सिटी के पुस्तकालय में वर्तमान दीपिका का फोटो पाकिस्तान में रह गया है। बड़े सौभाग्य की बात है कि हमारे आचार्य महात्रैयाकरण श्री पं॰ ब्रह्मदत्तजी जिज्ञासु ने सं॰ १९८७ में पश्जाब यूनिवर्सिटी के पुस्तकालय से महात् पिरिश्म से दीपिका का हस्तलेख प्राप्त करके अपने उपयोग के लिए उस की एक प्रतिलिपि करली थी। वह इस समय उन के संग्रह में सुरक्षित है।

#### महाभाष्यदीपिका का सम्पादन

सं० १६६१ में हमारे आचार्य श्री पं० ब्रह्मदत्तजी जिज्ञासु ने महाभाष्य-दीपिका का सम्पादन प्रारम्भ किया था, उस के चार फार्म (३२ पृष्ठ) काशी की 'सुप्रभातम्' पित्रका में प्रकाशिक हुए थे। तत्तश्र्शात् आचार्यवर स्वामी दयानन्द सरस्वती कृत यजुर्वेद-भाष्य के सम्पादन और उस पर विवरसा लिखने के कार्य में लग गये, इस कारसा वे दीपिका का प्रकाशन पूरा न कर सके। सम्प्रति (सं० २०१९) यह ग्रन्थ काशी और पूना दो स्थानों में छप रहा है, ऐसा ज्ञात हुआ है।

### भर्त हरि के अन्य प्रन्थ

आद्य भतृ हिर के महाभाष्यदीपिका के अतिरिक्त निम्न ग्रन्थ और हैं-

- १--वाक्यपदीय (प्रथम द्वितीय काग्ड)।
- २-प्रकीर्णकागड ( तृतीय काण्ड )।
- ३-वाक्यपदीय (काण्ड १,२) की स्वोपज्ञटीका ।
- ४-वदान्तसूत्र-वृत्ति ।
- ५-मीमांसासूत्र वृत्ति ।

इनमें से संख्या १, २, ३, पर विचार 'ब्याकरण के दार्शनिक ग्रन्थकार' नामक प्रकरण में किया जायगा । संख्या ४, ५ का संक्षिप्त वर्णन हम पूर्व कर चुके।

#### महाभाष्यदीपिका के विशेष उद्धरण

हम ने भर्तृ हरिविरिचत महाभाष्यदीपिका का अनेकधा पारायण किया है । उसमें अनेक महत्त्वपूर्ण वचन हैं । हम उनमें से कुछ एक अत्यन्त आवश्यक वचनों को नीचे उद्गयुत करते हैं—

- १. यथा तैत्तिरीयाः कृतगत्वमिश्चार्यान्त । पृष्ठ १ ।
- २. एवं ह्युक्तम्-स्फोटः शब्दो ध्वनिस्तस्य व्यायामादुपजायते । ११।
- ३. ग्रस्ति हि स्मृति:—एक शब्द: सम्यग्ज्ञात: 1१६।
- ४. इळो ऋग्निनाग्निनेति विवृतिर्द्धा बहुबृच्सूत्रभाष्य । १७ ।
- ४. श्राश्वालायनसूत्रे-यं यज्ञामहे ..... । १७।
- ६. त्रापस्तम्बस्त्रे-त्राद्वाद्वे .....। १७।
- ७. शन्दपारायग्रं रूढिशब्दोऽयं कस्यचिद ग्रन्थस्य । २१ ।
- संग्रह एतत् प्राधान्येन परीक्षितम्-नित्यो वा स्यात् कार्यो वेति ।
   चतुर्दश सहस्राणि वस्तृनि श्रस्मिन् संग्रहग्रन्थे [परीक्तितानि]।२६।
- ध्- सिद्धा द्योः. सिद्धा पृथिवी, सिद्धमाकाशमिति । श्रार्हतानां मीमांसकानां च नैवास्ति विनाश एषाम् । २६ ।
  - १.० एवं संग्रह एतत् प्रस्तुतम्-किं कार्यः शब्दोऽथ नित्य इति । ३०।

१. तुलना करो—यद्यपि च श्रमिष्ट्रंत्राणि जब्ह् घनदिति वेदे कृतग्रस्वममिश्रब्दं पठिन्ति। न्यायमञ्जरी पृष्ठ २८८। २. यह तथा श्रगली पृष्ठ संख्या हमारे हस्तलेख की है। ३. यह वचन भर्तृहरि ने वाक्यपदीय ब्रह्मकायङ की स्वोपञ्चरीका में भी उद्धृत किया है। देखो पृष्ठ ३५। ४. महाभाष्य ६। १। ८४॥

- ११. इहापि तदेव, कुतः ? संप्रहोऽध्यस्यैव शास्त्रस्यैकदेशः, तत्रेकत्वाद् व्याडेश्च प्रामागयादिहापि तथैव सिद्धशब्द उपात्तः। २०।
- १२. अन्ये वर्णयन्ति-यदुक्तं दर्शनस्य परार्थत्वाद् (जै० मी० ११११६)
  अपि प्रवृत्तित्वादिति । यदेव तेन भाष्येगोक्तं मिति-कार्यागां
  वाग्विनयोगाद्य्यन्यद्दर्शनान्तरमस्ति । उत्यक्तिं प्रति तु अस्य यद्दर्शनं-योपलिधः या निष्पत्तिः सा परार्थक्ष्पा इव, निष्क्ष परार्थताग्रन्यः कालः कचिद्दस्ति । तस्मादेतन्त्रतिपक्तव्यम्-अवस्थित एवासौ प्रयोक्तकरगादि-सन्निपातेन अभिव्यज्यत इति । २६ ।
- १३. धर्मप्रयोजनो वेति मीमांसकदर्शनम् । त्रवस्थित एव धर्मः, स त्विद्वाचादिभिरभिव्यज्यतं, तत्वेरितस्तु फलदो भवति । यथा खामी भृत्यैः सेवायां प्रयेते । ३८ ।
- १४. निष्के त्वेवं पठचते —विकारमस्यार्येषु भाषन्तेशव इति। तत्रान्यमर्थः कुर्वते —कृत्प्रत्ययक्तिस्य ( ?, कृत्प्रत्ययक्ति ) यो विकारः एकदेशस्तमेव भाषन्ते, न शवति सर्वप्रत्ययक्तां प्रकृतिमिति । ४२ ।
  - १५. तत्रैवोक्तम्--दीप्ताग्नयः खराहाराः कर्मनित्या महोदराः । ये नराः प्रति तांश्चिन्त्यं नावश्यगुरुलाववम्<sup>र</sup> ॥४४।
- १६. भाष्यसूत्रे गुरुलाघवस्यानाश्चितत्वात् लत्तराप्रपञ्चयोस्तु मूलसूत्रे-प्याश्रयसात् इहापि लत्तराप्रपञ्चास्यां प्रवृत्तिः । ४८ ।
- १७. एवं हि तत्रोक्तम्—स्फोटस्तावानेब, केवलं वृत्तिभेदः, ततश्च सर्वासु वृत्तिषु तत्कालत्वभिति<sup>६</sup>। ४८।

१. भर्तृं हिर्र ने यहां मीमांसा १ । १ । १६ के किसी प्राचीन भाष्य को उद्भृत किया है ।
 २. तुलना करो—चृद्धमीमांसका यागादिकर्मीनर्वत्यमपूर्व नाम धर्ममिभवदन्ति । यागादिकर्मीन शागरा ब्रुवने । न्यायमञ्जरी पृष्ठ २०६ । यो हि यागमनु-तिश्चति तं धार्मिक इत्याचत्वते । यश्च यस्य कर्ता स तेन व्यपदिश्यने । शागरभाष्य १ । १ । २ ॥ इन उद्धर्त्यों से स्पष्ट है कि भर्तृहरि शवरस्वामी से बहुत प्राचीन है ।

३. निरुक्त २ । २ ॥ ४. चरक स्त्रस्थान २७ । ३४३ ॥

५. तुलना करो — ते वै विषयः सुपरिग्रहीता भवन्ति देशं लज्ञ्णं प्रपञ्चश्च । महाभाष्य ६ । ३ । १४ ॥ ६. यह महाभाष्य १ । १ । ७० के 'स्कोटस्तावानेव भवति ध्यनिकृता गृद्धिः' पाठ की कोई प्राचीन व्याख्या प्रतीत होती है ।

- १=. केषांचित् वर्णोऽत्तरम्, केषाञ्चित् पदम्, वाक्यं च । ११४।
- १६. एवं ह्यन्ये पठन्ति—वर्णो अन्तराणीति । ११६।
- २०. यदेवोक्तं वाक्यकारेण वृत्तिसमवायार्थ उपदेश इति । तदेव ऋगेक-वार्त्तिककारोऽप्याहः……… । ११६ ।
- २१. इति महामहोपाध्यायभर्तः हरिविरचितायां श्रीमहाभाष्यदीपि-कायां प्रथमाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् । ११७ ।
- २२. नान्त: [ पादिसिति ] पाठमाश्चित्येदमुपन्यस्तम्, न प्रकृत्यान्तः पादिमिति । १४२ ।
- २३. ऋयमेशर्थो वृक्तिकारेण दर्शित:-धात्वैकदेशलोपो धानुलोप इति । ...... एवं च केविद् वृक्तिकारा धानुलोप इति किमर्थमिति पठन्ति । १४४, १४६ ।
- २४. प्रजापितवें यित्कचन मनसा दीधेत तद्धीतयजुभिरेव प्राप्नोति तद्धीत यजुपामधीतयजुष्ट्वं एतित्रस्को (?) ध्यायेत वर्ण्यते । स्रयं हि तत्र ध्यास्थानग्रन्थः—प्रजापितवें यित्कचन मनसा ध्यायन् तदिति राप्त-वानिति । १६४ ।
- २४. यदप्युच्यत इति ऋयं ग्रन्थोऽस्मादनन्तरं युक्तरूपो दृश्यते ।१७४। २६. तत्कथंशिवसमुदाये कार्यभाजिनि ऋवयवा न लभन्ते (१लद्यन्ते)। १७४।
- २७. त्र्यार्सेमस्तु दर्शने पाणिनिना मुखप्रहणं पठितमिति दश्यते । चूर्णिकारस्तु भागप्रविभागमाश्रित्य प्रत्याचष्टे । १७६ ।
- २=. संवारविवाराविति । यथा चैते वाद्यास्तथा शिद्धायां विस्तरेण प्रतिपादितम् । १=४ ।
- २६. ग्रस्यां शिज्ञायां भिन्नस्थानत्वात् (? भिन्नप्रयत्नत्वाद् ) नास्ति श्रवर्णहकारयोः सर्वणसंक्षेति । १८४ ।
- ३० त्राचार्येणापि सर्वनामशन्दः शक्तिद्वयं परिगृहा प्रयुक्तः । यथा— इदं विष्णुर्विचक्रमे इत्यत्र एक एव विष्णुशन्दोऽनेकशक्तिः सन्

१. तुलना करो---व्याकरणान्तरे वर्णा श्रद्धराणीति वचनात् । महाभाष्यप्रदीप अ०१, पा०१, श्रा०२ ॥

२. यह किसी संहिता प्रन्य का प्राचीन व्याख्यान है। इस सारे उद्धरण का पाठ बहुत ऋग्रुद्ध है। ३. ऋग्वेद १।२२।१७॥

त्रधिदैवतमध्यात्ममधियञ्चं चात्मिन नारायणे चषाले च तया शक्त्या प्रवर्तते । एवं च कृत्वा वृको मासकृदित्यत्रावग्रहभेदो, पि भवति, चन्द्र-मसि प्रयुक्तो मास[ कृत् ]शन्दोऽवगृह्यते वृको मासऽकृदिति' । २६८ ।

३१. इहान्ये वैयाकरणाः पठन्ति—प्रत्ययोत्तरप्दयोरद्वियचनटापोरुभ-स्योभयः । अन्येषाम्-उभस्य नित्यं द्वियचनं टाप् च लोपश्च तयपः । टाबिति टावादयो निर्दिश्यन्ते । अन्येषामेवं पाठः — श्रद्वियचनय-प्वति (१)। केचित् पुनरेवं पठन्ति - उभस्योभयोरद्वियचने । उभस्योभयोभवति श्रद्वियचन इति । २७० ।

३२. तत्रेतस्मिन्नग्रे भाष्यकारस्याभिष्रायमेवं व्याख्यातारः समर्थयन्ते ।  $2\pi$  ।

३३. न च तेषु भाष्यस्येषु गुरुलघुप्रयक्षः कियते । तथा चा[ ह ]— नहीदानीमाचार्याः कृत्वा स्त्र्वाणि निवर्तयन्ति इति<sup>६</sup> । भाष्यस्त्राणि हि लक्षणप्रयञ्चाभ्यां निदर्शनसमर्थतगणि । २८१, २८२ ।

३४. इह त्यदादीन्यापिशलैः किमादीन्यस्मत्त्वर्यन्तानि तत: पूर्ववरा-धरेति\*\*\*\*\*\*\* २८७।

१. तुलना करो—ग्रुक्णो मासकृत् ( ऋ०१।१०५।१=)····· मासकुम्मासानां चार्थमासानां च कर्ता भवति चन्द्रमाः। निरुक्त ५।२१॥

२. एवं च भर्तृहरिणा उभयोग्यत्रेति वार्तिकमूलभूतम् "उभस्य द्विचन टाण् च लोपश्च यस्य" इति व्याकरणान्तरसूत्रभुदाहृतम् । नागेशा, महाभाष्यप्रदीपोद्योत १।१।२७॥

३. तुलना करो—-त्रापिशलिस्बेवमर्थं सूत्रयत्येन—उभस्योभयोरद्विवचनटापोः । तन्त्रप्रदीप २ । ३ । ८ ॥ देखो, भारतकौमुदी भाग २, प्रष्ट ⊏६५ ।

४. यहुचचन निर्देश से स्पष्ट है कि मर्तृहरि से पूर्व महाभाष्य की अनेक व्याख्याएं रची गई थीं। ५. भाष्यसूत्र से यहां वातिकों का ग्रह्सा है। इससे प्रतीत होता है कि भ्रष्टाध्यायी पर वृत्तियां ही लिखी गईं, ज्ञत एव उसका नाम 'वृत्तिस्त्र' है। देखो पूर्व पृष्ठ २१३। वार्तिकों पर वृत्तियां नहीं बनीं, उन पर भाष्य ही लिखे गये। ६. महाभाष्य, अ०१, पाद १, ग्रा०१, पृष्ठ १२।

जलना करो—स्यदादीनि पठित्वा गण कैश्चित् पूर्वादानि पठितानि । कैयट, महाभाष्यप्रदीप ४ । १ । १४ ।।

- ३४. विग्रहभेदं प्रतिपन्नाः वृत्तिकाराः । २६४ ।
- ३६. ऋस्मिन् विष्रहे कियमाणे सूत्रे यो दोष: स उक्तः । इदानी वृत्तिकारान्तर[मत]सुपन्यस्यति । ३०६ ।
- ३७. श्रत एवां व्यावृत्त्यर्थं कुणिनापि तद्धितग्रहण्ं कर्तव्यम् ।.....श्रतो गण्पाठ एव ज्यायानस्यापि वृत्तिकारस्य, इन्देतद्नेन प्रतिपादयति । ३०६ ।
  - ३८. नैत्र सौनागदर्शनामाश्रीयते । ३१० ।
- ३६. तस्मादनर्थकमन्तग्रहण् दृश्यते। न्यासे तु प्रयोजनमन्तग्रहण्स्योक्तम् —स्वभावेजन्तप्रतिपत्त्यर्थम्, इह मा भूत् कुम्भका[रेभ्यः] इति । ३१४।
- ४०. मा नः समस्य दूढ्यै इति । एतस्य निरुक्तकारो व्याख्यानं करोति मा नः सर्वस्य दुर्धियः पापधिय इति । ३२३ ।
- ४२. स्रन्येषां पुनर्लक्षणे "समो युक्ते" समशब्दो युक्तेथें न्याय्येऽथं वर्तते सर्वनामसंज्ञो भवति। इह तु न समशब्दो युक्तार्थे प्रयुक्त इति दोषाभावः । ३२३।
- ४२. सर्वव्याख्यानकारै\*रिदमवसितं मुखस्वरेगीय भवितव्यमुपाग्नि-मुख इति । स्रत्र वर्णयन्ति∵⋯⋯ । ३२≂ ।
- ४२. कथं तदुक्तं भारद्वाजा स्रस्मात् मतात् प्रच्याव्यते इन्युच्यते । यथानेन स्मृत्वोपनिबद्धं ततः प्रच्याच्यत इति । २४६ ।
- ४४. उभयथा ब्राचार्येण शिष्याः प्रतिपादिताः, केचिदु वाक्यस्य केचिदु वर्णस्येति । ३७२ ।
- १. यह न्यास जिनेन्द्रबुद्धिविरचित न्यास ग्रपरनाम काशिकाविवरस्पपञ्जिका से भिन्न ग्रन्थ है। क्योंकि उसमें यह पाठ नहीं है। भामह ने काव्यालंकार ६। ३६ में किसी न्यासकार का उल्लेख किया है। भामह स्कन्दस्वामी (वि० सं० ६८७) का पूर्ववर्ती है। ग्रानेक विद्वान् भामह श्रीर जिनेन्द्रबुद्धि का पौर्यापर्व संबन्ध निश्चित करते रहे, वह सब ब्राथा है, क्योंकि प्राचीन काल में न्यासग्रन्थ ग्रानेक थे; ग्रातः भामह किस न्यासकार का उल्लेख करता है, यह ग्रशात है।
  - २. त्रमृग्वेद ८ । ७५ । ६ ॥ १३. निरुक्त ५ । २३ ॥
  - ४. इससे भी महाभाष्य पर ऋनेक प्राचीन व्याख्याश्चों की सूचना मिलती है।
  - ५. इस से प्रातीत होता है कि पािस्ति ने ऋष्टाध्यायी की बृत्ति भी बनाई थी।

४५. श्रुतेरर्धात् पाठाच प्रसतेऽथ मनीषिणः। स्थानानमुख्याच धर्माणामाहुः श्रुतिवेंदकमात्॥

श्रुतेः क्रममाहुः—हृदयस्याग्नेऽवद्यति, अथ जिह्नायाः, अथ वक्षसः । अथ शब्दोऽनन्तरार्थस्य द्योतकः अयुते । तत्र इदं कृत्वा इदं कर्तव्यमिति । क्रमप्रवृत्तिरर्थकमो यदार्थ एवमुच्यते-देवदत्तं भोजय स्नापयानुलेपयोद्वर्ते-याभ्यञ्जयेति । अर्थात् क्रमो नियम्यते-अभ्यञ्जनमुद्वर्तनं स्नापनमनुलेपनं भोजनिमिति । पाठकमो नियतानुपूर्तिके श्रुतिवेदवाक्येष्यनेकार्थोपदाने उद्देशिनामनुदेशिनां च सकृद्धित्वेन व्यवतिष्ठते । यथा स्मृतौ परिमार्जनप्रदाहनेक्नण्योग्णंजनानि तैजसमाित्रकहारवतानामिति । ३७७ ।

४६. इहास्ते: केचित् सकारमात्रमुपदिश्य पित्सु अडागमं विद्धति व केचित् स्रकारकोपमिपत्सु वचनेसु । ३८० ।

४७. तत्रेदं दर्शनं- पद्मकृति: संहितेति । ४११।

### महाभाष्यदीपिका में पाचीन भाष्यव्याख्यात्रीं का उल्लेख

महाभाष्यदीपिका में केचित् ऋपरे ऋन्ये आदि शब्दों से महाभाष्य के अनेक प्राचीन व्याख्याकारों के पाठ उद्गृष्टत हैं। हम यहां उनका संकेत-मात्र करते हैं --

केचित्-४, ६१, १६७, १७६, १७९, १८९, २०४, २०४, २०४, २११, २८०, ३२१, ३३३, ३७४, ४००, ४०४, ४०७, ४२४।

केषाञ्चिन्—३९. १७=,४२४।

श्चानके—४, ५७, ७०, १४४, १६०, १६९, १७६, १७९, १८३, १८५, २७९, २८०, ३०८, ३३९, ३७४, ३८२, ३९१, ३९७, ३९९। श्चानकेषाम—१८, ३९, ४६।

अपरे—७०, ७६, १६४, १७६, १७८, १८९, १९७, २०४, ३२९, ३६५, ३६८, ४००, ४०४, ४२४।

महाभाष्य की प्राचीन टीकात्रों में भाष्य के पाठान्तर—१४, १९, १००, १०४, १६४, १६८, १८१, ४१४, ४१९, ४३०।

१. यह त्र्यापिश्चालि का मत है। देखो त्रप्रष्टा० १।३।२३ की काशिकाविवरग्र-पञ्जिका स्त्रीर पदमञ्जरी। २. निरुक्त १।१७॥ तुलना करो-सृक्याति० २।१॥

## विशिष्ट पदों का व्यवहार

वाक्यकार ( =र्जातिककार )—६२, ११६, १६२, २८०, ३७८, ४१४। चृिर्णिकार ( =महाभाष्यकार )—१७९, १९९, २३६। इह भन्नन्तस्त्वाहुः'—६१, १०७, १२४, २६९, २७२।

# २—- अज्ञातकर्तक ( सं० ६≍० से पूर्व )

स्कन्दस्वामी ऋग्वेद का एक प्रसिद्ध भाष्यकार है। उसने निरुक्त पर भी टीका लिखी है। वह निरुक्त १। २ की टीका में लिखता है—

त्र्यये वर्णयन्ति—भावशब्दः शब्दपर्यायः। तथा च प्रयोगः— 'यद्वा सर्वे भावाः स्वेन भावेन भवन्ति स तेषां भावः' इति, 'सर्वे शब्दाः स्वेनार्थेनार्थभूताः संबद्धा भवन्ति स तेषां स्वभावः' इति तत्र व्याख्यायते'।

यहां स्कन्दस्वामी ने पहिले 'यद्वा' भावः' पाठ उद्दृशृत किया । यह पाठ महाभाष्य ५ । १ । ११९ का है। तदनन्तर 'सर्वे' स्वभावः' पाठ लिख कर अन्त में 'तत्र व्याख्यायते' लिखा है। इससे स्पष्ट है कि स्कन्दस्वामी ने उत्तर पाठ महाभाष्य की किसी प्राचीनटीका ग्रन्थ से उद्दृशृत किया है।

स्कन्दस्वामी हरिस्वामी का गुरु है। हरिस्वामी ने शतपथ ब्राह्मण प्रथम काण्ड का भाष्य संवत् ६९५ में जिल्ला है। यदि हरिस्वामी की तिथि कलि सं० २०४७ हो तो स्कन्द स्वामी की निरुक्त टीका में उद्दृशृत महाभाष्यव्याख्या विक्रम संवत् प्रवर्तन से भी पूर्ववर्ती होगी।

# ३-कैयट (सं० ११०० से पूर्व)

कैयट ने महाभाष्य की 'प्रदीप' नान्नी एक महत्त्वपूर्ण व्याख्या लिखी है। महाभाष्य पर उपलब्ध टीकाओं में भर्नृहरि की महाभाष्यदीपिका के अनन्तर यही सब से प्राचीन टीका है।

### परिचय

वंश-कैयटविरचित महाभाष्यप्रदीप के प्रत्येक अध्याय के अन्त में

१. महाभाष्य २।१। ८ में 'इह भवन्तस्त्राहुः' का उद्धरण मिलता है। २. देखो पूर्व पृष्ठ ३४१।

जो वाक्य उपलब्ध होता है, उसके अनुसार कैयट के पिता का नाम ''जैयट उपाध्याय'' था ।'

मम्मटकृत काव्यप्रकाश की "सुधासागर" नाम्नी टीका में भीमसेन ने कैयट और उब्बट को मम्मट का अनुज लिखा है। यंजुर्वेदभाष्य के अन्त में उब्बट ने अपने पिता का नाम "बज्जट" लिखा है। अतः भीमसेन का लेख अगुद्ध होने से प्रमाण योग्य नहीं है। भीमभेन का काल सं॰ १७७९ है। प्रतीत होता है, उसे कैयट, उब्बट और मम्मट नामों के सादृश्य के कारण भ्रम हुआ।

आनन्दवर्धनाचार्यकृत देवीशतक की एक वैयटकृत व्याख्या उपलब्ध होती है। व्याख्या का लेखन काल किल संवत् ४०७८ अर्थात् विक्रम सं० १०३४ है। देवीशतक की व्याख्या में कैयट के पिता का नाम चन्द्रादित्य मिलता है। अतः यह कैयट प्रवोधकार कैयट से मिन्न है।

गुर-वेल्वाल्कर ने केयट के गुरु का नाम महेश्वर लिखा है।3

शिष्य — कैयट ने निस्सन्देह अनेक छात्रों के लिए महाभाष्य का प्रवचन किया होगा। परन्तु हमें उनमें से केवल एक शिष्य का नाम जात हआ है, वह है उद्योतकर। यह उद्योतकर न्यायवार्तिक के रचियता नैयायिक उद्योतकर से भिन्न व्यक्ति है। कैयट-शिष्य उद्योतकर ने भी व्याकरण पर कोई प्रन्थ पचा था। उसके कुछ उद्धरण पं वच्द्रसागरसूरि ने हैम- वृहद्दृतृत्ति की आनन्दवीधिनी टीका में उद्दश्तृत किये हैं। उनमें से एक इस प्रकार है—

.....स्वगुरुमतमुग्दर्शयनुद्योतकर आह—यथात्र भवानस्मदुपाध्यायो व्याकररण्यत्राकर-पूर्णचन्द्रमाः कैयटाख्यः शिष्यसार्थमिदमवोचत्—भृत्यारेच्याऽत्र पशे कृता न साध्यारेचया....।

हैमबृहद्दवृत्त्यवर्चार्ण पृष्ठ १४३ पर उद्योतकर का निम्न पाठ उद्दथृत किया है—

- १. इत्युपाध्यायजैयटपुत्रकैयटकृते महाभाष्य-प्रदीपेःः।
- २. स्रानन्दपुरवास्तव्यवज्रटस्य च स्नुना । उवटेन कृतं भाष्यं …॥
- ३. द्र० सिस्टम ग्राफ संस्कृत ग्रामर, पैराग्राफ २८।
- ४. हैमहबृद्वृत्ति भाग १, पृष्ठ १८=, २१०।
- प्र. हैमबृहद्कृत्ति भाग १, पृष्ठ २१० I

उद्योतकरस्त्वत्राह—'सिनोतेरेय प्रहणं न्याय्यं सयेत्यनेन साहच-र्यात् । किं च स्यतिष्रहणे नियमार्थता जायते, सिनोतिष्रहणे तु विध्यर्थता । विधिनियमसंभवे च विधिरेय ज्यायान् । न च वाच्यमेके-नैय सितप्रहणेन स्यतिसिनोत्युभयस्योपादानाद्विध्यर्थता नियमार्थता-ऽपि स्यात्' इति ।

इस ग्रन्थ का लेखन काल सं० १२६४ श्रा० शु० ३ रविवार है।

देश—कैयट ने अपने जन्म से किस देश को गौरवान्वित किया यह अज्ञात है, परन्तु कैयट मम्मट रुद्रट उद्भट आदि नामों के सादृश्य से प्रतीत होता है कि कैयट कश्मीर देश का निवासी था।

#### काल

कैयट का इतिवृत्त अज्ञात होने से उसका काल अज्ञात है। हम उसके कालनिर्णायक कुछ प्रमाण उपस्थित करने हैं—

१—सर्वोनन्द ने अमरकोष की टीकासर्वस्व नाम्नी व्याख्या संवत् १२१५ में लिखी है। उस में वह मैत्रेयरित्तत-विरचित धातुप्रदीप और उसकी किसी टीका को उद्दय्त करता है।

२—मैत्रेय तन्त्रप्रदीप १।२।१ में नामनिर्देशपूर्वक कैयट को स्मरण करता है — कज्जटस्तु कार्तिक्याः प्रभृतीति भाष्यकारवचनादेवंविध-विषये पञ्जमी भवतीति मन्यते।

३—मैत्रेयरिचत अपने तन्त्रप्रदीप<sup>४</sup> और धातुप्रदीप<sup>५</sup> में धर्मकीर्ति तथा तद्रचित रूपावतार को उद्गधृत करता है ।

४—धर्मकीति रूपावतार में पदमश्वरीकार हरदत्त का उल्लेख करता है। <sup>६</sup>

१. भाग १, पृष्ठ ५५, १५३, १५७ इत्यादि ।

२. भाग ४, पृष्ठ ३०। दुर्घटकृति (सं० १२२६) में भी धातुमदीग टीका पृष्ठ १०३ पर उद्भृत है। ३. भारतकोमुदी भाग २, पृष्ठ ८६३ की टिप्पणी में उद्भृत । ४. श्रविनीतकोतिंना [धर्म ] कीर्तिनात्वाहोपुरुषिकया लिखितं— तिन्पतिदरिद्रातिम्यो वेड् वाच्य इत्यनार्षमिति। तन्त्रमदीग ७। २। ४६। धातुमदीग की भूमिका पृष्ठ ३ में उद्भृत। ५. रूपावतारे तु खिलोपे प्रत्ययोग्पक्तेः प्रागेव कृते सत्येकाल्खात् यक्ट्राहृतः चोचूर्यत इति। धातुमदीग पृष्ठ १३१।

६. दीवीन्त एवांय हरदत्तामिमतः । रूपावतार माग २, पृष्ठ १५७ :

४--हरदत्तविरचित पदमश्वरी और कैयटविरचित महभाष्यप्रदीप की तुलना करने से विदित होता है कि अनेक स्थानों में दोनों ग्रन्थ अक्षरशः समान हैं। इससे सिद्ध है कि दोनों में से कोई एक दूसरे के ग्रन्थ की प्रतिलिपि करता है, यद्यपि नाम का निर्देश किसी ने नहीं किया, तथापि निम्न पाठों की तुलना करने से प्रतीत होता है कि कैयट हरदत्त से प्राचीन है।

कैयट—यद्वा प्रतिपरसमनुभ्योऽच्एा इति टच् समासान्तः। स च यद्यप्यव्ययोभावे विधीयते तथापि परशब्दस्यान्तिशब्देनाव्ययोभावा-संभवात् समासान्तरे विक्षायते।

हरदत्त—ग्रन्थे तु प्रतिपरसमनुभ्योऽच्ए इति शरन्त्रभृतिषु पाठात् टच् समासान्त इत्याहुः। स च यद्यप्यव्ययीभावे विधीयते तथापि परशब्देनाव्ययीभावासंभवात् समासान्तरं विज्ञायते। एवं तु क्रियायां परोत्तायामितिभाष्यप्रयोगे टिल्लक्ष्णो ङीव् प्राप्नोति तस्मादजन्त एवायम्।

कैंग्रट—ऊर्ध्वं दमारुचेति-दमशब्दे उत्तरपदे ठज्सशियोगेनोर्ध्वः शब्दस्य मकारान्तत्वं निपात्यते ।

हरदत्त—ऊर्ध्वशब्देन समानार्थ ऊर्ध्वं शब्द इति, स चैतद्वृत्तिविषय एव । ऋपर ऋाह—उज्सिद्ययोगेन दमशब्द उत्तरपदे ऊर्ध्वशब्दस्यैव मान्तत्वं निपात्यत इति ।

कैयट--गुर्लो बुद्धिर्गुलो बुद्धिः प्रतिषेधो विकल्पनम् । पुनर्वृद्धितिषेधश्च यत्पपूर्वाः प्राप्तयो नद्य ॥ इति संग्रहस्रोकः ।'

हरदत्त--ग्राह च--

गुणो वृद्धिर्गु णो वृद्धिः प्रतिषेधो विकल्पनम् । पुनर्वृद्धिर्निषेधश्च यएपूर्वाः प्राप्तयो नव ॥

इन में प्रथम उद्धरण में हरदत्त 'श्रम्ये · · · · श्राहुः' शब्दों से कैयट के मत का अनुवाद करके उसका खण्डन करता है। द्वितीय में 'श्रपर श्राह' और तृतीय में 'श्राह च' लिखकर कैयट के पाठ को उद्दश्न करता

१. प्रदीप ३ (२ । ११५ ॥

२. पदमञ्जरी ३ । २ । ११५ ॥

३. प्रदीप ४। ३। ६०॥

४. पदमञ्जरी ४ । ३ । ६० ॥

५. प्रदीप ७। २।५॥

६. पदमञ्जरी ७। २। ५॥

है । इन पाठों मे स्पष्ट है कि कैयट हरदत्त से प्राचीन है, और हरदत्त कैयट के पाठों की प्रतिलिपि करता है ।

अब हम हरदत्त का एक ऐसा वचन उद्गधृत करते हैं जिसमें हरदत्त स्पष्टरूप से कैयटकृत महाभाष्य-व्याख्या को उद्गधृत करता है। यथ—

अन्यं तु 'हे त्रिविति प्राप्ते हे त्रशो इति भवतीति भाष्यं व्याचत्ताणा नित्यमेव गुणमिच्छन्ति । पदमञ्जरी ७ । १ । ७२ ॥

तुलना करो महाभाष्यप्रदीप—हे त्रषु हे त्रषो इति—हे त्रषु इति प्राप्ते हे त्रषो इति भवतीत्यर्थ:। ७ । १ । ७२ ॥

भाष्यव्याख्याप्रपञ्चकार भी हरदत्त को कैयटानुसारी लिखता है।

पदम जरी और महाभाष्यप्रदीप में एक स्थल ऐसा भी है जिससे प्रतीत होता है कि प्रदीपकार कैयट हरदत्त के पाठ को उद्द्वधृत करता है। यथा—

तुलना करो महाभाष्यप्रदीप—त्र्यन्ये तु एरम्पराशन्दमन्युत्पन्नमाचत्तते । तस्मात् स्वार्थे ष्यञि 'पारम्पर्यम्' इति भवति । 'पारोवर्यविद्' इत्यस्या-साधुत्वमाहुः' प्रत्ययसन्नियोगेनैव निपातनस्य युक्तत्वं मन्यमानाः । ४ । २ । १० ॥

इस पाठ की उपस्थिति में पुनः यह सन्देह उत्पन्न हो जाता है कि कैयट और हरदत्त दोनों में कौन प्राचीन है। वुनरिप हमारा विचार है कि कैयट हरदत्त से प्राचीन है।

यद्यपि पूर्व निर्दिष्ट ग्रन्थकारों में मैत्रेयरक्षित, धर्मकीर्ति और हरदत्त का काल भी अनिश्चित है तथापि परस्पर एक दूसरे को उद्भृत करने वाले ग्रन्थकारों में न्यूनातिन्यून २५ वर्ष का अन्तर मान कर इन का काल इस प्रकार होगा—

१. प्राचीनवृत्तिटीकायां कज्जटमतानुसारिका हरिमिश्रेकापि ...। पत्रा ३६ क ।

२. भविष्यत् पुराण् के ब्राधार पर डा॰ याकोबी ने हरदत्त का देहावसान ८७८ ई॰ के लगभग माना है। जर्नल रायल एशियार्टिक सोसाइटी बम्बई, भाग २३, प्रष्ट ३१।

| ग्रन्थकर्ता   | ग्रन्थनाम             | काल      |
|---------------|-----------------------|----------|
| सर्वानन्द     | टीकासर्वस्व           | १२१५ वि० |
| •••••         | धातुप्रदीपटीका        | ११९० वि० |
| मैत्रेयरक्षित | धातुप्रदीप            | ११६५ "   |
| धर्मकीर्ति    | रूपावतार <sup>9</sup> | ११४० ,,  |
| हरदत्त        | प <b>दम</b> अरी       | १११४ ,,  |
| कैयट          | महाभाष्यप्रदीप        | १०९० ,,  |

इस प्रकार कैयट का काल विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी का उत्तरार्ध माना जा सकता है। सम्भव है कैयट इस से भी प्राचीन ग्रन्थकार हो, परन्तु दृढ़तर प्रमाण के अभाव में इतना ही कहा जा सकता है।

### महाभाष्य-प्रदीप

कैयट ने अपनी टीका र प्रारम्भ में लिखा है कि मैंने यह व्याख्या भर्नु हरिनिबद्ध सारम्हपी प्रत्यसेनु के आध्यय से रची है। यहां कैयट का अभिप्राय भर्नु हरिविरचित वाक्यपदीय और प्रकीर्ण काण्ड से है। कैयट ने सम्पूर्ण प्रदीप में केवल एक स्थल पर भर्नु हरिविरचित महाभाष्यदीपिका की ओर संकेत किया है, वीपिका का पाठ कहीं पर उद्द्रभृत नहीं किया। वाक्यपदीय और प्रकीर्ण काण्ड के शतशः उद्धरण भाष्यप्रदीप में उद्भृत हैं। प्रदीप से कैयट का प्रौढ़ पाण्डिस्य स्पष्ट विदित होता है। सम्प्रति महाभाष्य जैसे दुःह ग्रन्थ को समझने में एकमात्र सहारा प्रदीप ग्रन्थ है, इस के विना महाभाष्य पूर्णत्या समझ में नहीं आ सकता। अतः पाणिनीय संप्रदाय में कैयटकृत महाभाष्यप्रदीप अत्यन्त महत्त्व रखता है।

### महाभाष्य-प्रदीप के टीकाकार

महाभाष्यप्रदीप के अत्यन्त महत्त्वपूर्ण होने के कारण अनेक वैयाकरणों ने इस ग्रन्थ पर टीकाएं लिखी हैं। उन में निम्न टीकाकारों की टीकाएं उपलब्ध या ज्ञात हैं—

स्पावतार ग्रौर धर्मकीर्ति को हेमचन्द्र ने लिङ्गानुशासन की स्वोपशृत्ति में (पृष्ठ ७१) उद्धृत किया है—वाः वारि, रूपावतारे तु धर्मकीर्तिनस्य नपुंसक-त्वमुक्तम्।
 र. तथापि हरिब्रद्धेन सारेख ग्रन्थसेतुना·····।

३. विस्तरेण भर्तृहरिणा प्रदर्शित ऊहः । नवािह्नक निर्णयसागर सं० पृष्ठ २० ।

### महाभाष्य के टीकाकार

| १. चिन्तामिण          | ८. मह्य यज्वा        |
|-----------------------|----------------------|
| २. नागनाथ             | ९. रामसेवक           |
| ३. रामानन्द सरस्वती   | १०. प्रवर्तकोपाध्याय |
| ४. ईश्वरानन्द सरस्वती | ११. आदेन्न           |
| ५. अन्नंभट्ट          | १२. नारायण           |

६. नारायण शास्त्री १३. सर्वेश्वर सोमयाजी७. नागेशभट्ट १४. हरिराम

७. नागेशभट्ट १४. अज्ञातकर्तक

इन टीकाकारों का वर्णन हम बारहवें अध्याय में करेंगे।

### ४--- ज्येष्ठकलश ( सं० १०८४-२१६४ )

ज्येष्ठकलश ने महाभाष्य की एक टीका लिखी थी, ऐसी ऐतिहासिकों में प्रसिद्धि है, परन्तु गवर्नमेग्एट संस्कृत कालेज काशी से प्रकाशित विक्रमाङ्कः देवचिरत के सम्पादक पं॰ मुरारीलाल शास्त्री नागर का मत है कि ज्येष्ठकलश ने महाभाष्य पर कोई टीका नहीं रची। हमारा भी यही विचार है। बिल्हण का लेख इस प्रकार है—

# महाभाष्यव्याख्यामखिलजनवन्द्यां विद्धतः, सदा यस्यच्छात्रैस्तिलकितमभूत् प्राङ्गणमपि।

यहां 'विदधतः' वर्तमान काल का निर्देश और छात्रों से शोभित प्राङ्गण (बरामदा) का वर्णन होने से प्रतीत होता है कि ज्येष्टकलश ने महाभाष्य की टीका नहीं रची, अपितु उक्त श्लोक में केवल उसके महाभाष्य के प्रवचन में अत्यन्त पट होने का उल्लेख है।

### परिचय

वंश — ज्येष्टकलश कौशिक गोत्र का ब्राह्मण था। इसके पिता का नाम राजकलश और पितामह का नाम मुक्तिकलश था। ये सब श्रोत्रिय और अग्निहोत्री थे। ज्येष्टकलश की पत्नी का नाम नागदेवी था। ज्येष्टकलश के

१. कृष्णमाचार्य कृत हिस्ट्री ऋाफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर, पृष्ठ १६५ ।

२. विक्रमाङ्कदेवचरित की भूमिका पृष्ठ ११। ३. सर्ग १८, स्रोक ७६।

विल्हग्, इष्टराम और आनन्द नामक तीन पुत्र थे । ये सब विद्वान् और किंव थे । बिल्हग् ने "विक्रमा**इ देवचरित**" नामक महाकाव्य की रचना की है ।

देश—ज्येष्ठकलश कश्मीर में प्रवरपुर के पास "कोनमुख" ग्राम का निवासी था। वह मूलतः मध्यदेशीय ब्राह्मण था।

#### काल

ज्येष्टकलश का पुत्र बिल्हण कश्मीर छोड़ कर दिल्ला देश में चला गया। वह कल्याग्गी के चालुक्यवंशी षष्ट विक्रमादित्य त्रिभुवनमल्ल का सभा पिएडत था। उसने बिल्हण को "विद्यापित" की उपाधि से विभूषित किया था। इस विक्रमादित्य का काल वि० सं० ११३३ – ११८४ तक माना जाता है। अतः विल्हण के पिता ज्येष्टकलश का काल वि० सं० १०८५ – ११३५ तक रहा होगा।

बिल्हण, ने विक्रमाङ्कदेवचरित के अठारवें सर्ग में अपने वंश का विस्तार से परिचय दिया है।

# ५-मैत्रेय रहित (सं० ११४५-११७४)

मेत्रेय रिचत बौद्ध वैयाकरणों में विशिष्ट स्थान रखता है। सीरदेव ने परिभाषा वृत्ति में मैत्रेय रिचत को बहुशः उद्मृत किया है। उनमें कुछ उद्धरण ऐसे हैं जिनसे प्रतीत होता है कि मैत्रेय रिचत ने महाभाष्य की कोई टीका रची थी। सीरदेव के वे उद्धरण नीचे लिखे जाते हैं—

- १—एतच 'त्रातो लोप इटि च' (त्राष्टा०६।४।६४) इत्यत्र 'टित श्रात्मनेपदानां टेर' (त्राष्टा०३।४।७६) इत्यत्र च भाष्यव्या-ख्यानं रचितेनोक्तम्। परि० पृष्ट ७१।
- २—एतच 'सर्वस्य हे' ( ऋष्टा० ६। १। १) इत्यत्र भाष्यव्याख्यानं रक्षितेनोक्तम् : परि० पृष्ठ ४१।
  - ३--तत्रैतस्मिन् भाष्ये रिच्चतेनोक्तम् । परि० पृष्ठ ७१।
- ४—ऋत एव 'नाग्लोपिशास्त्रृदिताम्' (ऋष्टा० ७।४।२) इत्यत्र रिक्तितेनोक्तम्—हलचोरादेशो न स्थानिवदिति, यदि हि स्यात् ..... केवलाग्लोपे प्रतिषेधस्यानर्थक्यादिति भाष्यटीकायां निरूपितम् । परि० पृष्ठ १४४।

देश—मैत्रेय रिचत सम्भवतः बंग देश का निवासी है। इस विषय में हमने इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग पृष्ट ८४ पर प्रकाश डाला है।

काल मैत्रेय रिचत का निश्चित समय अज्ञात है। कैयट के काल निर्देश में हमने मैत्रेय रिचत के धातुप्रदीप का आनुमानिक रचना काल संवत् ११६५ लिखा है। तदनुसार मैत्रेय का काल ११४५-११७५ के मध्य माना जा सकता है।

### ऋन्य ग्रन्थ

मैत्रेय रिचत ने न्यास की तन्त्रप्रदीप नाम्नी महती टीका, धातुप्रदीप और दुर्घटवृत्ति लिखी थी। इनका वर्णन हम आगे तत्तत् प्रकरणों में करेंगे।

# ६-पुरुषोत्तमदेव (सं० १२००)

षुरुपोत्तमदेव ने महाभाष्य पर 'प्राग्पप्णा' नाम की एक लघुवृत्ति लिखी थी। इस वृत्ति की व्याख्या का टीकाकार मिणक्रिक्ट इसका नाम प्राणपिणत लिखता है।

पुरुषोत्तमदेव बङ्गप्रान्तीय वैयाकरखों में प्रामाखिक व्यक्ति माना जाता है। अनेक ग्रन्थकार पुरुषोत्तमदेव के मत प्रमाखकोटि में उपस्थित करते हैं। कई स्थानों में इसे केवल 'देव' नाम से स्मरण किया है।

## परिचय

षुरुषोत्तमदेव ने अपने किसी ग्रन्थ में अपना कोई परिचय नहीं दिया। अतः उसका वृत्तान्त अज्ञात है।

देश—पुरुषोत्तमदेव ने अष्टाध्यायी की भाषावृत्ति में प्रत्याहारपरिगणन करते हुए लिखा है—अप्रश् दृश्य वश् भर्श ज्ञार पुनर्वश् । इस वाक्य में 'पुनः' पद के प्रयोग से ज्ञात होता है कि पुरुषोत्तमदेव बंगदेश निवासी था। क्योंकि बंगप्रान्त में 'ब' और 'व' का उच्चारण समान अर्थात् पवर्गीय 'व' होता है। अत एव पुरुषोत्तम देव ने उच्चारणजन्य पुनरुक्तदोष परिहारार्थ 'पुनः' शब्द का प्रयोग किया है।

१. देखो पृष्ठ आरगे ३७ ३, टि० २ ।

मत—देव ने महाभाष्य और अष्टाध्यायी की व्याख्याओं के मंगल श्लोक में 'बुद्ध' को नमस्कार किया है।' भाषावृत्ति में अन्यत्र भी जिन, बौद्धदर्शन और महाबोधि के प्रति आदरभाव सूचित किया है। दिन से स्पष्ट है कि पुरुषोत्तमदेव बौद्धमतावलम्बी या।

#### काल

भाषावृत्ति के व्याख्याता सृष्टिधराचार्य ने लिखा है कि राजा लक्ष्मग्रासेन की आज्ञा से पुरुषोत्तमदेव ने भाषावृत्ति बनाई थी। उराजा लक्ष्मग्रासेन का राज्यकाल अभी तक सांगयिक है। अनेक व्यक्ति लक्ष्मग्रासेन के राज्यकाल का आरम्भ विक्रम संवत् ११७४ के लगभग मानते हैं। पुरुषोत्तमदेव का लगभग यही काल प्रमाणान्तरों से भी ज्ञात होता है। यथा—

१—शरणदेव ने शकाब्द १०४४ तदनुसार विक्रम संवत् १२३० में दुर्घटवृत्ति की रचना की । दुर्घटवृत्ति में पुरुषोत्तमदेव और उसकी भाषावृत्ति अनेक स्थानों पर उद्दभृत  $\hat{z}$  अतः पुरुषोत्तदेव संवत् १२३० से पूर्वभावी है, यह निश्चित है।

२—वन्द्यघटीय सर्वानन्द ने अमरटीकासर्वस्व शकाब्द १०=१ तदनुसार विक्रम संवत् १२१६ में रचा । सर्वानन्द ने अनेक स्थानों पर पुरुषोत्तमदेव और उसके भाषावृत्ति, त्रिकाण्डशेष, हारावली और वर्यादेशना आदि अनेक ग्रन्थ उद्द्युत किये हैं। अतः पुरुषोत्तमदेव ने अपने ग्रन्थ संवत् १२१६ से पूर्व अवश्य रच लिये थे, यह निविवाद है।

### महाभाष्य-लघुवृत्ति

षुरुषोत्तमदेव विरचित भाष्यवृति का प्रथम परिचय पं० दिनेशचन्द्र

- १. महाभाष्य०--नमो बुघाय बुद्धाय । भाषावृत्ति--नमो बुद्धाय ....।
- २. जिनः पातु वः । ३ । ३ । १७३ ॥ न दोषप्रति ग्रीद्धदर्शने ।२ ।२ ।६ ॥ महाबोधि गन्तास्म । ३।३।११७॥ प्रसाम्य शास्त्रे सुगताय तायिने । १।४।३२॥
- ३. वैदिकप्रयोगानिर्धनो लच्नग्रसेनस्य राष्ठ ग्राष्ठ्या प्रकृते कर्मीर्ग प्रसजन् । भाषावृत्त्यर्थविवृत्ति के ग्रारम्भ में । ४. शाकमहीपतिवस्सरमाने एकनभोनवपञ्च-विताने पृष्ठ १ । ५. इदीनां चैकाशीतिवर्षाधिकसहस्रोकपर्यन्तेन शकाब्दकालेन । (१०८१) .....। भाग १, पृष्ठ ६१।

भट्टाचार्य ने दिया है। इसका नाम प्राणपणा था। पुरुषोत्तमदेवकृत भाष्यवृत्ति का व्याख्याता शंकर परिष्डत लिखता है—

त्रथ भाष्यवृत्तिय्याचिख्यासुर्देवो विघ्नविनाशाय सदाचारपरिप्राप्त-मिष्टदेवतानतिस्वरूपं मङ्गलमाचचार । तत्पद्यं यथा—

> नमो बुधाय बुद्धाय यथात्रिमुनिलक्तणम् । विधीयते प्राण्पणा भाषायां लघुवृत्तिका ॥ इति देवःः।

शंकर विरचित व्याख्या के टीकाकार मिएकण्ठ ने देवकृत व्याख्या का नाम 'प्राणुपिणुत' लिखा है। <sup>२</sup>

### ऋन्य व्याकरण ग्रन्थ

?—कुएडलीब्याख्यान—श्रुतपाल ने कुण्डली नामक कोई व्याकरण ग्रन्थ लिखा था। श्रुतपाल के व्याकरण विषयक अनेक मत भाषावृत्ति, केलितपरिभाषा, केलितन्त्रवृत्तिटोका और जैनशाकटायन की अमोधा वृत्ति में उपलब्ध होते हैं। शङ्कर कुगडली ग्रन्थ के विषय में लिखता है—

फिर्सिमाच्येऽत्र दुर्गत्वं कज्जटेन प्रकाशितम् । श्रुतपालस्य राद्धान्तः कुराडल्यां कुराडलायते ॥ शङ्कर पण्डित देविवरचित कुण्डली व्याख्यान के विषय में लिखता है—

समाख्यातश्च पुरुषोत्तमदेवः परिसमाप्तसकर्लाकयाकलापः कुगडली व्याख्याने बद्धपरिकरः प्रतिज्ञानीते—

> कुराडली सप्तके येऽथां दुवोध्याः फिर्गामाषिताः । तं सर्वे प्रतिपाद्यन्ते साधुशब्देन भाषया । यदि दुष्प्रयोगशालीस्यां फिर्गास्त्रो भवाम्यहम् ॥

१. देखो, इिषडियन हिस्टोरिकल कार्टली सेप्टेम्बर १६४३, पृष्ठ २०१। पुरुषो-त्तमदेव की भाष्यवृत्ति श्रीर उस के व्याख्याताश्रों का वर्णन हमने इसी लेख के श्राधार पर किया है। २. श्री देवव्याख्यातप्राखपियतभाष्यग्रन्थस्यः। इ० हि० कार्टलीं। पृष्ठ ३०३॥ ३. श्रत्र संस्करोतेः कैयटश्रुतपालयोर्मतभेदात्। ८।३।५॥ ४. कार्मस्ताच्छील्ये (श्रष्टा०५। ४।१७२) इत्यत्र श्रुतपालेन शापितो

ह्ययमर्थः । वीरेन्द्र रिसर्च सोसाइटी' हस्तलेख नं ० ६२०, पत्रा ३२ क । ५. कृतप्रकरण, ६८ ॥ ६.३।१।१८२,१८३।

२—कारककारिका—इस ग्रन्थ में कारक का विवेचन है। यह इस के नाम से ही व्यक्त है।

इनके अतिरिक्त पुरुषत्तमदेव ने व्याकरण पर अनेक ग्रन्थ रचे थे। उनमें से निम्न ग्रन्थ ज्ञात हैं—

३—भाषावृत्ति ४—दुर्घटवृत्ति ६—ज्ञापकसमुच्चय ७—उणादिवृत्ति

४—परिभाषावृत्ति

⊏-काकचक

इन ग्रन्थों का वर्णन यथाप्रकरण इस ग्रन्थ में आगे किया जायगा।

अन्य प्रन्थ — उपर्युक्त व्याकरण ग्रन्थों के अतिरिक्त जिकाएडशेष = अमरकोप-परिशिष्ट, हारावली कोप और वर्ण्येशना आदि अनेक ग्रन्थ पुरुषोत्तमदेव ने रचे थे। त्रिकाण्डशेष और हारावली मुद्रित हो चुके हैं।

# महाभाष्य-लबुबृत्ति के व्याख्याता

### १. शंकर

नवद्वीप निवासी किसी शंकर नामक पण्डित ने षुरुषोत्तमदेव की महा-भाष्य लघुवृत्ति पर एक व्याख्या लिखी है। उसका कुछ अंश उपलब्ध हआ है।

### शंकरकृत व्याख्या का टीकाकार-मिणिकएठ

शंकरकृत लघुवृत्ति-व्याख्या पर पण्डित मिएाकण्ठ ने एक विस्तृत टीका लिखी है। इस टीका का भी कुछ अंश उपलब्ध हुआ है। इस टीका में 'कारकविवेक' नामक ग्रन्थ की एक कारिका अौर भाग्यांचार्य का भाव का लक्षण उद्दश्त है। भ कारकविवेक के नाम से उद्दश्त वचन वाक्यपदीय अौर पुरुषोत्तमदेव विरचित कारक-कारिका के पाठ से मिलता है। भाग्याचर्य का नाम अन्यत्र उपलब्ध नहीं होता।

- १. इण्डियन हिस्टोरिकल कार्टली सेप्टेम्बर १६४३। २. वही इं० हि० का०।
- सम्बन्धिमेदात् ससैव भिद्यमाना गवादिषु । जातिरित्युच्यते सोऽर्थो जातिशब्दे पृथक् पृथक् । इत्यादि कारकविवेके लिखनात् । इ० हि० कार्टली पृष्ठ २०४ ।
- ४. तस्मात् 'भवतोऽस्मादभिषानप्रत्ययादिति भावः' इति भाग्यीचार्येलस्न्णं शरण्न् । इ० हि० काटलीं० पृष्ठ २०४ ।
- ५. बाक्यपदीय काग्रड ३, क्रियासमृहेश । ६. जातिरित्युच्यते तस्यां सर्वे शब्दा व्यवस्थिताः । ई० हि० कार्रलीं पृष्ठ २०४ ।

#### २. भाष्यव्याख्याप्रपञ्चकार

पुरुषोत्तमदेविवरचित भाष्यव्याख्या पर किसी अज्ञातनामा विद्वात् ने एक व्याख्या लिखी है। उसका नाम है 'भाष्यव्याख्याप्रपञ्च'। इस का केवल प्रथमाध्याय का प्रथमपाद उपलब्ध हुआ है। उसके अन्त में निम्न लेख है—

इति फर्गीन्द्रप्रग्तिमहाभाष्यार्थे दुरूहतात्पर्यव्याख्यानप्रवृत्तश्रीमहेव-प्रग्तीतव्याख्याप्रपञ्चे ऋष्टाध्यायीगतार्थवोधकः प्रथमः पादः समाप्तः। श्रीशिवरुद्रशर्मग्रः स्वात्त्तरश्च शकाब्द १७२ ॥

> शाके पत्तनभोद्रिचन्द्रगिष्ति वारे शनावाश्विने, भाष्यप्रन्थनितान्तदुर्गविषिनप्रोद्दामदन्तावलः । ग्रन्थोऽयं पुरुषोत्तमेन रचितो व्यालोवियत्नान्मया, नत्वा श्रीपरद्वताङिग्रकमलं सर्वार्थसिद्धिप्रदम् ॥

श्लोक में ग्रन्थलेखन काल शकाब्द १७०२ लिखा है। अङ्कों में 'शकाब्द १७२, पाठ है। प्रतीत होता है लेखकप्रमाद से शून्य का लिखना रह गया है। तदनुसार यह हस्तलेख वि० संवत् १८३६ का है।

उस ग्रन्थ में निम्न उद्धरण द्रष्टव्य हैं --

कृतमङ्गलाः त्राशुच्याद् विमुच्यन्तं इत्यत्र कृतमगलाः कृतगोभू-हिरत्यशान्त्यदकस्पर्शा इति हरिशमां । पत्रा ३ क ।

पदशेषकारस्तु शब्दाध्याहारं शेषमिति वदति । पत्रा ३ ख ।

श्रोंकारश्चाधशब्दश्चःःःहितं व्याडिलिखनात् । पत्रा ४ ख । श्रत एव व्याडिः—ज्ञानं द्विविधं सम्यगसम्यक् च । पत्रा ७ क ।

तथा चाभिहितसूत्रे उक्तम् ( इन्दुमित्रेण )—

एक एकक इत्याहुद्वीचित्यन्ये त्रयोऽपरे।

चतुष्कः पञ्चकश्चेव चतुष्के सूत्रमुच्यते । पत्रा ३१ ख ।

यत्पुनरिन्दुमित्रेणोक्तम् 'न तिङ्न्तान्येकशेषं प्रयोजयन्ति ...... तत्पूर्वपत्तमात्रं .....श्रत एव प्राचीनवृत्तिटीकायां कज्जटमतानुसारिणा हरिमिश्रेणापि भाष्यवचनमन् च ....। पत्रा ३६ क ।

समानमेव हि संकेतितवदिति मीमांसा। तेन समासस्य शक्तिः कल्यते, तन्मते तु लक्त्यादिरिति हरिशर्मिलिखनात् वैयाकरणस्तन्मत-मेवाद्वियते। पत्रा ७१ ख।

१. ये उद्धरण इ० हि० कार्टलीं सेप्टेम्बर १६४३ प्रष्ठ २०७ से उद्धृत किये हैं।

इन उद्धरणों में उद्दशृत हरिशर्मा सर्वथा अज्ञात हैं। हरिमिश्र सम्भवतः पदम जरीकार हरदत्त मिश्र है। पदशेषकार काशिका और माधवीया धातुवृत्ति में उद्दशृत है। इन्दुमित्र काशिका का व्याख्याता है। इसका वर्णन 'अष्टाध्यायी के वृत्तिकार' प्रकरण में होगा। व्याहि के दोनों वचन उसके किस ग्रन्थ से उद्दशृत किये गये हैं, यह अज्ञात है। सम्भव है 'श्रोंकारश्च' इत्यादि श्लोंक उसके कीय ग्रन्थ से उद्दशृत किया गया हो और 'श्लानं द्विविधं' इत्यादि उसके सांख्यग्रन्थ से लिया गया हो।

# ७--धनेश्वर (सं० १२५०--१३००)

पण्डित धनेश्वर ने महाभाष्य की चिन्तामिए नाम्नी टीका लिखी है। इसका धनेश भी नामान्तर है। यह प्रसिद्ध वैयाकरए। वोपदेव का गुरु है। धनेश्वर विरचित प्रक्रियारत्नमिए। नामक ग्रन्थ अडियार के पुस्तकालय में विद्यमान है।

धनेश्वरविरचित महाभाष्यटीका का उल्लेख श्री पं॰ गुरुग्द हालदार ने अपने व्याकरण दर्शनेर इतिहास पृष्ठ ४५७ पर किया है।

वोपदेव का काल विक्रम की १३ वीं शताब्दी का उत्तरार्घ है। अतः धनेश्वर का काल भी तेरहवीं शती का मध्य होगा।

# द─शेषनारायण (सं०१४००—१४४०)

ावतंस शेषनारायण् ने महाभाष्य की 'सूक्तिरत्नाकर' नाम्नी एक प्रीढ़ व्याख्या लिखी है। इस व्याख्या के हस्तलेख अनेक पुस्तकालयों में विद्यमान हैं। बड़ोदा के राजकीय शोध हस्तलेख पुस्तकालय में इस व्याख्<sup>या</sup> का एक हस्तलेख फिरिदाप भट्ट की महाभाष्य टीका के नाम से विद्यमान है। इस हस्तलेख को हमने सं० २०१७ के भाद्रमास में देखा था।

### परिचय

वंश—शेषनारायण ने श्रौतसर्वस्व के अन्त में अपना परिचय इस प्रकार दिया है—

## इति श्रीमद्वोधायनमार्गप्रवर्तकाचार्यश्रीशेषग्रनन्तदीन्तितसुतश्रीशेष-

१. ७।२।५८।। २. गम्लृ धातु पृष्ठ १६२ । मुद्रित पाठ 'पुरुवकारदर्शन ...', पाठान्तर-परिशेषकार...' है, वह श्रशुद्ध है । यहां पदशेषकारदर्शन...' पाठ चाहिये ।

वासुदेवदीक्षिततनूद्भवमहामीमांसकदीच्चितशेषनारायणनिर्णीते श्रोतस-र्वस्वेऽब्यङ्गादिविचारो नाम द्वितीयः…ः।

इससे विदित होता है कि शेषनारायण के पिता का नाम वासुदेव और पितामह का नाम अनन्त था।

आफ्नो कट की भूल--आफ्नेक्ट ने अपने बृहत् सूचीपत्र में शेपनारायण के पिता का नाम कृष्णमूरि लिखा है, वह ठीक नहीं। कृष्णमूरि तो शेपनारा-यण का पुत्र है। सुक्तिरज्ञाकर में अनेक स्थानों पर निम्न श्लोक मिलते हैं—

श्रीमित्किरिन्दागराजराजः श्रीशेषनारायण्पणिडतेन ।
फणीन्द्रभाष्यस्य सुबोधटीकामकारयद् विश्वजनोपकृत्ये ॥
भाद्ये भट्ट इव प्रभाकर इव प्रभाकरे योऽभवत्,
कृष्णः सूरिरतोऽभवद् बुअवरो नारायण्हतत्कृतौ ।
नानाशास्त्रविचारसारचतुरे सत्तर्कपूर्णं महाभाष्यस्याखिलभावगृढविवृतौ श्रीसृक्तिरत्नाकरे ॥

सम्भव है आफ्रोक्ट ने द्वितीय श्लोक के द्वितीय चरण का किसी हस्तलेख में 'कृष्णसूरितोऽभवद्' अशुद्ध पाठ देखकर शेवनारायण को कृष्णसूरि का पुत्र लिखा होगा।

कृष्णमाचार्य की भूल—पं० कृष्णमाचार्य ने 'हिस्ट्री आफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर' पृष्ठ ६४४ में सूक्तिरत्नाकर के कर्ता जेपनारायण को जेप-कृष्ण का पुत्र और वीरेश्वर का भाई लिखा है, वह भी अगुद्ध है।

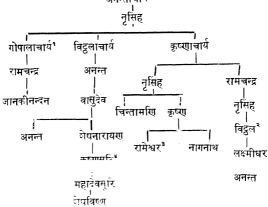
आफ केट ने शेषनारायण के एक शिष्य का नाम शेष रामचन्द्र लिखा है। यह रामचन्द्र कौन है यह अज्ञात है। एक रामचन्द्र शेषकुलोत्पन्न नागोजि पण्डित का षुत्र था। देश ने सिद्धान्तकौमुदी के स्वर-प्रकरण की व्याख्या लिखी है। क्या यह शेषनारायण का शिष्य रामचन्द्र हो सकता है?

वंशवृक्ष-- रोषवंश पाणिनीय व्याकरण निकाय में एक विशेष स्थान रखता है। इस वंश के अनेक व्यक्तियों ने व्याकरण सम्बन्धी ग्रन्थ लिखे हैं, जिनका वर्णन इस ग्रन्थ में अनेक स्थानों पर होगा। अतः हम इस वंश का पूर्ण

१. देखो इण्डिया ऋाफिस लन्दन का सूचीपत्र भाग १, पृष्ठ ७०, ग्रन्थाङ्क ३६०।

२ इति शेषकुलोत्पन्नेन नागोजीपिष्डतानां पुत्रेण रामचन्द्रपिष्डतविराचिता स्वरप्रिक्रया समाप्ता। सं०१८८ । जम्मू के रघुनाय मंदिर के पुस्तकालय का सूचीपत्र, पृष्ठ २६३ पर उद्घृत ।

परिचायक वंशवृक्ष नीचे देते हैं, जिससे अनेक स्थान पर कालनिर्देश करने में सुगमता होगी। अनन्ताचार्य निसह



- १. रामचन्द्राचार्यकृत कालनिर्णयदीपिका के स्रन्त में—'इति श्रीमस्परमहंसपरि-ब्राजकाचार्यगोपालगुरुपृत्ययादरामचन्द्राचार्यकृतकालदीपिका समाप्ता' पाठ उपलब्ध होता है। इस से शात होता है कि गोपालाचार्य सन्यासी हो गया था।
- २. विट्ठल ने ग्रापनं समसामयिक 'जगन्नाथाश्रम' का नाम बिख्या है। उसका शिष्य 'गृसिहाश्रम' ग्रीर लसका 'नारायसाश्रम' था। गृसिहाश्रम ने तस्वविवेक की पृति सं० १६०४ वि० में की थी। गृसिहाश्रम ने इस पर स्वयं 'तस्वार्थविवेकदीपन' टीका भी लिखी है। वे नर्मदा तीरवासी थे। ग्राप्यय दीचित ने न्यायरचामिस, परिमल ग्रादि ग्रन्थ गृसिहाश्रम के ग्रन्थों पर व्याख्याएं लिखी हैं। हिन्दुस्त, पृष्ठ ६२४, ६२५, ६२७।
- ३. मनारमाकुचमर्दन श्रीर महाभाष्यप्रदिगिद्योतन में इस का नाम वीरेश्वर लिखा है। चक्रपाणिदत्त ने प्रीढमनोरमाखरहन में 'वंटश्वर' नाम लिखा है। इसका एक हस्तलेख इिएडया श्राफिस लन्दन के पुस्तकालय में विद्यमान है, उस में 'विरेष्वर' पाठ है। सुर्चा० भाग २, प्रृष्ठ १६२ प्रन्थाङ्क ७२८।
  - ४. ग्राफ्रेक्ट ने कृष्णासूरि को शेषनारायण का पिता लिखा है वह श्रशुद्ध है, यह हम पूर्व लिख चुक हैं।

इस वंश से सम्बन्ध रखने वाली गुरु शिष्य परस्परा का एक चित्र निम्न प्रकार है—

गोपालाचार्य कृष्णाचार्य कृष्णाचार्य भ

रामचन्द्र**'** | कृष्ण

र्नृसिंह रामेर्थ्यर (वीरेश्वर )

इरिडिया आफिस लन्दन के पुस्तकालय में ग्रेष अनन्त कृत 'पदार्थ-चिन्द्रका' का संवत् १६४८ का एक हस्तलेख है। देखो ग्रन्थाङ्क २०८९। उसमें ग्रेप अनन्त अपने गुरु का नाम ग्रेपशार्ङ्गधर लिखता है। ग्रेपनारा-यण् का ग्रिष्य नागोजी पुत्र ग्रेपरामचन्द्र है, यह पूर्व लिख चुके हैं। पदार्थचन्द्रिकाकार अनन्त कौनसा है, यह अज्ञात है। इसी प्रकार ग्रेपशार्ङ्ग-धर, ग्रेपनागोजी और उसके पुत्र रामचन्द्र का नाम इस वंशावली में कहां जुड़ेगा, यह भी अज्ञात है। क्या ग्रेपनागोजी नागनाथ हो सकता है?

यह वंशिचत्र विट्ठलकृत प्रिक्रियाकौमुदी-प्रसाद तथा अन्य अनेक ग्रन्थों के आधार पर बनाया है। प्रिक्रियाकौमुदी के सम्पादक ने विट्ठलाचार्य और अनन्त को रामेश्वर के नीचे और गोपालगुरु तथा रामचन्द्र को नागनाथ के नीचे निम्न प्रकार जोडा है—

कृष्ण

रामेश्वर नागनाथ विट्ठलाचार्य गोपालगुरु | | | अनन्त रामचन्द्र

१. देखो पूर्व पृष्ठ ३७८ की टिप्पणी १।

यह संबन्ध ठीक नहीं है, क्योंकि विट्ठल लिखित गोपालगुरु पूर्विलिखित गोपालाचार्य है। संन्यास लेने पर वह गोपालगुरु नाम से प्रसिद्ध हुआ, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। प्रक्रियाप्रसाद के अन्त के छठे भ्रोंके से ज्ञात होता है कि नृसिह (प्रथम) के कई पुत्र थे, न्यून से न्यून तीन अवश्य थे, क्योंकि 'गोपालाचार्यमुख्याः प्रधितगुण्गगणस्तस्य पुत्रा अभ्यूचन्' भ्रोकांग में बहुवचन से निर्देश किया है। ज्येष्ट का नाम गोपालाचार्य और किन्छ का नाम कृष्णाचार्य था यह स्पष्ट है, परन्तु मध्यम पुत्र के नाम का उल्लेख नहीं। विट्ठल ने विट्ठलाचार्य गुरु के पुत्र अनन्त को नमस्कार किया है। इससे प्रतीत होता है कि गोपालाचार्य और कृष्णाचार्य का मध्यम सहोदर विट्ठल था। वि

#### काल

शेषवंश की वंशावली हमने उत्पर दी है, उसके अनुसार शेषनारायण शेष-कृष्ण के पुत्र वीरेश्वर का समकालिक वा उससे कुछ पूर्ववर्ती है। वीरेश्वर शिष्य विट्ठलकुत प्रक्रियाकोमुदीप्रसाद का संवत् १५२६ का एक हस्तलेख लन्दन के इण्डिया आफिस के पुस्तकालय में विद्यमान है। अतः निश्चय ही विट्ठल ने प्रक्रियाकोमुदी की टीका सं० १५३६ से पूर्व रची होगी। इसलिये वीरेश्वर का जन्म संवत् १५१० के अनन्तर नहीं हो सकता। लगभग यही काल शेषनारायण का भी समझना चाहिये।

पूर्वोद्गधृत भ्रोकों में स्मृत 'फिरिन्दराज' कौन है, यह अज्ञात है। यदि फिरिन्दराज का निश्चय हो जावे तो शेषनारायण का निश्चित काल ज्ञात हो सकता है।

सूक्तिरक्षाकर का सब से प्राचीन सं० १६७५ का हस्तलेख इण्डिया आफिस लन्दन के पुस्तकालय में है। देखो सूचीपत्र भाग १, खराड २, ग्रन्थाङ्क ५९०। बड़ोदा के हस्तलेख संग्रह में फिरदाप भट्ट के नाम से जो हस्तलेख विद्यमान है, वह अनुमानतः वि० १६ शती का प्रतीत होता है।

१. देखो, पृर्वे पृष्ठ ३७=, टि० १।

२. श्रीबिट्ठलाचार्यगुरोस्तनूजं सौजन्यभाजजितवादिराजम् । श्रनन्तसंज्ञं पदवास्य-विज्ञं प्रामाण्विज्ञं तमहं नमामि । श्रन्त का ११ वा स्ठोक ।

३. देखो, सूचीपत्र भाग २, पृष्ठ १६७ ग्रन्थाङ्क ६१६।

# ६--विब्लुमित्र (सं०१६०० से पूर्व)

विष्णुमित्र नाम के किसी वैयाकरण ने महाभाष्य पर 'च्रीरोदर' नामक टिप्पण लिखा था। इस ग्रन्थ का उल्लेख शिवरामेन्द्र सरस्वती विरचित महाभाष्यटीका अौर भट्टोजिदीचितकृत शब्दकौस्तुम में मिलता है। इन दो ग्रन्थों से अन्यत्र विष्णुमित्र अथवा चीरोदर का उल्लेख हमें नहीं मिला। अत: चीरोदर का निश्चित काल अज्ञात है।

भट्टोजिदीत्तित का काल अधिक से अधिक सं०१६०० तक है, यह हम आगे सप्रमाण दर्शावेंगे। अतः विष्णुमित्र के काल के विषय में इतना ही कहा जा सकता है कि वह सं०१६०० से पूर्ववर्ती है।

एक विष्णुनित्र ऋक्प्रातिशास्य का वृत्तिकार है। इसकी आद्य दो वर्गों की वृत्ति छप चुकी है। उप के पिता का नाम देविमत्र है। यह उच्वट से प्राचीन है। यदि यही विष्णुमित्र महाभाष्यिटिप्पण का रचियता हो तो यह ग्रन्थ बहुत प्राचीन होगा।

### १०--नीलकएठ वाजपेयी ( सं०१४७४-१६२४)

नीलकण्ठ वाजपेयी ने महाभाष्य की 'भाष्यतस्त्रविवेक' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इसका एक हस्तलेख मद्राप्त राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग २ खराड १  $\Lambda$ . पृष्ठ १६१२ ग्रन्थाङ्क १२८८ पर निर्विष्ठ है।

### परिचय

वंश—नीलकराठ वाजभेयी ने सिद्धान्तकौमुदी की 'सुखबोधिनी व्याख्या के आरम्भ में अपना परिचय इस प्रकार दिया है—

पदवाक्यप्रमाणानां पारगं विबुधोत्तमम् । रामचन्द्रमहेन्द्राख्यं पितामहमहं भजे ॥ स्राप्तेयाब्धिकलानिधिः कविबुधालंकारचृडामणिः । तातः श्रीवरदेश्वरो मखिवरो योऽयष्ट देवान् मखेः ॥ स्राध्येष्टाप्यदीक्षितार्यतनयात् तन्त्राणि काश्यां पुनः ।

 तदिदं सर्व चीरोदराख्यं त्रैलिङ्गतार्किकविष्णुप्रित्रविरचिते महाभाष्यिटिप्पंग स्पष्टम् । काशी सरस्वती भवन का हस्तलेख पत्रा ६ । २. हयवरद्स्त्रे चीरोद[र]-कारोऽप्याह । शब्दकौखुम १ । १ । ८, पृष्ठ १४४ । षड्वर्गाणि यो त्यजेष्टशिवतां प्राप नस्सोऽवतात् ॥ श्रीवाजपेयिना नीलकग्रहेन विदुषां मुदे । सिद्धान्तकोमुदीव्याख्या क्रियतं सुखबोधिनी ॥ श्रस्मदुगुरुकृतां व्याख्यां बह्नथां तत्त्वबोधिनीम् । विभाव्य तत्रानुक्तं च व्याख्यास्येऽहं यथामति ॥

इन श्लोकों से विदित होता है कि नीलकर्सठ रामचन्द्र का पौत्र और वरदेश्वर का पुत्र था। वरदेश्वर ने अप्पच्यदीक्षित के पुत्र से विद्याध्ययन किया था। नीलकर्सठ ने तत्त्वबोधिनीकार ज्ञानेन्द्र सरस्वती से विद्या पढ़ी थी।

#### काल

काशी में किंवदन्ती प्रसिद्ध है कि 'भट्टोजिदीक्षित ने स्विवरिचित सिद्धा-तिकौमुदी पर व्याख्या लिखने के लिये जानेन्द्र सरस्वती से अनेक बार प्रार्थना की, उनके अनुमत न होने पर जानेन्द्रसरस्वती को भिज्ञामिष से अपने गृह पर बुलाकर लाड़ना की। अन्त में जानेन्द्र सरस्वनी ने टीका लिखना स्वीकार किया'।' इस किंवदन्ती से विदित होता है कि भट्टोजिदीचित और जानेन्द्र सरस्वती लगभग समकालिक थे। पण्डित जगन्नाथ के पिता पेरंभट्ट ने इसी जानेन्द्र भिन्नु से वेदान्त शास्त्र पढ़ा था। इससे भी पूर्व लिखित काल की पृष्टि होती है। अतः नीलकण्ठ का काल विक्रम संवत् १५७५-१६२५ के मध्य होना चाहिये।

### अन्य व्याकर्ग ग्रन्थ

नीलकष्ठ ने व्यावरण विषयक निम्न ग्रन्थ लिखे हैं— १—पाणिनीयदीषिका २—परिभाषावृत्ति ३—सिद्धान्तकौमुदी की सुखबोधिनी टीका ४—तत्त्वबोधिनीव्यास्थान गूढार्थदीपिका । इनका वर्णन अगले अध्यायों में यथाप्रकरण किया जायगा ।

# **११—-शेषविष्णु** ( सं० १६००—१६४० ) शेषविष्णु विरचित **'महाभाष्यप्रकाशिका'** का एक हस्तलेख हमने

 यह किंवदन्ती हम ने काशी के कई प्रामािशक पिषडत महानुमावों से सुनी है । यहां पर इसका उल्लेख केवल समकािशकत्व दशाने के लिये किया है। बीकानेर के अनूप संस्कृत पुस्तकालय में देखा है। उस का ग्रन्थाङ्क ५७७४ है। यह हस्तलेख महाभाष्य के प्रारम्भिक दो आह्विकों का है। उसके प्रथमाह्विक के अन्त में निम्न पाठ उपलब्ध होता है—

इति श्रीमन्मद्वादेवसूरिसुतशेषविष्णुविरचितायां महाभाष्यप्रकाशि-कायां प्रथमाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ।

वंश--- शेषविष्णु का सम्बन्ध वैयाकरणप्रसिद्ध शेष कुल से है । इसके पिताका नाम महादेवसूरि और पितामह नाम कृष्णसूरि और प्रपितामह का नाम शेषनारायण था । देखां शेषवंश-वृद्ध पृष्ठ ३७८ ।

इस वंशपरम्परा से **ज्ञा**त होता है कि शेषविष्णु का काल लगभग सं० १६००-१६५० के मध्य रहा होगा।

# १२--शिवरामेन्द्र सरखती ( सं० १६०० के पश्चात् )

शिवरामेन्द्र सरस्वती कृत 'महाभाष्यरत्नाकर' नाझी टीका का एक हस्तलेख काशी के सरस्वती भवन पुस्तकालय में विद्यमान है। हमने इस टीका को भले प्रकार देखा है। यह ब्याख्या अत्यन्त सरल और छात्रों के लिये विशेष उपयोगी है।

ग्रन्थकार ने अपना कुछ भी परिचय नहीं दिया। आफ्रोक्ट ने अपने बृहत्सूचीपत्र में शिवरामेन्द्रकृत सिद्धान्तकोमुदी की रक्षकरटीका का उल्लेख किया है। अतः शिवरामेन्द्र सरस्वती का काल संवत् १६०० के पश्चात् है। जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के पुस्तकालय में शिवरामेन्द्र यित विरचित 'ऐएरणाविति पाणिनीयस्त्रस्य व्याख्यानम्' नाम का एक ग्रन्थ है। देखो सूचीपत्र पृष्ट ४१। सूचीपत्र के सम्पादक स्टाईन ने इस पर नोट लिखा है— "सम्पूर्णम्। विरचनकालः सं० १७०१ (?)"। यदि यह शिवरामेन्द्र वामनेन्द्रशिष्य ज्ञानेन्द्र का शिष्य हो तो इसका काल संवत् १६०० के लगभग होगा और स्टाईन का नोट चिन्त्य होगा।

# १३---प्रयागवेङ्कटाद्रि

प्रयागवेङ्कटाद्रि नाम के पण्डित ने महाभाष्य पर 'विद्वन्सुखभूषण' नाम्नी टिप्पणी लिखी है । इसका एक हस्तलेख मद्रास राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग २ खण्ड १ С, पृष्ठ २३४७ ग्रन्थाङ्क १६४१ पर निर्दिष्ट है। इसका दूसरा हस्तलेख अडियार के पुस्तकालय में है। उसका सूचीपत्र खरड २ पृष्ठ ७४ पर इस अन्य का नाम 'विद्वन्सुखमराडन' लिखा है। भूषण और मराडन पर्यायवाची हैं।

ग्रन्थकार का देश काल आदि अज्ञात है।

### १४---तिरुमल यज्वा

तिरुमल यज्वा ने महाभाष्य की 'श्र**जुपदा' नाम्नी** व्याख्या लिखी है । प**रिच**य

वंश—तिरुमल के पिता का नाम मझ्य यज्वा था। तिरुमल यज्वा अपने दर्शपौर्णुमास-भाष्य के अन्त में लिखता है—

इति श्रीमद्रायवसोमयाजिङ्गलावतंसचर्तुदशविद्यावल्लभमल्लयस्तुना तिरुमलसर्वतोमुखयाजिना महाश्राप्यस्यानुपदटीकाकृता रचितं दर्शपौर्ण-मासमन्त्रभाष्यं सम्पूर्णम् ।

तिरुमल के पिता गञ्जय यज्वा ने कैयटविरचित महाभाष्य-प्रदीप पर टिप्पणी लिखी है। उनका उल्लेख अगले अध्याय में किया जायगा। तिरुमल का काल अज्ञात है। यदि यह तिरुमल यज्वा अक्षम्अट्ट का पिता हो तो इस का काल सं० १६५० के लगभग होगा।

### १५---कुमारतातय

कुमारतातय ने महाभाष्य की कोई टीका लिखी थी, ऐसा उसके 'पारिजात नाटक' से ध्वनित होता है। यह कुमारतातय वेङ्कटार्य का पुत्र और कांची का रहने वाला था। ग्रन्थकार पारिजात नाटक के आरम्भ में अपना परिचय देता हथा लिखता है—

व्याख्याता फिल्राट्कणादकिपत्नश्रीभाष्यकारादि-ग्रन्थानां पुनरीदशां च करणे ख्यातः कृतीनामसो।

फिएराट् राब्द से पत अलि का ही ग्रहण होता है। अतः प्रतीत होता है कि कुमारतातय ने महाभाष्य की व्याख्या अवश्य लिखी थी। इसका अन्यत्र उक्लेब हमारी दृष्टि में नहीं आया। कुमारतातय का काल अज्ञात है।

१. देखो मद्रास राजकीय इस्तलेख पुस्तकालय का सूचीपत्र भाग २, खराड १. C एष्ठ २३६२. प्रन्थाङ्क १६६४।  $\qquad$  २. मद्रास रा॰ ह॰ पु॰ सूचीपत्र भाग २, खराड १. C, प्रन्थाङ्क १६७२, एष्ठ २३७६।

## १६--राजन्सिंह

आचार्य राजन्सिह कृत 'शब्दबृहती' नाम्नी महाभाष्य-व्यास्या का एक हस्तलेख मैसूर के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र पृष्ठ ३२२।

इसके विषय में हम कुछ नहीं जानते।

### १७---नारायग

नारायस्पविरचित 'महाभाष्यविवरस्' का एक हस्तलेख नयपाल दरबार के पुस्तकालय में सुरिचत है। देखो सूचीपत्र भाग २ पृष्ठ २११।

किसी नारायण ने महाभाष्यप्रदीप पर एक व्याख्या लिखी है। इस का वर्णन हम अगले अध्याय में करेंगे।

## १८—सर्वेश्वर दीवित

सर्वेश्वर दीक्षित विरचित 'महाभाष्यस्पूर्त्त' नाम्नी व्याख्या का एक हस्तलेख मैसूर राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र पृष्ठ ३१९ ग्रन्थाङ्क ४३४ पर निर्दिष्ट है। अडियार के पुस्तकालय के सूचीपत्र में इस का नाम 'महाभाष्यप्रदीपस्पूर्त्त' लिखा है। अतः यह महाभाष्य की व्याख्या है अथवा प्रदीप की, यह सन्दिग्ध है।

मैसूर राजकीय पुस्तकालय का हस्तलेख सप्तम और अष्टम अध्याय का है। अतः यह ग्रन्थ पूर्या रचा गया था, यह निर्विवाद है। इसका रचना काल अज्ञात है।

# १६-गोपालकृष्ण शास्त्री

अडियार पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग २ पृष्ठ ७४ पर गोपालकृष्ण् शास्त्री विरचित 'शाब्दिकचिन्तामिंगं' नामक महाभाष्यटीका का उल्लेख है। इसका एक हस्तलेख मद्रास राजकीय पुस्तकालय में भी है (देखो सूचीपत्र भाग १ खराड १०००, पृष्ठ २३१ ग्रन्थाङ्क १४३)। सूचीपत्र में निर्दिष्ट हस्तलेख के आद्यन्त पाठ से प्रतीत होता है कि यह भट्टोंज दीिचत विरचित शब्दकौस्तुभ के सदृश अष्टाध्यायी की स्वतन्त्र व्याख्या है। हमें इसके महाभाष्य की व्याख्या होने में सन्देह है।

गोपालकृत्य शास्त्री के पिता का नाम वैद्यनाथ और गुरु का नाम रामभद्र अध्वरी था। रामभद्र का काल विक्रम की १७ वीं शताब्दी का उत्तरार्घ है, यह हम आगे 'उत्पादि सूत्रों के वृत्तिकार' प्रकरत्य में लिखेंगे।

# २०-श्रज्ञातकर्तृक

मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग ५ खण्ड १ С. पृष्ठ ६४९९, ग्रन्थाङ्क ४४३६ पर 'महाभाष्यव्याख्या' का एक हस्तलेख निर्दिष्ट है। ग्रन्थकर्त्ता का नाम और काल अज्ञात है। उस में एक स्थान पर निम्न पाठ उपलब्ध होता है—

स्पष्टं चेदं सर्वं भाष्य इति भाष्यप्रदीपोद्योतने निरूपितमित्याहु:।

यह भाष्यप्रदीपोद्योतन नागनाथ-रचित<sup>\*</sup> है वा अन्नम्भट्ट-विरचित<sup>\*</sup> यह अज्ञात है।

हम ने इस अध्याय में अहाभाष्य के २० टीकाकारों का निरूपण किया है। अगले अध्याय में कैयटकृत महाभाष्यप्रदीप के व्याख्याकारों का वर्णन होगा।



१. इति श्री वत्सकुलतिलकवैद्यनाथसुमतिसूनोः वैयाकरणाचार्यसार्वभौमश्रीराम-भद्राध्वरिसुरुचरणुरुधितकुशलस्य गोपालकुष्णुशास्त्रिणः कृतौ शास्त्रिकचिन्तामणौ प्रथमाध्यायस्य प्रथमे पादेऽष्टममाह्निकम् । २ देखो स्त्रागे पृष्ठ ३८८, ३८६।

# बारहवां ऋध्याय

## महाभाष्यप्रदीप के व्याख्याकार

महाभाष्य की महामहोपाध्याय कैयट विरचित प्रदीप नाम्नी व्याख्या का वर्णन हम पिछले अध्याय में कर चुके हैं। यह महाभाष्यप्रदीप वैयाकरण वाङमय में विशेष महत्त्व रखता है। इसलिये अनेक विद्वानों ने महाभाष्य की व्याख्या न करके महाभाष्यप्रदीप की व्याख्या एं रची हैं। उन में से जो प्रदीपव्याख्याएं इस समय उपलब्ध वा ज्ञात हैं, उनका वर्णन हम इस अध्याय में करेंगे।

### १-चिन्तामणि (सं० १४००-१४४० ?)

चिन्तामिण नाम के किसी वैयाकरण ने महाभाष्यप्रदीप की एक संचिप्त व्याख्या लिखी है। इसका नाम है 'महाभाष्यकेयटप्रकाश'। इसका एक हस्तलेख बीकानेर के अनूप संस्कृत पुस्तकालय में विद्यमान है। उसका ग्रन्थाङ्क ५७७३ है। यह हस्तलेख आदि और अन्त में खिएडत है। इसका आरम्भ 'मुखनासिकावचनोऽनुनासिकः' (१।१।८) से होता है, और 'ऋचः परस्मिन्' (१।१।१।४७) पर समाप्त होता है।

### पश्चिय

महाभाष्यकैयटप्रकाश के प्रत्येक आह्निक के अन्त में निम्न प्रकार पाठ मिलता है—

# इति श्रीमद्गणेशांत्रिस्मरणादातसन्मतिः। गृढं प्रकाशयज्ञिन्तामणिश्चतुर्थे त्राहिके॥

चिन्तामिए नाम के अनेक विद्वान् हो चुके हैं। अतः यह ग्रन्थ किम चिन्तामिए का रचा है, यह अज्ञात है। एक चिन्तामिए शेषनृसिंह का पुत्र और प्रसिद्ध वैयाकरण शेषकृष्ण का सहोदर भ्राता है। शेषकृष्ण का वंश व्याकरण शास्त्र की प्रवीसता के लिये अत्यन्त प्रसिद्ध रहा है। शेषवंश के अनेक व्यक्तियों ने महाभाष्य तथा महाभाष्यप्रदीप पर व्याख्याएं लिखी हैं। अतः सम्भव है इस टीका का रचियता शेषकृष्ण का सहोदर शेष चिन्तामिण हो। यदि हमारा अनुमान ठीक हो तो इस का

काल संवत् १५००–१५५० के मध्य होना चाहिये, क्योंकि शेषकृष्ण विर-चित प्रक्रियाकौमुदीटीका का सं० १५१४ का एक हस्तलेख भण्डारकर रिसर्च इंस्टीट्यूट पूना के षुस्तकालय में विद्यमान है।

### २--नागनाथ (सं० १४४०)

मद्रास राजकीय संस्कृत हस्तलेख पुस्तकालय के सूचीपन, भाग २, खण्ड १  $\Lambda$ , पृष्ट ४६४८, ग्रन्थाङ्क ३१४१ पर 'महाभाष्यप्रदीपोद्योतन' का एक हस्तलेख निर्दिष्ट है। सूचीपत्र में ग्रन्थकार का नाम नहीं लिखा।

### ग्रन्थकर्त्ता का नाम

महाभाष्यप्रदीपोद्योतन के आरम्भ में निम्न श्लोक उपलब्ध होते हैं-

श्रीशेषवीरश्वरपरिङ्तेन्द्रं शेषायितं शेषवचीविशेषे । सर्वेषु तन्त्रेषु च कर्त् नृत्यं वन्दे महाभाष्यगुरुं ममाप्रथम् ॥ महाभाष्यप्रदीपस्य कृत्स्नस्योद्योतनं मया । क्रियते पदवाक्यार्थतात्पर्यस्य विवेचनात् ॥

प्रथम श्लोक में यन्थकार ने शेषवीरेश्वर को अपना गुरु और ज्येष्ठ भ्राता लिखा है। यह शेषवीरेश्वर शेषकृष्ण का पुत्र और पण्डितराज जगन्नाथ का गुरु है। विट्ठल ने प्रक्रियाकीमुदी की टीका में अपने वंशवर्णन में वीरेश्वर के लघुभ्राता का नाम नागनाथ लिखा है। इसलिये महाभाष्यप्रदीपोद्योतन के कर्त्ता का नाम नागनाथ है, यह निश्चित है। शेषवीरेश्वर और नागनाथ का काल विक्रम की सोलहवीं शताब्दी का मध्य भाग है। देखो पूर्व पृष्ठ ३७८ पर दिया वंशचित्र।

# ३-रामचन्द्र सरस्वती ( सं० १४२४-१४७४ )

रामचन्द्र सरस्वती ने महाभाष्यप्रदीप पर 'विवरण' नामी लघु व्याख्या लिखी है। इसका एक हस्तलेख मद्राप्त रा० ह० पु० के सूचीपत्र भाग ४ खगड १ ८. पृष्ठ ४७३१ ग्रथाङ्क ३८६७ पर निर्देष्ठ है, दूसरा मैसूर राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र पृष्ठ ३१९ पर उक्तिखत है।

१. देखो, सन् १६२५ में प्रकाशित सूचीपत्र एक १२, ग्रन्थाइ ३२८।

आफ्रोक्ट ने रामचन्द्र का दूसरा नाम सत्यानन्द लिखा है। यदि यह ठीक हो तो रामचन्द्र सरस्वती ईश्वरानन्द सरस्वती का गुरु होगा। ईश्वरा-नन्दिवरिचत 'बृहत् महाभाष्यप्रदीपिववरिषा' का एक हस्तलेख जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के पुस्तकालय में है। उसके सूचीपत्र पृष्ठ ४२ में लेखन काल १६०३ लिखा है।

भट्टोजिदीचित ने शब्दकौस्तुम १।१।४७ में कैयट लघुविवरण का उल्लेख किया है। इस के साथ ही बृहद्विवरण का भी वर्णन है। इस से विदित होता है कि रामचन्द्रसरस्वती का काल वि० सं० १५२५-१५७५ तक रहा होगा।

# ४-ईश्वरानन्द सरखती (सं० १४३४-१४७४)

ईश्वरानन्द ने कैयट के ग्रन्थ पर महाभाष्यप्रदीपिववरण नाम्नी बृहती टीका लिखी है। ग्रन्थकार अपने गुरु का नाम सत्यानन्द सरस्वती लिखता है। आफ़ क्ट के मतानुसार सत्यानन्द रामचन्द्र का ही नामान्तर है। इसके दो हस्तलेख मद्रास राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान हैं। देखो सूचीपत्र भाग ४:खगड १. С. पृष्ठ ५७२९, ५७५० ग्रन्थाङ्क २८६६, ३८९४। एक हस्तलेख जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के पुस्तकालय में भी है।

#### काल

जम्मू के हस्तलेख के अन्त में लेखन काल १६०३ लिखा है। इससे इतना निश्चित है कि ईश्वरानन्द का काल सं० १६०३ से पूर्व है। भट्टोजि-दीचित ने शब्दकौरतुम १।१।४७ में कैयटबृहद्विवरण को उद्ग्युत किया है। अतः इस का काल १५३५-१५७५ तक मानना युक्त है।

### ५-श्रनमभट्ट (सं० १६४०--१७००)

अन्नम्भट्ट ने प्रदीप की 'प्रदीपोद्योतन' नाम्नी व्याख्या लिखी है। महाभाष्यप्रदीपोद्योतन के हस्तलेख मद्रास और अडियार के पुस्तकालयों में विद्यमान हैं। इस का प्रथमाध्याय का प्रथम पाद दो भागों में छप चुका है।

# परिचय

अन्नम्भट्ट के पिता का नाम अद्बेतिविद्याचार्य तिरुमल था। राघव

१. कैयरलधुविवरणकारादयोऽध्येवम् । बृहद्विवरणकारास्तुः । श्रचः परस्मिन् सुत्रे १ । १ । ५७, पृष्ठ २६० ।

सोमयाजी के वंश में इसका जन्म हुआ था। यह तैल क्न देश का रहने वाला था। अन्नम्भट्ट ने काशी में जाकर विद्याध्ययन किया था, इसकी सूचना 'काशीगमनमात्रेण नान्नम्भट्टायते द्विजः' लोकोक्ति से मिलती है।

अन्नम्भट्ट के प्रदीपोद्योतन के प्रत्येक आह्निक के अन्त में निम्न पाठ उपलब्ध होता है—

इति श्रीमहामहोपाध्यायाद्वैतविद्याचार्यराघवसोमयाजिकुत्वावतंस-श्रीतिरुमलाचार्यस्य सूनोरन्नम्भट्टस्य कृतौ महाभाष्यप्रदीपोद्योतनेःः।

#### काल

पं॰ कृष्णमाचार्य ने अपने 'हिस्ट्री आफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर' ( पृष्ठ ६५४ ) में अन्नम्भट्ट को शेववीरेश्वर का शिष्य लिखा है। यदि यह ठीक हो तो अन्नम्भट्ट का काल विक्रम की १६ वीं गताब्दी का उत्तरार्ध होगा।

# ञ्च प्रसिद्ध ग्रन्थ

अन्नम्भट्टिवरचित मीमांसान्यायसुधा की राखकोजजीवनी टीका, ब्रह्मसूत्र व्याख्या, अष्टाध्यायी की मिताक्षरावृत्ति, मख्यालोक की सिद्धा जनटीका और तर्कसंग्रह आदि ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। अष्टाध्यायी की मिताक्षरा वृत्ति का वर्णन 'अष्टाध्यायी के वृत्तिकार' प्रकरण में किया जायगा।

# ६-नारायग शास्त्री (सं०१७२०-१७६०)

नारायण शास्त्री कृत महाभाष्यप्रदीप की व्याख्या का एक हस्तलेख मद्रास के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखों सूचीपत्र भाग १, खण्ड १  $\Lambda$ , पृष्ठ ५७, ग्रन्थाङ्क ९।

### परिचय

वंश — नारायरा शास्त्री के माता पिता का नाम अज्ञात है। इसकी एक कन्या थी, उसका विवाह नल्ला दीक्षित के पुत्र नारायरा दीचित के साथ हुआ था। इनका पुत्र रङ्गनाथ यज्वा था। इसने हरदत्तविरचित पदम अरी की व्याख्या रची थी।

गुरु—नारायण शास्त्री कृत प्रदीपव्याख्या का जो हस्तलेख मद्रास के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है, उसके प्रथमाध्याय के प्रथमपाद के अन्त में निम्न लेख है—

## इति श्रीमहामहोपाध्यायायधर्मराजयज्वशिष्यशास्त्रिनारायग्कृतौ कैयटव्याख्यायां प्रथमाध्याये प्रथमे पादे प्रथमाह्निकम् ।

यह धर्मराजयज्वा कौिएडन्य गोत्रज नक्षा दीन्नित का भाई और नारायण दीक्षित का पुत्र है। यज्वा वा दीक्षित वंश के अनेक व्यक्तियों ने व्याकरण के अनेक ग्रन्थ लिखे हैं। इस वंश के कई व्यक्तियों का उल्लेख इस इतिहास में होगा। अत: हम अनेक ग्रन्थों के आधार पर इस वंश का चित्र नीचे देते हैं। वह उनके काल ज्ञान में सहायक होगा।

त्रिवेदी नारायण दीचित

नला दीचित के पौत्र रामभद्र यज्वा ने उत्पादिवृत्ति और परिभाषावृत्ति की व्याख्या में अपने को तश्जीर के राजा शाहजी का समकालिक कहा है। शाहजी के राज्य का आरम्भ सं० १७४४ से माना जाता है। अतः नारायण शास्त्री का काल लगभग १७१०-१७६० मानना उचित होगा।

काल

# नागेश भट्ट ( सं० १७३०—१८१०)

नागेश भट्ट ने कैयटविरचित महभाष्यप्रदीप की 'उद्योत' अपरनाम 'विवरण्' नाम्नी प्रौढ़ व्याख्या लिखी है।

१. कुरपुरवामी ने रामभद्र के श्वसुर का नाम नीलकरठ मखीन्द्र लिखा है। द्र॰ सं॰ का संचिप्त इतिहास, पृष्ठ २१२। २. इस के पति का नाम रक्तागिरि था।

३. रामभद्र का शिष्य स्वरसिद्धान्तमक्करी का कर्त्ता है।

### परिचय

वंश — नागेश भट्ट महाराष्ट्रीय बाह्मण था। इसका दूसरा नाम नागोजी भट्ट था। नागोजी भट्ट के पिता का नाम शिव भट्ट और माता का नाम सतीदेवी था। लघुशब्देन्दुशेखर के अन्तिम श्लोक से विदित होता है कि नागेश के कोई संतान न थी।

गुरु स्रोर शिष्य—नागेश ने भट्टोजिदीक्षित के पौत्र हरिदीित्तत से व्याकरण्यास्त्र का अध्ययन किया था। वैद्यनाथ पायगुग्र नागेशभट्ट का प्रधान शिष्य था। नागेशभट्ट की गुरुशिष्य-परम्परा इस प्रकार है—



वैद्यनाथ | सन्तदेव बालशंमि

पारिष्ठत्य—नागेश व्याकरण, साहित्य, अलंकार, धर्मशास्त्र, सांख्य, योग, पूर्वोत्तर मीमांसा और ज्योतिप आदि अनेक विषयों का प्रकारा परिष्ठत था। वैयाकरण निकाय में भर्नु हिर के पश्चात् यही एक प्रामाणिक व्यक्ति माना जाता है। काशी के वैयाकरणों में किंवदन्ती है कि नागेश भट्ट ने महाभाष्य का १८ वार गुरुमुख से अध्ययन किया था। आधुनिक वैयाकरणों में नागेशविरचित महाभाष्यप्रदीपोद्योत, लघुशब्देन्दुशेखर और परिभाषेन्दुशेखर ग्रन्थ अत्यन्त प्रामाणिक माने जाते हैं।

१. इति श्रीमदुपाध्यायोपनामकशिवमहसुतसतीगर्भजनागेशभद्रविरचितलघुशब्देन्दु-शेखरे .....। २. शब्देन्दुशेखरः पुत्रो मञ्जूषा चैव कन्यका । स्वमती सम्यगुपाच शिवयोरपितौ मया ॥ ३. श्राफ्रेक्ट ने इसे भट्टोजि दीवित का पुत्र लिखा है । बृहत्सुचीपत्र भाग १, पृष्ठ ५२५ । ४. यह वैद्यनाथ का पुत्र है । देखो एतत्कृत धर्मशास्त्रसंग्रह का प्रारम्भ ।

नागेश ने महाभाष्यप्रदीपोद्योत को लघुमञ्जूषा' और शब्देन्द्र-शेखर' में उद्गृष्टत किया है। ऋाम एकान्तर सूत्र के शब्देन्द्रशंखर में उद्योत भी उद्गृष्टत है। अतः सम्भव है दोनों की रचना साथ साथ हुई हो।

सहायक--प्रयाग समीपस्थ शृङ्गवेरपुर का राजा रामसिंह नागेश का वृक्तिदाता था।

#### काल

नागेश भट्ट कब से कब तक जीवित रहा, यह अज्ञात है। अनुश्रृति है कि सं० १७७२ में जयपुराधीश ने जो अश्वमेध यज्ञ किया था, उसमें उसने नागेशभट्ट को भी निमन्त्रित किया था, परन्तु नागेश ने संन्यासी हो जाने अथवा चेत्रनिवासत्रत के कार एा वह निमन्त्रएा स्वीकार नहीं किया। भानुदत्तकृत रसमश्जरी पर नागेश भट्ट की एक टीका है। इस टीका का एक हस्तलेख इिएडया आफिस लन्दन के पुस्तकालय में विद्यमान है। उस का लेखनकाल संवत् १७६९ है। देखो ग्रन्थाङ्क १२२२। वैद्यनाथ पायगुएड का पुत्र वालशर्मा नागेश भट्ट का शिष्य था। उसने वर्मशास्त्री मन्नुदेव की सहायता और हेनरी टामस कोल कि की आज्ञा से 'धर्मशास्त्रसंग्रह' ग्रन्थ रचाथा। कोल कि सन् १७८२। स्वर्थ अर्थात् वि० सं० १८४०-१८७२ तक भारतवर्ष में रहा था। अतः नागेश भट्ट सं० १७३० से १८१० के मध्य जीवित रहा होगा।

इससे अधिक हम नागेश भट्ट के विषय में कुछ नहीं जानते। यह कितने दु:ख की बात है कि हम लगभग २०० वर्ष पूर्ववर्ती प्रकारड परिडत नागेश भट्ट के इतिवृत्त से भी सर्वथा अपरिचित हैं।

१. ऋधिकं मञ्जूषायां द्रष्टव्यम् । प्रदीपोद्योत ४ । ३ । १०१ ॥

२. शब्देन्दुशेखरे निरूपितमस्माभिः। प्रशीपोद्योत २।१। २२ ॥ निर्णैयसगर संस्क∘ पृष्ठ २६⊏। ३. प्ह्युतो नैवेति भाष्यप्रदीपयोद्योते निरूपितम्। भाग २ पृष्ठ ११०⊏।

४. देखो धर्मशास्त्रसंग्रह का इधिडया त्र्राफिस का हस्तलेख, ग्रन्थाइ १५०७ का प्रारम्भिक भाग। ५. सरखती जुलाई १६१४, पृष्ठ ४००।

#### ऋन्य व्याकरण ग्रन्थ

नागेश ने महाभाष्यप्रदीपोद्योत के अतिरिक्त व्याकरण के निम्न ग्रन्थ रचे हैं—

१. लघुशब्देन्दुशेखर

४. लघुमञ्जूषा

२. बृहच्छब्देन्दुशेखर

४. परमलघुमञ्जूषा

३. परिभाषेन्दशेखर

६. स्फोटवाद

### ७. महाभाष्यप्रत्याख्यानसंग्रह'

इनका वर्णन इस इतिहास में यथाप्रकरण किया जायगा। नागेश ने व्याकरण के अतिरिक्त धर्मशास्त्र, दर्शन, ज्योतिष और अलंकार आदि अनेक विषयों पर ग्रन्थ रचे हैं।

# उद्योता्च्याक्याकार-वैद्यनाथ पायगुगड ( सं० १७४०-१८०० )

नागेश भट्ट के प्रमुख शिष्य वैद्यनाथ पायगुग्रड ने महाभाष्यप्रदीपोद्योत की 'छाया' नाम्नी व्याख्या लिखी है । यह व्याख्या केवल नवाहिक पर उपलब्ध होती है। इसका कुछ अंश पं० शिवदत्त शर्मा ने निर्णयसागर यन्त्रालय बम्बई से प्रकाशित महाभाष्य के प्रथम भाग में छापा है।

वैद्यनाथ का पुत्र बालशर्मा और मन्तुदेव था। बालशर्मा ने कोल हुक साहब की आज्ञा तथा धर्मशास्त्री मन्तुदेव और महादेव की सहायता से 'धर्मशाश्चसंग्रह' रचा था। बालशर्मा नागेश का शिष्य और कोल हुक से लब्धजीविक था, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

अब हम महाभाष्यप्रदीप के उन टीकाकारों का उल्लेख करते हैं, जिन का निश्चित काल हमें ज्ञात नहीं है।

### ८--मल्लय यज्वा

मक्सय यज्वा ने कैयटविरचित महाभाष्यप्रदीप पर एक टिप्पग्गी लिखी

 इस का एक हस्तलेख काशी के सरस्वती भवन के पुस्तकालय में है, उस की हमारे पास भी है। अब यह काशी की 'सारस्वती सुषमा' में छुप चुका है। भी। इस की सूचना मह्हय यज्वा के पुत्र तिरुमल यज्वा ने अपनी 'दर्श-पौर्णमासमन्त्रभाष्य' के आरम्भ में दी है। उस का लेख इस प्रकार है—

> चतुर्दशसु विद्यासु वक्कभं पितरं गुरुम् । वन्दे कूष्माएडदातारं मक्कययज्वानमन्वहम् । पितामहस्तु यस्येदं मन्त्रभाष्यं चकार च । श्रीकृष्णाभ्युदयं काव्यमनुवादं गुरोमेतं ।। यत्पित्रा तु कृता टीका मएयालोकस्य धीमता। तथा तस्वविवेकस्य कैयटस्यापि टिप्पणी ।

देखो, मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय का मूचीपत्र भाग २ खराड १ C, पृष्ठ २३६२, ग्रन्थाङ्क १६६४ ।

मलय यज्वा के पुत्र तिरुमल यज्वा ने महाभाष्य की व्याख्या लिखी थी। इसका वर्णन हम पिछले अध्याय में पृष्ठ ३५४ पर कर चुके।

### ६---रामसेवक

रामसेवक नाम के किसी विद्वात् ने 'महाभाष्यप्रदीपव्याख्या' की रचना की थी। इस का एक हस्तलेख अडियार के पुस्तकालय में है। देखो सूचीपत्र भाग २ पृष्ट ७३।

रामसेवक के पिता का नाम देवीदत्त था। रामसेवक के पुत्र कृष्णमित्र ने भट्टोजिदीचितविरचित शब्दकौस्तुभ की 'भावप्रदीप' और सिद्धान्तकौमुदी की 'रत्नार्ण्य' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इन का वर्णन यथास्थान आगे किया जायगा। रामसेवक का काल सम्भवत: वि० सं० १६५०—१७०० के मध्य होगा।

# १०---प्रवर्तकोपाध्याय

प्रवर्तकोपाध्याय-विरचित 'महाभाष्यप्रदीपप्रकाशिका' के अनेक हस्तलेख मद्रास, अडियार, मैसूर और ट्रिवेण्ड्म् के पुस्तकालयों में विद्य-मान हैं। कहीं कहीं इस ग्रन्थ का नाम 'महाभाष्यप्रदीपप्रकाश'भी लिखा है। प्रवर्तकोपाध्याय का उल्लेख हमारी दृष्टि में अन्यत्र नहीं भ्राया । इस का काल तथा इतिवृत्त अज्ञात है।

# ११--- आदेभ (१)

आदेत्र (?) नाम के किसी वैयाकरण ने 'महाभाष्यप्रदीपस्फूर्त्ति' संज्ञक ग्रन्थ लिखा है। इस के पिता का नाम वेङ्कट अतिरात्राप्तोर्यामयाजी है। इस ग्रन्थ के तीन हस्तलेख मद्रास राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग ३ पृष्ट ९३२–९३४, ग्रन्थाङ्क १३०५–१३०७ पर निर्दिष्ट हैं।

### १२--नारायग

किसी नारायण्विरचित 'महाभाष्यप्रदीपविवरण' के कई हस्तलेख विभिन्न पुस्तकालयों में मंृहीत हैं। देखों, मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय सूचीपत्र भाग ४ खगड़ १ A. पृष्ठ ४३०२ ग्रन्थाङ्क १९६६, कलकत्ता संस्कृत कालेज पुस्तकालय सूचीपत्र भाग ८, ग्रन्थाङ्क ७४ और लाहौर डी० ए० वी० कालेज लालचन्द पुस्तकालय संख्या ३८१७।

वैयाकरणिनकाय में नारायण नामा अनेक विद्वान् प्रसिद्ध हैं। प्रदीपविवरणकार कौन सा नारायण है, यह अज्ञात है। क्या यह पूर्वोक्तिवत (पृष्ट ३९०) नारायण नास्त्री हो सकता है?

# १३--सर्वेश्वर सोमयाजी

सर्वेश्वर सोमयाजी विरचित 'महाभाष्यप्रदीपस्फूर्ति' का एक हस्तलेख अडियार पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग २ पृष्ठ ७३ पर निर्दिष्ट है।

# १४--इरिराम

आफ़्रेक्ट ने अपने बृहत् सूचीपत्र में हरिरामकृत 'महभाष्यप्रदीप-च्याख्या' का उल्लेख किया है। हमारी दृष्टि में इस का उल्लेख अन्यत्र नहीं आया।

# १५-ऋज्ञातकर्वक

दयानन्द एङ्गलो वैदिक कालेज लाहौर के लालचन्द पुस्तकालय में एक 'प्रदीपच्याख्या' ग्रन्थ विद्यमान है। इस का ग्रन्थाङ्क ६६०६ है। इस ग्रन्थ के कर्त्ता का नाम अज्ञात है।

इस अध्याय में कैयट विरिचत महाभाष्यप्रदीप के पन्द्रह टीकाकारों का संचिप्त वर्णन किया है। इस प्रकार हमने ११ वें और १२ वें अध्याय में महाभाष्य, और उसकी टीका-प्रटीकाओं पर लिखने वाले ४० वैयाकरणों का वर्णन किया है। अगले अध्याय में अनुपदकार और पदशेषकार नामक वैयाकरणों का उल्लेख होगा।



# तेरहवां ऋध्याय

# श्रनुपदकार श्रीर पदशेषकार

व्याकरण के वाङ्मय में अनुपदकार और पदशेषकार नामक वैया-कराणों का उल्लेख मिलता है। अनेक ग्रन्थकार पदकार के नाम से पात जल महाभाष्य के उद्धरण उद्देश्वत करते हैं। तत्वनुसार पतज्जिल का पदकार नामान्तर होने से स्पष्ट है कि महाभाष्य का एक नाम "पद" भी था। शिशुपालवध के "श्रमुत्स्ज्ञपदन्यासां" श्लोक की व्याख्या में वक्लभदेव भी "पद" शब्द का अर्थ 'पदं शेषाहिविरचितं भाष्यम्" करता है। इससे स्पष्ट है कि अनुपदकार का अर्थ अनुपत्महाभाष्य के अनन्तर रचे गये ग्रन्थ का रचियता और पदशेषकार का अर्थ पदशेप=महाभाष्य से बचे हुए विषय के प्रतिपादन करने वाले ग्रन्थ का रचियता है। इसीलिये इन का वर्णन हम महाभाष्य और उस पर रची गई व्याख्याओं के अनन्तर करते हैं।

### **अनुपदकार**

श्रमुपदकार का श्रर्थ---अनुपदकार का अर्थ है 'अनुपद' का रचयिता।

श्रातुपद — चरणव्यूह यजुर्वेद खराड में एक अनुपद उपाङ्गों में गिना गया है। अनुपद नाम का सामवेद का एक सूत्र ग्रन्थ भी है।

अनुपदकार का निर्देश — धूर्तस्वामी ने आपस्तम्ब श्रौत ११।१। २ के भाष्य में अनुपदकार का उल्लेख किया है। यह वैदिक ग्रन्थकार है। रामाराडार ने आपस्तम्ब श्रौत ११।९।२ की टीका में अनुपदकार को छान्दोग्य षडिविश ब्राह्मण का व्याख्याता कहा है। ध

**व्याकरण वाङ्मय में अनुपदकार**—व्याकरण वाङ्मय में भी अनुपदकार का निर्देश अनेक स्थानों पर उपलब्ध होता है। यथा—

१. देखो पूर्वं पृष्ठ ३१३ । २. २ । ११२ ॥ ३. तुलना करो — पदशेषो ग्रन्थविशेषः । पदमञ्जरी ७ । २ । ५८ ॥ ४. तुलना करो — अनुन्यास पद । तया देखो अगले पृष्ठ का विवरत्य । ५. ऋनुपदकारस्य तूर्ध्व- बाहुना … ॥ ६. ऋनुपदकारः छान्दोभ्यवह्विश्वाक्याख्याता … ॥

मैत्रेय रिज्ञत विरिचित न्यासव्याख्या तन्त्रप्रदीप और शरग्रदेव रिचत दुर्घटवृत्ति में 'अनुपदकार' के नाम से व्याकरग् विषयक दो उद्धरण उपलब्ध होते हैं। यथा—

१—पवं च युवानमास्यत् अचीकलदित्यादिप्रयोगोऽनुपदकारेण नेष्यत इति लद्यते।'

२-- प्रेन्वनिमिति श्रनुपदकारेणानुम उदाहरणमुपन्यस्तम्।

सम्भवतः ये उद्धरण यथाकम अष्टाध्यायी ७।४।१ तथा ८।४।२ के ग्रन्थ से उद्दशृत किये गये हैं। इन से इतना स्पष्ट है कि अनुपद नामक कोई ग्रन्थ सम्पूर्ण अष्टाध्यायी पर रचा गया था।

संचिप्तसार व्याकरण की वृत्ति और गोयीचन्द्र कृत व्याख्या में निर्दिष्ट अनुपदकार के चार मत निम्न प्रकार हैं 3—

१--शषसे वर्गाद्यात्तद् द्वितीय इत्यनुपदकारः । सन्धिपाद ।

२—पवमानोऽवर्तमानकाले, यज्ञमानोऽवर्तमानकालेऽकत्रचें किया-फलेऽपीत्यनुपदकार इति । 'लङ्लुङ्वत्'० सूत्र वृत्ति में ।

३—जयादित्यादीनां तु व्यवस्थया यद्यप्येनिब्छुत इति लक्ष्यते ऋत्येनिदितिच, तथापि न तिदिहेष्ट भाष्यानुपदकारादीनां मतेनिबरोधात्। 'द्वितीया टौसन्तस्य समासे' सूत्रवृत्ति की गीयीचन्द्र की व्याख्या।

४—युवाखितिस्त्रे युवजरिन्निति भाष्ये नोदाहृतम् । श्रतुपदकारेण् पुनरेतिन्निश्चितमेव । 'जरतपित्ति । भूत्रवृत्ति की गोयीचन्द्र की व्यास्या ।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि 'श्चनुपद' ग्रन्थ सम्पूर्ण अष्टाध्यायी पर था। यह सम्प्रति अप्राक्ष है।

व्याकरण के वाङ्मय में जिनेन्द्रबुद्धिविरचित न्यास अपरनाम काशिका-विवरणपिञ्जका के अनन्तर इन्दुमित्र नामक वैयाकरण ने काशिका की ''अनुन्यास'' नामक एक व्याख्या लिखी थी। इस के उद्धरण अनेक

१. भारतकोेमुदी भाग २, पृष्ठ ८६४। २. दुर्घटवृत्ति पृष्ठ १२६।

३. मञ्जूषा पत्रिका वर्ष ५, ग्रंक ८, पृष्ठ २४६।

प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। अनुन्यास पद से तुलना करने पर स्पष्ट विदित होता है कि अनुपद संज्ञक ग्रन्थ पद=महाभाष्य के अनु=पश्चात् लिखा गया है। इस अनुपद ग्रन्थ के रचयिता का नाम और काल अज्ञात है।

### पदशेषकार

पदशेपकार के नाम से व्याकरणविषयक कुछ उद्धरण काशिकावृत्ति, माधवीया धातुवृत्ति और पुरुषोत्तमदेवविरचित महाभाष्यलघुवृत्ति की "भाष्यव्याख्याप्रपश्च" नाम्नी टीका में उपलब्ध होते हैं। यथा—

१—पदशेषकारस्य पुनिरिदं दर्शनम्-गम्युपलज्ञणार्थं परस्मैपद-ब्रहणम्, परस्मेपदेषु यो गमिरुपलज्ञितस्तस्मात् सकारादेरार्धधातुकस्येड् भवति।

२—न्नात एव भाष्यवार्तिकधिरोधात् 'गमेरिट्' इत्यत्र परस्मै-पदग्रहण् गम्युपलणार्थम्, परमैपदेषु यो निर्दिष्ट इति पदशेपकार³-दर्शनमुपेद्यम्। <sup>४</sup>

३-पदशेषकारस्तु शब्दाध्याहारं शेषमिति वदति।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि पदशेष नामक कोई ग्रन्थ अष्टाध्यायी पर लिखा गया था। पदशेष नाम से यह भी विदित होता है कि यह ग्रन्थ पद=महाभाष्य के अनन्तर रचा गया था।

पदशेषकार का सब से पुराना उद्धरण अभी तक काशिकावृत्ति में मिला है। तदनुसार यह ग्रन्थ विक्रम की ७ वीं शताब्दी से पूर्ववर्ती है, कवल इतना ही कहा जा सकता है। ग्रन्थकार का नाम अज्ञात है।

हम पूर्व पृष्ठ ३१४ पर लिख आए हैं कि अनुपदकार और पदशेषकार दोनों एक हैं, परन्तु अब हमें इन के एक होने में कुछ सन्देह हो गया है।

अब हम अगले अध्याय में अष्टाध्यायी के वृत्तिकारों का वर्णन करेंगे।

- १. देखो काशिकावृत्ति के व्याख्याकार नामक १५ वां श्रध्याय ।
- २. काशिका ७ । २ । ५६॥ ३. पृष्ठ ३७६ की टि०१।
- ४, गम घातु, प्रष्ठ १६२। ५. देखो, इ० हि० कार्टली सेप्टेम्बर १६४३, पृष्ठ २०७। तथा पूर्व पृष्ठ ३७५।

# चौदहवां ऋध्याय

## श्रष्टाध्यायी के वृत्तिकार

सूत्र ग्रन्थों की रचना में अत्यन्त लाघव से कार्य लिया जाता है। वे विशिष्ट अर्थों के संकेतमात्र होते हैं। इसीलिए प्राचीन ग्रन्थकार सूत्र शब्द का अर्थ सूचनात् सूत्रम् कहते हैं। विस्तृत अर्थों की सूचना देने वाले संकेतमात्र सूत्रों का आभेप्राय हृदयंगम करने वा कराने के लिए व्याख्यान ग्रन्थों की आवश्यकता होती है। महाभाष्यकार पत अलि ने इस प्रकार के व्याख्यान ग्रन्थों का स्वरूप निम्न शब्दों में प्रकट किया है—

न केवलं चर्चापदानि व्याख्यानम्—वृद्धिः त्रात् ऐज् इति । किं तर्हि १ 'उदाहरणम्, प्रत्युदाहरणम्, वाक्याध्याहारः' इत्येतत् समुदितं व्याख्यानं भवति ।

अर्थात्—व्याख्यान में पदच्छेद, वाक्याध्याहार (पूर्वप्रकरणस्थ पदों की अनुवृत्ति वा सूत्रबाह्य पद का योग) उदाहरण और प्रत्युदाहरण होने चाहिएं।

पञ्चधा व्याख्यान—वैयाकरणो में एक श्लोक प्रसिद्ध है—

पदच्छेदः पदार्थोक्तिर्विग्रहो वाक्ययोजना । पूर्वपत्तसमाधानं व्याख्यानं पञ्चलक्षणम् ॥

अथित्—पदच्छेद, पदों का अर्थ, समस्तपदों का विग्रह, वाक्ययोजना, पूर्वपत्त और समावान ये पांच व्याख्यान के अवयव हैं।

इन दोनों वचनों से स्पष्ट है कि सूत्रग्रन्थों के प्रारम्भिक व्याख्यानों में पदच्छेद, पदार्थ, समास-विग्रह, अनुवृत्ति, वाक्ययोजना=अर्थ, उदाहरण, प्रत्युदाहण, पूर्वपत्त और समायान ये श्रंश प्रायः रहा करते थे। इसी प्रकार के लघु व्याख्यान रूप ग्रन्थ 'वृत्ति' शब्द से व्यवहृत होते हैं।

- इसी लच्च्या को किसी ने विस्तार से इस प्रकार कहा है—लचूिन स्वितार्थीन स्वल्याच्ररपदानि च । सर्वतः सारम्तानि स्वाप्याहुर्मनीषिणः । मामती (वेदान्त १ । १ । १ ) में उद्धृत ।
  - २. महाभाष्य १। १। श्रा० १॥
- ३. भाषावृत्ति की सष्टिधर विरचित विवृति में ( भाषावृत्ति के प्रारम्भ में पृष्ठ १६ पर )।

पाणिनीय अष्टाध्यायी पर प्राचीन अर्वाचीन अनेक आचार्यों ने वृत्तियां लिखी हैं। पत अलि-विरचित महाभाष्य के अवलोकन से विदित होता है कि उससे पूर्व अष्टाध्यायी पर अनेक वृत्तियों की रचना हो चुकी थी। महाभाष्य १।१। ५६ में लिखा है—

यत्तदस्य योगस्य मूर्धाभिषिक्तमुदाहरगं तदिष संगृहीतं भवति ? कि पुनस्तत् ? पट्ट्या मृदुव्येति ।

इस पर कैयट लिखता है—मूर्धाभिषिक्तमिति—सर्ववृत्तिष्दाह-तत्वात्।

पतं जिल ने अष्टाध्यायी १।२।१ के भाष्य में उक्त सूत्र के चार विभिन्न सूत्रार्थ दर्शाये हैं। ये सूत्रार्थ पतं जिल के स्वकल्पना प्रसूत नहीं हैं। निश्चय ही इन सूत्रार्थों का निर्देश पतं जिल ने प्राचीन वृत्तियां के आधार पर किया होगा। व

महाभाष्य के अध्ययन य साष्ट विदित होता है कि महाभाष्य की रचना से पूर्व अष्टाध्यायी की न्यून मे न्यून ४, ५ वृत्तियां अवश्य बन चुकी थीं। महाभाष्य के अनन्तर भी अनेक वैयाकरणों ने अष्टाध्यायी की वृत्तियां लिखी हैं।

महाभाष्य से अर्वाचीन अष्टाध्यायों की जितनी वृत्तियां लिखी गई, उनका मुख्य आधार पात अल महाभाष्य है। पत अलि ने पाणिनीयाष्ट्रक की निर्दोषता सिद्ध करने के लिये जिस प्रकार अनेक सूत्रों वा सूत्रांशों का पिर्ष्कार दर्शाया, उसी प्रकार उसने कितपय सूत्रोंकी वृत्तियों का भी पिर्ष्कार किया। अतः महाभाष्य से उत्तरकालीन वृत्तियों से पाणिनीय सूत्रों की उन प्राचीन सूत्रवृत्तियों का परिज्ञान नहीं होता, जिन के आधार पर महाभाष्य की रचना हुई। इस कारण प्राचीन वृत्तियों के आधार पर लिखे

१. गाङ्कुटादिभ्यः परोऽञ्ज्ञित् प्रस्थयः इस्तंज्ञकङकार इस्यर्थः । द्र० उद्योत । गाङकुटादिभ्यः परो योऽञ्ज्ञित् प्रस्थयः स ङिद् भवित ङकार इत्संज्ञकस्तस्य भवतीस्यर्थः । द्र० प्रदीप । संज्ञाकरण् तर्होदं, गाङ्कुटादिभ्योऽञ्ज्ञित् प्रस्थयो ङित्संज्ञो भवित । महाभाष्य । तद्वदितिदेशस्त्रह्ययम्—गाङ्कुटादिभ्योऽञ्ज्ञित् ङिद्वद् भवित । महाभाष्य ।

२. देखो श्रोरियगटल कालेज मेराजीन लाहौर, नवम्बर सन् १६३६ के श्रंक में मेरा ''श्रष्टाय्यायी की महाभाष्य से प्राचीन वृत्तियों का स्वरूप'' शीर्षक लेख।

महाभाष्य के अनेक पाठ अर्वाचीन वृत्तियों के अनुसार असंबद्ध उन्मत्त-प्रलापवत् प्रतीत होते हैं। यथा—

अष्टाध्यायो के "कष्टाय कमणे" (३।१।१४) सूत्र की वृत्ति काशिका में "कप्टशन्दाचतुर्थीसमधांत् कमणेऽथेंऽनाजेंव क्याङ् प्रत्ययो भवति" लिखी है। जिस छात्र ने यह वृत्ति पढ़ी है उसे इस सूत्र के महाभाष्य की "कप्टायेति कि निपान्यते ? कप्टशन्दाचतुर्थीसमधांत् कमणेऽनाजेंव क्याङ् निपान्यते" पङ्क्ति देख कर आश्चर्य होगा कि इस सूत्र में निपातन का कोई प्रसङ्ग ही नहीं, फिर महाभाष्यकार ने निपातनविषयक आशङ्का क्यों उठाई ? इसलिये महाभाष्य का अध्ययन करते समय इस वात का ध्यान अवश्य रखना चाहिये।

अष्टाध्यायी पर रची गई महाभाष्य से प्राचीन और अर्वाचीन वृत्तियों में से जितनी वृत्तियों का ज्ञान हमें हो सका, उन का संचेप से वर्णन करते हैं—

## १--पाणिनि (२६०० वि० पू०)

पासिनि ने स्वोपज्ञ अकालक व्याकरसा का स्वयं अनेक वार प्रवचन किया था। महाभाष्य १।४।१ में लिखा है—

१—कथं त्वेतत् सूत्रं पठितव्यम् । किमाकडारादेका संद्वा, त्राहो-स्वित् प्राक्कडारात् परं कार्यमिति । कुतः पुनरयं सन्देहः १ उभयथा द्याचार्येण शिष्याः सूत्रं प्रतिपादिताः केचिदाकडारादेका संद्वेति, केचित् प्राक्कडारात् परं कार्यमिति ।

२-- काशिका ४।१।११४ में लिखा है-

शुङ्गाशब्दं स्त्रीतिङ्गमन्ये परुन्ति ततो ढकं प्रत्युदाहरन्ति शौङ्गेय इति । द्वयमिष चैतत् प्रमाणसुभयधासुत्रप्रणयनात् ।

३—काशिका ६।२।१०४ में उदाहरण दिये हैं—''पूर्वपाणिनीयाः, ऋपरपाणिनीयाः। इन से पाणिनि के शिष्यों के दो विभाग दर्शाए हैं।

इन उपर्युक्त वचनों से स्पष्ट है कि सूत्रकार ने अपने सूत्रों का स्वयं अनेकघा प्रवचन किया था। सूत्रप्रवचन काल में सूत्रों की वृत्ति, उदाहरण्, प्रत्युदाहरण् दर्शाना आवश्यक है, क्योंकि इनके विना सूत्रों का प्रवचन नहीं हो सकता। अतः यह आपाततः स्वीकार करना होगा कि पाणिनि ने अपने सूत्रों की स्वयं कोई वृत्ति अवश्य रची थी। इस की पुष्टि निम्न लिखित प्रमाणों से भी होती है।

१—भर्नु हरि 'इग्यणः संप्रसारणम्'' सूत्र के विषय में महाभाष्यदीपिका में लिखता है—

उभयथा ह्याचार्येण शिष्याः प्रतिपादिताः केचिद् वाक्यस्यः केचिद्वर्णस्य ।

अर्थात्—पाणिनि ने शिष्यों को 'इग्यणः संप्रसारणम्' सूत्र के दो अर्थ पढ़ाये हैं। किन्हीं को 'यणः स्थाने इक्' इस वाक्य की सम्प्रसारण संज्ञा बताई, और किन्हीं को यण स्थान पर होने वाले इक् वर्ण की।

स्त्रार्थद्वयमपि चैतदाचार्येण शिष्याः प्रतिपादिताः। तदुभयमि प्रमाणम् ।

अर्थात्—आचार्य (पाणिनि) ने इस सूत्र के दोनों अर्थ शिष्यों को बताए इसलिए दोनों अर्थ प्रमाण हैं।

ऐसी ही दो प्रकार की व्याख्या जयादित्य ने ४।१।९४ की भी की है। रै ३---महाभाष्य ६।१।४४ में पत आदिल ने लिखा है---

यत्तर्हि मीनातिमीनोतिदीङां ल्यपि चेत्यत्र एउग्रहण्मनुवर्तयति ।।।

यहां ऋजुवर्तयति (=अजुवृत्ति लाता है) क्रिया का कर्त्ता पाणिनि के अतिरिक्त और कोई नहीं हो सकता।

४—पुन: महाभाष्य ६।१। ⊏५ में लिखा है—

उक्तमेतत्—पदब्रहणं परिमाणार्थम् ।

अर्थात् — श्रनुदात्तं पदमेकवर्जम् (६।१।१४८) सूत्र में पद ग्रहण परिमाणार्थ है।

१. श्रष्टा॰ १ । १ । ४५ ।। २. ऐसी दो दो प्रकार की व्याख्या श्वेतवन-वासी ने पञ्चपादी उत्पादि के भी कतिपय सूत्रों की है, द्रष्टव्य ४ । ११५, ११७, १२० । श्वेतवनवासी ने इन सूत्रों की द्वितीय व्याख्या दशपादीवृत्ति के त्राघार पर की है । द्र० दशपादीवृत्ति १० । १६, १७; ८ । १४ ॥

अष्टाध्यायी ६।१।१५७ सूत्रस्य पद ग्रहण का उक्त प्रयोजन न वार्तिक-कार ने लिखा है और न भाष्यकार ने । अतः पत क्वलि का यह संकेत पाणिनीय वृक्ति की ओर ही है।

५---महाभाष्य ३।१।९४ में लिखा है---

नतु च य एव तस्य समयस्य कर्त्ता स एवेदमप्याह। यदासौ तत्र प्रमाणिमहापि प्रमाणे भवितुर्महति। प्रमाणे चासौ तत्र चेह च।

अर्थात्—'न केवला प्रकृतिः प्रयोक्तव्या न च केवलः प्रत्ययः' इस नियम का जो कत्तां है वही 'वाऽसरूपोऽस्त्रियाम्'' सूत्र का भी रचियता है। यदि वह नियम में प्रमाण है तो सूत्र के विषय में भी प्रमाण होगा। वह उस में भी प्रमाण है और इस में भी।

यह नियम न पाणिनि के सूत्रपाठ में उपलब्ध होता है और न खिलपाठ में। भाष्यकार के वचन से स्पष्ट है कि इस नियम का कत्ती पाणिनि है। अतः प्रतीत होता है कि पाणिनि ने उपर्युक्त नियम का प्रतिपादन सूत्रपाठ की वृत्ति में किया होगा।

६—गणरत्रमहोदधिकार वर्धमान सूरि क्रौड्याद्यन्तर्गत 'चैतयत' पद पर लिखता है—पाणिनिस्तु चित संवेदने इत्यस्य चैतयत इत्याहा । के

वर्धमान ने यह व्युत्पत्ति निश्चय ही 'क्रोड-ग्रादिभ्यश्च' सूत्र की पाणिनीय वृत्ति से उद्गधत की होगी।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि पाणिनि ने अपने शब्दानुशासन की वृत्ति का प्रवचन अवश्य किया था।

पाणिनि के परिचय और काल के विषय में हम पूर्व (पृष्ठ १२९-१४९) विस्तार से लिख चुके हैं।

## २-श्रोभृति (२६०० वि० पू०)

आचार्य श्वोभूति ने अष्टाध्यायो की एक वृत्ति लिखी थी, उसका उल्लेख जिनेन्द्रबुद्धि ने अपने न्यास ग्रन्थ में किया है। काशिका ७ । २ । ११ के

१. श्रष्टा० ३ । १ । ६४ । २. काशिका में 'चैयत' पाठ है ।

३. गगारकमहोदधि पृष्ठ ३७। ४. श्रष्टा०४।१।८०॥

'केचिदत्र द्विककारनिर्देशेन गकारप्रश्लेषं वर्णयन्ति' पर वह लिखता है— केचित् श्वभूतिव्याडिप्रभृतयः 'श्रश्रुकः' किति' इत्यत्र द्विककार-निर्देशेन हेतुना चर्त्वभृतो गकारःप्रिश्रप्ट इत्येवमाचत्तते ।

यहां श्वभूति का पाठान्तर 'सुभूति' है । सुभूति न्यासकार से अर्वाचीन ग्रन्थकार है । हमारा विचार है न्यास में 'श्वोभूति' पाठ होना चाहिये ।

#### परिचय

श्वोभूति आचार्य का कुछ भी इतिवृत्त विदित नहीं है। महाभाष्य १।१।५६ में एक श्वोभूति का उल्लेख मिलता है। वचन इस प्रकार है— स्तोष्याम्यहं पादिकमीदवाहिं ततः श्वोभूते शातनीं पातनीं च। नेतारावागच्छन्तं धार्गण रावणि च ततः पश्चात् स्रस्यते घ्वंस्यते च।।

उक्त बचन से प्रतीत होतः है कि श्वोभूति इस श्लोक के रचयिता का शिष्य था। दस श्लोक के रचयिता का नाम अज्ञात है।

लच्यानुसारी काव्यवचन—हमारे विचार में उक्त श्लोक पाणिनीय सूत्रों को लक्ष्य में रखकर रावणार्जुनीय आदि काव्यों के सदृश किसी लक्ष्यानुसारी काव्य का है।

काल — किन्हों विद्वानों का मत है कि श्वोभूति पाणिनि का साक्षात् शिष्य है (हमारा भी यही विचार है)। यदि यह बात प्रमाणान्तर से षुष्ट हो जाय तो श्वोभूति का काल निश्चय ही २९ सौ वर्ष विक्रमपूर्व होगा। महाभाष्य में श्वोभूति का उल्लेख होने से इतना विस्पष्ट है कि श्वोभूति महाभाष्यकार पत अलि से प्राचीन है।

## ३-व्याडि (ं ०० वि० पूर्व)

श्वोभूति के प्रसङ्ग में न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि का जो वचन उद्दृशृत किया है उन से विदित होता है कि व्याडि ने भी श्वोभूति के समान अष्टाध्यायी को कोई वृत्ति लिखो थी।

यदि व्याडि ने अष्टाध्यायी ७ ।२ । ११ सूत्र की उक्त व्याख्या संग्रह में न की हो तो निश्चय ही व्याडि ने अष्टाध्यायी की वृत्ति लिखी होगी ।

१. श्वोभृतिर्नाम शिष्यः । कैयट महाभाष्यप्रदीप १ । १ । ५६ ॥

व्याडि के विषय में हम संग्रहकार व्याडि नामक प्रकरण में (पूर्व पृष्ठ २६३---२७६) विस्तार से लिख चुके हैं।

## ४--कुश्चि (२००० वि० पू० से प्राचीन)

भर्तृहरि, कैयट और हरदत्त आदि ग्रन्थकार आचार्य कृणि विरचित 'अष्टाध्यायीवृत्ति' का उल्लेख करते हैं। भर्त्र हरि महाभाष्य १।१।३८ की व्याख्या में लिखता है-

श्रत एषां व्यावृत्त्वर्थं कुणिनापि तद्धितग्रहणं कर्तव्यम्। ..... श्रतो गणपाठ एव ज्यायान् श्रस्यापि वृत्तिकारस्य इत्येतदनेन प्रतिपादयति ।

कैयट महाभाष्य १।१। ७५ की टीका में लिखता है-

कुरिता प्राग्यहरामाचार्यनिर्देशार्थं व्यवस्थितविभाषार्थं च व्याख्यातम्। ·····भाष्यकारस्तु कुणिदर्शनमशिश्रयत् ।

हरदत्त भी पदम अरी में लिखता है-कु शिना तु प्राचां ग्रह शमाचार्य-निर्देशार्थं व्याख्यातम्, भाष्यकारोऽि तथैवाशिश्ययत् ।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि आचार्य कृष्णि ने अष्टाध्यायी की कोई वृत्ति अवश्य रची थी।

#### परिचय

वृत्तिकार आचार्य कुणि का इतिवृत्त सर्वथा अन्यकारावृत है। हम उस के विषय में कूछ नहीं जानते।

ब्रह्माएड पूराण तीसरा पाद = । ९७ के अनुसार एक 'कुणि' विसष्ट का पुत्र था। इस का दूसरा नाम 'इन्द्रप्रमित' था। एक इन्द्रप्रमिति ऋग्वेद के प्रवक्ता आचार्य पैल का शिष्य था। वृत्तिकार कृश्णि इन से भिन्न व्यक्ति है।

#### काल

आचार्य कुणि का इतिवृत्त अज्ञात होने से उसका काल भी अज्ञात है। भर्तृ हरि आदि के उपर्यु के उद्धरणों से केवल इतना प्रतीत होता है कि यह आचार्य महाभाष्यकार पत आलि से पूर्ववर्ती है।

१. हमारा हस्तलेख पृष्ठ ३०६। २. भाग १, पृष्ठ १४५।

३. वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १, पृष्ठ ७८ प्र० सं० ।

## ५--माथुर (२००० वि० पू० सं प्राचीन)

भाषावृत्तिकार पुरुषोत्तमदेव ने अष्टाध्यायी १।२।४७ की वृत्ति में आचार्य माथुर प्रोक्त वृत्ति का उल्लेख किया है। महाभाष्य ४।३।१०१ में भी माथुर नामक आचार्य प्रोक्त किसी वृत्ति का उल्लेख मिलता है।

#### परिचय

माथुर नाम तद्धितप्रत्ययान्त है, तदनुसार इस का अर्थ 'मथुरा में रहने वाला' है। ग्रन्थकार का वास्तविक नाम अज्ञात है। महाभाष्य में इस का उल्लेख होने से इतना स्पष्ट है कि यह आचार्य पत जिलि से प्राचीन है।

## माधुरी-वृत्ति

महाभाष्य में लिखा है—यत्तेन प्रोक्तं न च तेन ऋतम् माथुरी वृत्ति:।

इस उद्धरण से यह भी स्पष्ट है कि माथुरी वृत्ति का रचयिता माथुरै से भिन्न व्यक्ति था। माथुर तो केवल उसका प्रवक्ता है।

## माथुरी वृत्ति का उद्धरण

संस्कृत वाङ्मय में अभी तक माथुरी वृत्ति का केवल एक उद्धरण उपलब्ध हुआ है। पुरुषोत्तदेव भाषावृत्ति १। २। ५७ में लिखता है—

माथुर्याः तु वृत्तावशिष्यप्रहरामापादमनुवर्तते ।

अर्थात् माथुरी वृत्ति में 'तद्शिष्यं संक्षाप्रमाग्रत्वात्' सूत्र के 'अशिष्य' पद की अनुवृत्ति प्रथमाध्याय के द्वितीय पाद की समाप्ति तक है।

## भाधुरी वृत्ति ऋौर चान्द्र व्याकरण

महाभाष्यकार पतः जलि ने अशिष्य पद की अनुवृत्ति १।२।४७ तक मानी है। माथुरी वृत्ति में इस पद की अनुवृत्ति १।२।७३ तक जाती है। अतः माथुरी वृत्ति के अनुसार अष्टाध्यायी १।२।४८ से १।२।७३ तक १६ सूत्र भी अशिष्य हैं। चन्द्राचार्य ने अपने व्याकरण में जिस प्रकार अष्टाध्यायी १।२। ४३-४७ सूत्रस्थ विषयों का अशिष्य होने से समावेश नहीं किया, उसी प्रकार

१. डा॰ कीलहार्न ने 'माधुरी चृत्तिः' पाठ माना है। उसके चार हस्तलेखों में 'माधुरी चृत्तिः' पाठ भी है। तुलना करो— ऋत्येन कृता माधुरेण प्रोक्ता माधुरी कृतिः। काशिका ४! ३। १०१॥ २. माधुर+ ऋष् । प्रदीप ४।३।१०१॥ ३. ऋषा० १। २। ५३॥

उसने अष्टाध्यायी १।१।५८-७३ सूत्रस्य वचनाति श ओर एक ग्रेव का निर्देश भी नहीं किया। इस से प्रतीत होंता है कि आचार्य चन्द्रगोभी ने इन विषयों को भी अशिष्य माना है। इस समानता से विदित होता है कि चन्द्राचार्य ने अपने व्याकरण की रचना में माथुरी वृत्ति का साहाय्य अवश्य लिया था। महाभाष्यकार ने भी प्रकारान्तर से अष्टाध्यायी १।१।५८-७३ सूत्रों का प्रत्याख्यान किया है। सम्भव है पत अलि ने भी इन के प्रत्याख्यान में पाथुरी वृत्ति का आश्रय लिया हो।

### ६-वर्रुचि (विक्रम-समकालिक)

आचार्य वररुचि ने अष्टाध्यायी की एक वृत्ति लिखी थी। यह वररुचि वार्तिककार कात्यायन वररुचि से भिन्न अर्वाचीन व्यक्ति है। वररुचिवरचित अष्टाध्यायीवृत्ति का उक्केख आफ़्रेक्ट ने अपने बृहत् सूचीपत्र में किया है। मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय में इस नाम का एक हस्तलेख विद्यमान है। देखो सूचीपत्र सन् १८८० का छपा, पृष्ठ ३४२।

#### परिचय

यह वररुचि भी कात्यायन गोत्र का है। सदुक्तिकर्णामृत के एक श्लोक से विदित हीता है कि इस का एक नाम श्रुतियर भी था। वाररुच निरुक्त-समुचय से प्रतीत होता है कि यह किसी राजा का धर्माधिकारी था। अनेक इसे विक्रमादित्य का पुरोहित मानते हैं। इस का भागिनेय वासवदत्ता लेखक सुबन्धु था। इसने अधिक हम इस के विषय में कुछ नहीं जानते।

#### काल

भारतीय अनुश्रृति के अनुसार आचार्य वररुचि संवत् प्रवर्तक महाराज विक्रमादित्य का सभ्य था। कई ऐतिहासिक इस संबन्ध को काल्पनिक मानते हैं। अतः वररुचि के कालनिर्णायक कुछ प्रमाग उपस्थित करते हैं—

२. ख्यातो यश्च श्रुतिघरतया त्रिक्रमादित्यगोष्ठीविद्यार्भद्वेः खलु वरच्चेराससाद प्रतिष्ठाम् । पृष्ठ २६७ । ३. युष्मध्यसादादहं च्चितसमस्तकल्मधः सर्वसंपत्संगतां घर्मानुष्ठानयोग्यस्थ संजातः । पृष्ठ ४२ । ४. पं० भगवद्त्तजी कृत भारतवर्षे का इतिहास पृ० ६ (द्वि० सं०)।

५. भारतवर्ष का बृहद् इतिहास भाग १, पृष्ठ ६८ (द्वि० सं•)

१—काशिका से प्राचीन कातन्त्रवृत्तिकार दुर्गीसह के मतानुसार कातन्त्र व्याकरण का कृदन्त भाग वररुचि कात्यायन कृत है।'

२—संवत् ६९५ में शतपथ का भाष्य लिखने वाले हरिस्वामी का गुरु स्कन्दस्वामी निरुक्तटीका में वाररुच निरुक्तसमुख्य से पर्याप्त सहायता लेता है और उसके पाठ उद्दश्त करता है।  $^{\circ}$ 

३—स्कन्द महेश्वर की निरुक्तटीका १०।१६ में भामह के अलंकार ग्रन्थ का २।१७ श्लोक उद्गृष्ट्रत है। भामह ने वररुचि के 'प्राकृतप्रकाश' की 'प्राकृतमनोरमा' नाम्नी टीका लिखी है। अतः वरुच्चि निश्चय ही संवत् ६०० से पूर्ववर्ती है। पं० सदाशिव लक्ष्मीधर कात्रे के मतानुसार हरिस्वामी संवत् प्रवर्तक विक्रम का समकालिक है।

भारतीय इतिहास के प्रामाग्ष्कि विद्वान् श्री पं० भगवद्त्तजी ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' ग्रन्थ में बररुचि और विक्रम साहसाञ्च की समका-लिकता में अनेक प्रमाण दिये हैं। <sup>\*</sup> उनमें से कुछ एक नीचे लिखे हैं—

४-वररुचि अपने लिङ्गानुशासन के अन्त में लिखता है-

इति श्रीमदखिलवाग्विलासमिग्डित-सरस्वती-कग्ठामग्ण्-स्रनेकविश-रण्श्रीनरपति-विकमादित्यिकरीटकोटिनिघृष्टचरण्गरविन्द-स्राचार्यवर-रुचिविरचितो लिङ्गविरोपविधिः समाप्तः ।

५—वररुचि अपनी पत्रकौमुदी के आरम्भ में लिखता है— विक्रमादित्यभूपस्य कीर्तिसिद्धेनिदेशतः । श्रीमान् वरुचिर्धीमांस्तनोति पत्रकौमुदीम् ॥

६-वररुचि अपने विद्यासुन्दर काव्य के अन्त में लिखता है-

इति समस्तमहीमगडलाधिपमहाराजविकमादित्यनिदेशलन्धश्रीमन्म-हापगिडतवररुचिविरचितं विद्यामुन्दरप्रसंगकाव्यं समाप्तम् ।

७--लक्ष्मण्सेन (वि० सं० ११७६) का सभापिएडत घोयी का एक श्लोक सदुक्तिकर्णामृत में उद्दधृत है। उसमें लिखा है—

१. बुद्धादिवदमी रूढा न कृतिना कृताः कृतः । कात्यायनैन ते सृष्टा विबुद्ध-प्रतिपत्तये । २. देखो हमारे द्वारा सम्पादित निरुक्तसमुख्य की भूमिका प्रष्टु १ ।

२. ग्वालियर से प्रकाशित विकमस्मारक ग्रन्थ में पं॰ सदाशिव कात्रे का लेख ।

४. द्वितीय संस्करण, पृष्ठ ३२७ तथा ३४१।

### च्यातो यश्च श्रुतिधरतया विक्रमादित्यगोष्ठी, विद्याभर्तुः खलु वररुचेराससाद प्रतिष्ठाम् ॥

कालिदास अपने ज्योतिर्विदाभरण २२।१० में लिखता है—
 धन्वन्तिरः च्चपणकोऽमरसिंदशङ्क्वेतालभट्टघटखर्परकालिदासाः।
 स्थातो वराहिमिहिरो वृपतेः सभायां रत्नानि वै वररुचिर्नेव विक्रमस्य।।

४— पांच प्रमाणों से वरहिंच और विक्रमादित्य का संबन्ध विस्पष्ट है। आठवें प्रमाण में वराहमिहिर का उल्लेख है। वराहमिहिर ने बृहत्-सिहता में ४४० शक का उल्लेख किया है। यह शालिवाहन शक नहीं है। शक शब्द संबत्सर का पर्याय है। विक्रम से पूर्व नन्दाब्द, चद्रगुप्ताब्द, शूद्रकाब्द आदि अनेक शक प्रचलित थे। वराहमिहिर ने किस शक का उल्लेख किया है, यह अज्ञात है। हां, उसे शालिवाहन-शक मानना निश्चय ही आ़्रान्ति है।

## वाररुच--- ग्रुत्ति का इस्तलेख

हमने मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय में विद्यमान वारख्य वृत्ति की प्रतिलिपि मंगवाई है। यह आरम्भ से अष्टाध्यायी २।४। ३४ सूत्र पर्यन्त है। यदि यह प्रतिलिपि भूल से अन्य ग्रन्थ की न भेजी गई हो तो निश्चय ही वह हस्तलेख वारख्य वृत्ति का नहीं है। इस ग्रन्थ में भट्टोजि दीचित विरचित सिद्धान्तकौमुदी की सूत्रवृत्ति सूत्रकमानुसार तत्त्तत् सूत्रों पर संगृहीत है।

## वररुचि के कतिपय अन्य ग्रन्थ

वररुचि के नाम से अनेक ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। उनमें से कुछ एक निम्न लिखित हैं—

- १ तैत्तिरीयप्रातिशास्य-व्यास्था इस व्यास्या के अनेक उद्धरस्य तैत्तिरीयप्रातिशास्य के त्रिरत्नभाष्य और वीरराघवकृत शब्दब्रह्मविलास नामक टीका में मिलते हैं। इसका विशेष वर्स्सन 'प्रातिशास्य और उसके टीकाकार' प्रकरस्य में किया जायगा।
  - २-- निरुक्तसमुखय-इस ग्रन्थ में आचार्य वररुचि ने १०० मन्त्रों की
  - १. सद्किकर्गामृत पृष्ठ २६७।

व्याख्या नैरुक्तसम्प्रदायानुमार की है। यह निरुक्त सम्प्रदाय का प्रामाणिक ग्रन्थ है। इसका सम्पादन हमने किया है। इस समय अप्राप्य है।

३—सारसमुख्य-इस प्रन्थ में वररुचि ने महाभारत से आचार व्यवहार संबन्धी अनेक विषयों के श्लोकों का संग्रह किया है। यह ग्रन्थ वालि द्वीप से प्राप्त हुआ है। इस पर वालि भाषा में व्याख्या भी है। इस का सुन्दर संस्करण अभी अभी श्री डा॰ रघुवीर ने सरस्वती विहार से प्रकाशित किया है।

४— लिङ्गविशेषविधि—इसका वर्णन 'लिङ्गानुशासन और उसके वृत्तिकार' प्रकरण में किया जायगा।

४—प्रयोगविधि—यह व्याकरणविषयक लघु ग्रन्थ है। यह नारायग्र-कृत टीका सहित ट्रिवेण्ड्रम् से प्रकाशित हो चुका है।

२—कातन्त्र उत्तरार्ध—इसका वर्रान कातन्त्र व्याकरण के प्रकरण-में किया जायगा।

७ - प्राकृतप्रकाश -- यह प्राकृत भाषा का व्याकरण है। इस पर भामह की 'प्राकृतमनोरमा' टीका छप चुकी है।

प्रस्काश—अमरकोव आदि की विविध टीकाओं में कात्य, कात्यायन तथा वररुचि के नाम से किसी कोष ग्रन्थ के अनेक वचन उद्गधृत हैं। वररुचिकृत कोष का एक सटोक हस्तलेख मद्रास राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है, देखो सूचीपत्र भाग २७ खराड १ ग्रन्थाङ्क १५६७२।

६--- उपसर्ग-सूत्र -- माधवनिदान की मधुकोष व्याख्या में वररुचि का एक उपसर्ग-सूत्र उदधृत हैं। प

१०--पत्रकोमुदी।

११—विद्यासुन्दरप्रसंग काव्य ।

### ७-देवनन्दी (सं० ४०० से पूर्व)

जैनेन्द्र शब्दानुशासन के रचयिता देवनन्दी अपर नाम पूज्यपाद ने पाणिनीय व्याकरण पर 'शब्दावतारन्यास' नाम्नी टीका लिखी थी। इस में निम्न प्रमाण हैं—

१ वरहचेहपसर्गसूत्रम्--नि निश्चयनिपेषयोः । निर्धायसागर संस्क० पृ० ५ ।

१—ि शिमोगा जिले की 'नगर' तहसील के ४३ वें शिलालेख में लिखा है—

न्यासं जैनेन्द्रसंश्वं सकलबुधनतं पाणिनीयस्य भूयो न्यासं शब्दावतारं मनुजतितिहितं वैद्यशास्त्रं च कृत्वा । यस्तरवार्थस्य टीकां व्यरचयदिह भात्यसौ पूज्यपादः। स्वामी भूपालवन्दाः स्वपरहितवचः; पूर्णाहरबोधवृत्तः॥

स्रधीत पुज्यपाद ने अपने व्याकरण पर जैनेन्द्र न्यास, पाणिनीय व्याकरण पर शब्दावतार न्यास, वैद्यक का ग्रन्थ और तत्त्वार्थ सूत्र की टीका लिखी।

२—वि० सं० १२१७ के वृत्तविलास ने 'धर्मपरीक्षा' नामक कनाड़ी भाषा के काव्य की प्रशस्ति में लिखा है—

भरिंद जैनेन्द्रभासुरं=एनल् श्रोरेदं पाणिनीयक्के टीकुम्ं

इस में पाग्गिनीय व्याकरण पर किसी टीका ग्रन्थ के लिखने का उल्लेख है।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि आचार्य देवनन्दी ने पाणिनीय व्याकरण पर कोई टीका ग्रन्थ अवश्य रचा था।

आचार्य पूज्यपाद द्वारा विरचित शब्दावतार न्यास इस समय अप्राप्य है।

#### परिचय

चन्द्रय्य कवि ने कनाड़ी भाषा में पूज्यपाद का चरित लिखा है। उसमें लेखक लिखता है—

देवनन्दी के पिता का नाम माधव भट्ट और माता का नाम श्री-देवी था। ये दोनों वैदिक मतानुयायी थे। इनका जन्म कर्नाटक देश के 'काले' नामक ग्राम में हुआ था। माधव भट्ट ने अपनी स्त्री के कहने से जैन मत स्वीकार किया था। पूज्यपाद को एक उद्यान में मेंडक को सांप के मुँह में फंसा हुआ देखकर वैराग्य उत्पन्न हुअ और वे जैन साम्रु बन गये।

१. जैन साहिष्य और इतिहास पृष्ठ १०७, टि॰ १; द्वि॰ सं॰ पृष्ठ ३३ टि॰२। देवनन्दी का प्रकरण प्रायः इसी ग्रन्थ के स्त्राघार पर लिखा गया है।

२ जैन साहित्य श्रीर इतिहास पृष्ठ ६३, टि० २ ( प्र० सं० )।

यहं चरित्र ऐतिहासिक दृष्टि से अनुपादेय माना जाता है । अतः उपर्युक्त लेख कहां तक सत्य है, यह नहीं कह सकते ।

देवनन्दी जैनमत के प्रामाणिक आचार्य हैं। जैन लेखक इन्हें पूज्यपाद और जिनेन्द्रबुद्धि के नाम से स्मरण करते हैं गणरत्नमहोदिधि के कर्ता वर्धमान ने इन्हें 'दिग्वस्त्र' नाम से स्मरण किया है।'

#### काल

आचार्य देवनन्दी का काल अभी तक अनिश्चित है। उनके काल निर्णायक जो प्रमाण उपलब्ध होते हैं, उनमें से कुछ इस प्रकार हैं—

- १—जैन ग्रन्थकार वर्धमान ने वि० सं० ११९७ में अपना गणरत्नमहो-दिव ग्रन्थ रचा, उपमें आचार्य देवनन्दी को दिग्वस्त्रनाम से बहुत्र स्मरण किया है।
- २—राष्ट्रक्तूट के जगत् ङ्क राजा का समकालिक वामन अपने लिङ्गानु-शासन में आचार्य देवनन्दी विरचित जैनेन्द्र लिङ्गानुशासन को बहुधा उद्देशृत् करता है। र जगत् ङ्काका राज्यकाल वि० सं० ८५१–८७१ तक था। र
- ३—कनार्टककिवचिरित्र के कर्ता ने गङ्गवंशीय राजा दुर्विनीत को पूज्य-पाद का शिष्य लिखा है। दुर्विनीत के पिता महाराज अविनीत का मर्करा (कुर्ग) से शकाब्द ३८० का एक ताम्रपत्र मिला है। तदनुसार अविनीत वि० सं० ४२३ में राज्य कर रहा था। 'हिस्ट्री आफ कनाड़ी लिटरेचर' और 'कर्नाटककिवचिरित्र' के अनुसार महाराज दुर्विनीत का राज्यकाल वि० सं० ४३९—४६९ तक रहा है। र

४—वि० सं• ९९० में बने ह्ए 'दर्शनसार' नामक प्राकृत ग्रन्थ में लिखा है—

### सिरि पुजापादसीसो द्राविडसंघस्स कारगो दुहो । गामेण वज्रगुंदी पाहुड देवी महासत्थो ॥

- १. शालातुरीयशकटाङ्गजचन्द्रगोमिदिग्वस्त्रभर्तृहरिवामनभोजमुख्याः । • • दिग्बस्त्रो देवनन्दी । पृष्ठ १,२।
- २, व्याडिप्रणीतमथवाररुचं सचान्द्रं जैनेन्द्रलच्च्णगतं विविधं तथान्यत् । श्लोक ३१। ३. जैन साहित्य स्त्रीर इतिहास पृष्ठ ११६ (प्र० सं०)।

४. वही, पृष्ठ १२६ (प्र० सं०)।

## पञ्चसये छुन्बीसे विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स । दक्तिण महुरो जादो द्रविणसंघो महामोहो ॥

अर्थात् पूज्यपाद के शिष्य वज्रनन्दी ने विक्रम के मरण के पश्चात् ५२६ वें वर्ष में दक्षिण मथुरा वा मदुरा में द्रविड़संघ की स्थापना की थी।

प्रमाणाङ्क ३ और ४ से विस्पष्ट होता है कि आचार्य देवनन्दी का काल विक्रम की षष्ट शताब्दी का पूर्वार्ध है।

विवेचना—श्री नायूराम प्रेमी ने अपने जैन साहित्य और इतिहास' के द्वितीय संस्करण में पृष्ठ ४४ पर पूज्यपाद और राजा दुर्विनीत के गुरुशिष्य भाव का खराडन कर दिया है।

नया प्रणाम—भारतीय ज्ञानपीठ काशी से प्रकाशित जैनेन्द्र व्याकरण के आरम्भ में 'जैनेन्द्र शब्दनुशासन तथा उस के खिलपाठ' प्रकरण में आचार्य पूज्यपाद के काल के निश्चय के लिए हमने एक नया प्रमाण उपस्थित किया था। उसे ही संचेष से यहां उपस्थित करते हैं—

प्रायः सभी वैयाकरणों ने एक विशेष नियम का विधान किया है जिसके अ3सार 'ऐसी कोई घटना जो लोकविश्वत हो, प्रयोक्ता ने उसे साक्षात् न देखा हो, परन्तु प्रयोक्ता के दर्शन का विषय सम्भव हो। अर्थात् प्रयोक्ता के जीवनकाल में घटी हो, तो उस को कहने के लिए भूतकाल में लङ् प्रत्यय होता है—

## परोच्चे च लोकविज्ञाते प्रयोक्तुर्दर्शनविषये।

इस नियम के निम्न उदाहरण व्याकरण ग्रन्थों में मिलते हैं— ऋ<mark>रुण्द् यवन: साकेतम्, ऋरुण्दु यवनो माध्यमिकाम्</mark> । महा∙ ३ । २ । ११ ॥

श्रजयज्जतों हृणान्<sup>3</sup>। चान्द्र<sup>४</sup>१।२।८१॥ श्रठ<del>णन्महेन्द्रो मथुराम्</del>।जैनेन्द्र<sup>४</sup>२।२।९२॥

१. जैन साहित्य श्रीर इतिहास, प्र० सं० पृष्ठ ११७। द्वि० सं० पृष्ट ४३।

२. कात्यायन वार्तिक । महा ० ३ । २ । ११ ॥

३. पश्चात्य मतानुयायियों ने 'जर्तः' के स्थान पर 'मुप्तः' पाठ घढ़ लिया है। द्र॰ पूर्व पृष्ठ ३२२, ३२३ तथा पृष्ठ ३२३ की टि॰ १। ४. यद्यपि ये उदाहरण अमरा: धर्मदास ग्रीर ग्रमथनन्दी की वृत्तियों से दिए हैं, परन्तु इन वृत्तिकारों ने ये उदाहरण चन्द्र ग्रीर पृष्यपाद भी स्वीपष्ठ वृत्ति से लिए हैं।

<mark>ऋदहदमोघवर्षोऽरातीन् । शाक० ४ । ३ । २०</mark>८ ॥ <mark>ऋरुणत् सिद्धवर्षोऽवन्तीम् ।</mark> हैम ४ । २ । ८ ॥

इन में अन्तिम दो उदाहरण् सर्वथा स्पष्ट हैं। आचार्य पाल्यकीर्ति [शाकटायन] अमोघवर्प और आचार्य हेमचन्द्र सिद्धराज के काल में विद्यमान थे, इस में किसी को विप्रतिपत्ति नहीं। परन्तु जर्त और महेन्द्र नामक व्यक्ति को इतिहास में साचात् न पाकर पाश्चात्य मतानुयायी विद्वानों ने जर्त को गुप्त और महेन्द्र को मेनेन्द्र-मिनएडर वनाकर अनर्गल कल्पनाएं की हैं। इस प्रकार की कल्पनाओं से इतिहास नष्ट हो जाता है। हमारे विचार में जैनेन्द्र का श्वरुणन्महेन्द्रो मथुराम् पाठ सर्वथा ठीक है। उस में किश्वन्मात्र आन्ति की सम्भावन नहीं। आचार्य पूज्यपाद के जीवन काल की यह महत्त्वपूर्ण घटना इतिहाम में सुरक्षित है।

जैनेन्द्र उक्किखित महेन्द्र — जैनेन्द्र व्याकरण में स्मृत महेन्द्र गुप्त-वंशीय कुमारगुप्त है। उस का पूरा नाम महेन्द्रकुमार है। जैनेन्द्र के विनापि निमिक्त पूर्वोत्तरपदयोवी खं वक्तव्यम् (४१११३९) वार्तिक अथवा पदेषु पदैकदेशान् न्याय के अनुसार महेन्द्रकुमार के लिए महेन्द्र अथवा कुमार शब्दों का प्रयोग इतिहास में मिलता है। कुमारगुप्त की मुद्राओं पर महेन्द्र, महेन्द्रसिंह, महेन्द्रवर्मा, महेन्द्रकुमार आदि कई नाम उपलब्ध होते हैं।

महेन्द्र का मथुरा विजय—तिब्बतीय ग्रन्थ चन्द्रगर्भ परिपृच्छा सूत्र में लिखा है—"यवनों बिल्हकों शंकुनों (कुशनों) ने मिलकर तीन लाख सेना लेकर महेन्द्र के राज्य पर आक्रमण किया। गङ्गा के उत्तर प्रदेश जीत लिए। महेन्द्रसेन के गुवा कुमार ने दो लाख सेना लेकर उन पर आक्रमण किया और विजय प्राप्त की। लौटने पर पिता ने उसका अभिषेक कर दिया"।

- १. देखो पूर्व ४१५ पृष्ठ की टि॰ ३।
- २. जैनेन्द्र महावृत्ति भारतीय जानपीठ काशी संस्करण की श्री डा॰ वासुदेव-शरण श्रप्रवाल लिखित भूमिका पृष्ठ १०-११।
  - ३. पं. भगवद्दत्तजी कृत भारतवर्ष का बृहद् इतिहास भाग २, पृष्ठ ३४७।
- ४. इम्मीरियल हिस्ट्री आफ इपिडया, जायसवाल, पृष्ठ ३६, तथा भारतवर्षं का बृहद् इतिहास, भाग २ पृष्ठ ३४८।

चन्द्रगर्भसूत्र में निर्दिष्ट महेन्द्र निश्चय ही महाराज महेन्द्रकुमार=कुमार गुप्त है और उस का युवराज स्कन्दगुप्त। मञ्जुश्रीमूलकत्य श्लोक ६४६ में भी श्री महेन्द्र और उसके सकारादि पुत्र (=स्कन्दगुप्त) को स्मरण किया है।

चन्द्रगर्भ सूत्र में लिखित घटना की जैनेन्द्र के उदाहरण में उल्लिखत घटना के साथ तुलना करने पर स्पष्ट होजाता है कि जैनेन्द्र के उदाहरण में उक्त महत्त्वपूर्ण घटना का ही संकेत है। अतः उक्त उदाहरण से यह भी विदित होता है कि विदेशी आकान्ताओं ने गङ्गा के आस पास का प्रदेश जीतकर मथुरा को अपना केन्द्र बनाया था। इसलिए महेन्द्र की सेना ने मथुरा का ही घेरा डाला।

जैनेन्द्र के उक्त उदाहरण से यह भी स्पष्ट है कि उक्त ऐतिहासिक घटना आचार्य पूज्यपाद के जीवनकाल में घटी थी। अतः आचार्य पूज्य-पाद और महाराज महेन्द्रकुमार-कुमारगुप्त समकालिक हैं।

महेन्द्रकुमार का काल — महाराज महेन्द्रकुमार अपरनाम कुमारगुप्त का काल पाश्चात्य विद्वानों ने वि० सं० ४७०-५१२(=४१३-४५५ ई०)
माना है। भारतीय काल ग़ण्नानुसार कुमारगुप्त का काल विक्रम सं० ९६१३६ तक निश्चित है। क्योंकि उसके शिलालेख उक्त संवत्सरों के उपलब्ध हो
चुके हैं। यदि भारतीय काल ग्र्याना को अभी स्वीकार न भी किया जाए तो
भी पाश्चात्य मतानुसार इतना तो निश्चित है कि पूज्यपाद का काल विक्रम
की पांचवीं शती के उत्तरार्ध से षष्ठ शती के प्रथम चरण के मध्य है।

इस विवेचना से यह भी स्पष्ट हो जाता है कि जैनेन्द्र के 'श्रष्टणुन्महेन्द्रो मधुराम्' उदाहरण में महेन्द्र को विदेशी आक्रामक मेनेन्द्र=मिनएडर समझना भी भारी भ्रम है।

#### डा० काशीनाथ बापूजी पाठक की भूल

स्वर्गीय डा॰ काजीनाथ बायुजी पाठक का शाकटायन व्याकरण के सम्बन्ध में एक लेख इिएडयन एिएटकेरी (जिल्द ४३ पृष्ठ २०५ — २१२) में छपा है। उसमें उन्होंने लिखा है—

"पाणिनीय व्याकरण में वार्षगण्य पद की सिद्धि नहीं है। जैनेन्द्र और शाकटायन व्याकरण में इस का उल्लेख मिलता है। पाणिनि के

१. महेन्द्रनृपवरो मुख्यः सकाराद्यो मतः परम् ।

२. यहां हम ने संनेष से लिखा है। विशेष देखो जैन साहिध्य श्रीर इतिहास प्र० सं० पृष्ठ ११७ — ११६।

शरद्ध च्छुनकदर्भाद भ्रगुवत्सात्रायणेषु भूत के स्थान में जैनेन्द्र का सूत्र है शरद्ध च्छुनकदर्भाग्निशमें कृष्णारणाद् भृगुवत्सात्रायण्वाह्मण्वसिष्ठे। इसी का अनुकरण करते हुए शाकटायन ने सूत्र रचा है-शरद्ध च्छुनकरणाग्निशमें कृष्णदर्भाद्द भृगुवत्सत्र सिष्ट चृषगण्याह्मण्यायणे। इस की अमोधा वृत्ति में ''आग्निशर्मायणे। वार्षगण्यः, आग्निशर्मिरन्यः' व्याख्या की है वार्षगण्यः सांस्थकारिका के रचियता ईश्वरकृष्ण का दूसरा नाम है। चीनी विद्वान् डा० टक्कुमु के मतानुसार ईश्वर कृष्ण वि० सं० ५०७ के लगभग विद्याना था। जैनेन्द्र व्याकरण् में उसका उल्लेख होने से जैनेन्द्र व्याकरण् वि० सं० ५०७ के बाद का है।

इस लेख में पाठक महोदय ने चार भयानक भूलें की हैं। यथा-

प्रथम — सांख्यशास्त्र के साथ संबद्ध वार्षगण्य नाम सांख्यकारिकाकार ईश्वरकृष्ण का है, यह लिखना सर्वथा अशुद्ध है। सांख्यकारिका की युक्ति-दीपिका नाम्नी ट्यास्या में 'वार्षगराय' और 'वार्षगरााः' के नाम से अनेक उद्धरण उद्धपृत हैं, वे ईश्वरकृष्ण विरचित सांस्यकारिका में उपलब्ध नहीं होते। आचार्य भर्तृहिरि विरचित वाक्यपदीय ब्रह्मकार्ण्ड में ''इं फेनो न'' और ''अन्ध्रो मिण्मिविन्दद्" दो पद्य एढ़े हैं। ' इन में से द्वितीय पद्य तैत्तिरीय आरण्यक १।११।४ में तथा योगदर्शन ४३१ के व्यासभाष्य में स्वल्य पाठभेद के साथ उपलब्ध होता है। वाक्यपदीय के प्राचीन व्यास्थाकार वृषभदेव के मतानुसार ये पद्य सांस्थाकार के षष्टितन्त्र ग्रन्थ के हैं। ' अनेक लेखकों के मत में षष्टितन्त्र भगवान् वार्षगण्य की कृति है। धि यह यह ठीक हो तो मानना होगां कि वार्षगण्य आचार्य तैत्तिरीय आरण्यक के प्रवचनकाल अर्थात् विक्रम से लगभग तीन सहस्रवर्ष से प्राचीन है। महाभारत में भी सांस्थाक्षकार वार्षगण्य का बहुधा उस्त्रेख मिलता है। इससे स्पष्ट है वार्षगण्य अत्यन्त प्राचीन आचार्य है। उस का ईश्वरकृष्ण के साथ संबन्ध जोडना महती आनित है।

१. म्रष्टा॰ ४। १११०२।। २. शन्दार्याव ३। १११२४। १. २। ४। ६६ फेन इति । षष्टितन्त्रप्रन्यस्थायं यावदस्यपूजपदिति । पृष्ठ १६ । ६. देखो हमारे मित्र विद्वद्वर श्री॰ पं॰ उदयवीरजी शाली कृत ''सांख्य दर्शन का इतिहास' पृष्ठ ८६ । ७. 'संख्य दर्शन का इतिहास, प्रन्य में माननीय शाली जो ने वार्षगय्य को तैस्तिरीयारययक से उसर काल का माना है, परन्तु हमारा विचार है वह तैसिरीयारययक से पूर्ववर्ती है।

द्वितीय — जैनेन्द्र और शाकटायन व्याकरण के जिन सूत्रों के उद्धरण देकर पाठक महोदय ने वार्मण्य पद की सिद्धि दर्शाई है, वह भी चिन्त्य है। उक्त सूत्रों में 'वार्थण्य' पद की सिद्धि नहीं है, अपितु उन में बताया है कि यदि अग्निगर्मा वृष्णणानीत्र का होगा तो उसका अपत्य "आग्निगमां-यण्" कहलानेगा और यदि वह वृष्णणानेत्र का न होगा तो उस का अपत्य "आग्निगर्मा" होगा। इस बात को पाठक महोदय द्वारा उद्घष्टत अमोघा वृत्ति का पाठ स्पष्ट दर्शा रहा है। व्याकरण का साधारणसा बोध न होने से कैसी भयक्क्रूर भूलें होती हैं, यह पाठक महोदय के लेख से स्पष्ट है।

तृतीय — जैनेन्द्र व्याकरण के नाम से पाठक महोदय ने जो सूत्र उद्दश्त किया है, वह जैनेन्द्र व्याकरण का नहीं है, वह है जैनेन्द्र व्याकरण के गुणनन्दी द्वारा परिष्कृत "शब्दार्णव" संज्ञक संस्करण का । गुणनन्दी वा काल विक्रम की दशम शताब्दी है। अतः उसके आधार पर आचार्य पुज्यपाद का काल निर्धारण करना सर्वथा अयुक्त है।

चतुर्थं —पाठक महोदय जैनेन्द्र और शाकटायन व्याकरण के जिन सूत्रों में वार्शगर्य पद का निर्देश समझकर पाणिनीय व्याकरण में उसका अभाव बताते हैं वह भी अनुचित है, क्यों कि पाणिनि ने वार्शगर्य गोत्र के आग्निश्चार्य की सिद्धि के लिये नडादिगण में "श्रिश्चश्चम्म वृषगणे" सूत्र पढ़ा है। अतः पाणिनि उसका पुनः सूत्रपाठ में निर्देश क्यों करता श आचार्य पूज्यपाद ने भी इस विषय में पाणिनि का ही अनुकरण किया है। उसने आग्निश्चमियण वार्शगर्य का सावक "श्विश्चर्यमेन वृषगणे" सूत्र नडादिगण में पढ़ा है। (पाठक महोदय ने जैनेन्द्र व्याकरण के नाम से जो सूत्र उद्दश्चत किया है वह मूल जैनेन्द्र व्याकरण का नहीं है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं)। शास्त्र के पूर्वापर का भले प्रकार अनुशीलन किये विना उसके विषय में किसी प्रकार का मत निर्वारित कर लेने से कितनी भयक्कर भूलें होजाती हैं, यह भी इस विवेचन से स्पष्ट है।

डा० काशीनाथ बापूजी पाठक के लेख को डा० वेल्वाल्कर तथा श्री

१. जैन साहित्य श्रोर इतिहास प्र० सं० पृष्ठ १००—१०६। तया इसी इतिहास, का 'पासिनि से श्रवीचीन वैयाकरण' नामक १७ वां श्रथ्याय ।

२. जैन साहित्य ऋौर इतिहास प्र० सं० प्रष्ट १११, तया इसी इतिहास का १७ वां ऋध्याय। ३. गरापाठ ४।१।१०५।। ४. जैनेन्द्र गरापाठ ४।१।८८।। ५. सिस्टम ऋाफ संस्कृत ग्रामर पैरा नं० ४८।

पं० नाषूरामजी प्रेमी' ने भी अपने अपने प्रन्थों में उद्दश्त करके उनके विराहणाय की स्वीकार किया। अतः इनके लेखों में भी उपर्यु क सब भूनें विद्यासन हैं।

 मैंने = अगस्त सन् १९४= के पत्र में श्रीमान् प्रेमीजी का ध्यान इस और आकृष्ट किया। उसके उत्तर में आपने २१—=-१९४९ के पत्र में इस प्रकार लिखा—

"आपने मेरे जैनेन्द्र सम्बन्धी लेख में दो न्यूनताएं बतलाईं, उन पर मैंने विचार किया। आपने जो प्रमाण दिये वे बिल्कुल ठीक हैं। इनके लिये मैं आपका कृतज्ञ हूँ। यदि 'जैन साहित्य और इतिहास' को फिर से छपवाने का अवसर आया तो उक्त न्यूननताएं दूर करदी जायेंगी। ………"

इस निरिभमानता और सहृदयता के लिये में उन का आभारी हूं। स्वर्गीय प्रेमीजी ने 'जैन ाहित्य और इतिहास' के द्वितीय संस्करण में मेरे सुभाव को स्वीकार करके वार्षगण्य संबंधी प्रकरण हटा दिया।

#### व्याकरण के अन्य ग्रन्थ

आचार्य देवनन्दी-विरचित व्याकरण के निम्न ग्रन्थ और हैं-

१—जैनेन्द्र ंव्याकरण् — इसका वर्णन 'पाणिनि से अर्वाचीन वैया-करण्' नामक प्रकरण में किया जायगा।

२—धातुपाठ ३—गर्णपाठ ४—लिङ्गानुशासन ५—परिभाषापाठ इनका वर्णन यथास्थान तत्तत् प्रकरर्णो में किया जायगा।

#### (सं० ४३६—४६६)

महाराज पृथिवीकोंकण के दानपत्र में लिखा है-

श्रीमत्कोंकणमहाराजाधिराजस्याविनीतनाम्नः पुत्रेण शब्दावतार-कारेण देवभारतीनिबद्धवृहत्कथेन किरातार्जुनीयपञ्चदशसर्गटीका-कारेण दुर्विनीतनामधेयेन.....।

अर्थात् महाराज दुर्विनीत ने शब्दावतार, संस्कृत की बृहत्कथा और और किरातार्जु नीय के पन्द्रहवें या पन्द्रह सर्गों की व्याख्या लिखी थी।

१. जैन साहित्य श्रीर इतिहास पृष्ठ ११७-११६ ( प्र० सं० )

२. do कृष्णमाचार्यविरचित हिस्ट्री श्राफ बलासिकल संस्कृत लिटरेचर पृष्ठ १४०।

इससे प्रतीत होता है कि महाराज दुर्विनीत ने 'शब्दावतार' नामक ग्रन्थ लिखा था। अनेक विद्वानों का मत है कि यह शब्दावतार नामक ग्रन्थ पारिएनीय व्याकरण की टीका है।

हम उत्पर लिखे चुके हैं कि आचार्य पूज्यपाद ने भी पाखिनीय व्याकरण पर 'शब्दावतार' संज्ञक एक ग्रन्थ रचा था। महाराज दुर्विनीत विरिचत ग्रन्थ का नाम भी उपर्युक्त दानपत्र में शब्दावतार लिखा है।

## ८-चुल्लि भट्टि (सं०७०० सेपूर्व)

चुिल भिट्ट विरचित अष्टाध्यायी वृत्ति का उल्लेख जिनेन्द्रबृद्धिकृत न्यास और उसकी तन्त्रप्रदीप नाम्नी टीका में उपलब्ध होता है। काशिका के प्रथम भ्रोक की व्याख्या में न्यासकार लिखता है—

वृत्तिः पाणिनीयसृत्राणां विवरणं चुन्निभट्टिनिर्लू गदिविरचितम्।

इस वचन से व्यक्त होता है कि चुिछ भट्टि और निर्जूर विरचित दोनों वृक्तियां काशिका से प्राचीन हैं ।

तन्त्रप्रदीप = । ३। ७ में मैत्रेय रिचत लिखता है-

सब्येष्ठा इति सारथिवचनोऽयम्, स्रत्र चुह्निमद्दिवृत्ताविष तत्पुरुषे कृति बहुलमित्यलुग् दश्यते।

हरिनामामृत सूत्र १४७० की वृत्ति में लिखा है-

हृदयङ्गमा वागिति चुन्निभट्टिः।

हरदत्त ने काशिका के प्रथम श्लोक की व्याख्या में 'कुिंग' का उल्लेख किया है। न्यास के उपर्युक्त वचन का पाठान्तर 'चुन्नि' है। इसकी 'कुिंगि' और 'चुिंग' दोनों से समानता है।

## ६---निलु र (सं० ७०० से पूर्व )

निर्जूरविरचित वृत्ति का उल्लेख न्यास के पूर्वोद्घधृत पाठ में उपलब्ध होता है। काशिका के व्याख्याता विद्यासागर मुनि ने भी इस वृत्ति का उल्लेख किया है। अधिपतिदत्त ने कातन्त्रपरिशिष्ट में निर्जूर वृत्ति का निम्न पाठ उद्दधृत किया है—

निल्रुं रबृत्तो चोक्तम्—भाषायामिष यङ्लुगस्तीति।' षुरुषोत्तमदेव अपने ज्ञापक समुचय में लिखता है— तेन बोभवीति इति सिद्ध-व्यतीति नैर्लुरी वृत्तिः।'

न्यासकार और विद्यासागर मुनि के वचनानुसार यह वृत्ति काशिका से प्राचीन है।

## १०—चूर्णि

न्यास के सम्पादक श्रीशचन्द्र भट्टाचार्य ने श्रीपतिदत्तविरचित कातन्त्र-परिशिष्ट तथा जगदीश भट्टाचार्य कृत शब्दशक्तिप्रकाशिका से चूर्णि के दो उद्धरण उद्मधृत किये हैं—

मतमेतच्चृशिरप्यनुगृह्णाति ।

संयोगावयवव्यञ्जनस्य सजातीयस्यैकस्य वानेकस्योद्यारणाभेद इति चृिणः। '

जगदीश भट्टाचार्य ने भर्तृ हरि के नाम से एक कारिका उद्रधृत की है - इन्ते: कर्मेग्युपप्रम्भात् प्राप्तमर्थे तु सप्तमीम् ।

चतुर्थी बाधिकामाहुश्चृर्णिभागुरिवाग्भटाः ॥

इस कारिका में भी चूर्णि का मत उद्भृत है। यह कारिका भर्तृ हिरिकृत नहीं है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

इन में 'संयोगावयब्यवञ्चनस्य' उद्धरण का समानार्थक पाठ महाभाष्य में इस प्रकार उपलब्ध होता है—

न व्यञ्जनपरस्येकस्यानेकस्य वा श्रवणं प्रति विशेषोऽस्ति । "

सम्भव है, जगदीश भट्टाचार्य ने महाभाष्य के अभिप्राय को अपने शब्दों में लिखा हो। प्राचीन ग्रन्थकार प्रायः चूर्या और चूर्यिकार के नाम से महाभाष्य और पत जिल का उल्लेख करते हैं यह हम पूर्व लिख चुके हैं। व् चूर्या के पूर्वोद्भाव अभ्य मतों का मूल अन्त्रेषणीय है।

१. न्यास की भूमिका पृष्ठ ६ । मुद्रित पाठ 'यङो लुगस्तीति' । सन्धिप्रकरण् सूत्र ३३ । २. राजशाही बंगाल मुद्रित, पृष्ठ ८७ । ३. कातन्त्रपरिशिष्ट ग्रात्वप्रकरण् । न्यासभूमिका पृष्ठ ८ । ४. शब्दशक्तिप्रकाशिका न्यासभूमिका पृष्ठ ६ । ५. शब्दशक्तिप्रकाशिका पृष्ठ ३८६ । ६. पृष्ठ ६० टिप्पणी ८ । ७. महाभाष्य ६ । ४ । २२ ॥ ८. पृष्ठ ३१२, ३१३ ।

### ११, १२-जयादित्य श्रीर वामन (सं०६४०-७००)

जयादित्य और वामन ंविरचित सम्मिलित वृत्ति काशिका नाम से प्रसिद्ध है। पािंग्यानीय व्याकरण के ग्रन्थों में महाभाष्य और भर्नु हिरिविरचित ग्रन्थों के अनन्तर यही वृत्ति सब से प्राचीन और महत्त्वपुर्ण है। इसमें बहुत से सूत्रों की वृत्ति और उदाहरण प्राचीन वृत्तियों से संगृहीत हैं। काशिका में अनेक स्थानों पर महाभाष्य का अनुसरण नहीं किया, इससे काशिका का गौरव अन्य नहीं होता, वयोंकि ऐसे स्थानों पर ग्रन्थकार ने प्रायः प्राचीन वृत्तियों का अनुसरण किया है।

चीनी यात्री इसिंग ने अपनी भारतयात्रावर्णन में जयादित्य को काशिका का रचियता लिखा है, उसने वामन का निर्देश नहीं किया। संस्कृत वाङ्मय में अनेक ग्रन्थ ऐसे हैं जिन्हें दो-दो व्यक्तियों ने मिलकर लिखा है, परन्तु उन को उद्दश्त करने वाले ग्रन्थकार किसी एक व्यक्ति के नाम से ही स्भूर्ण ग्रन्थ के पाठ उद्दश्त करते हैं। यथा स्कन्द और महेश्वर ने मिलकर निरुक्त की टीका लिखी, परन्तु देवराज ने समग्र ग्रन्थ के उद्धरण स्कन्द के नाम से ही उद्दश्त किये, महेश्वर का कहीं स्मरण भी नहीं किया। सम्भव है इसी प्रकार इसिंग ने भी केवल जयादित्य का नाम लेना पर्याप्त समझा हो। भाषानुत्यर्थविनृति के रचियता मृष्टिथराचार्य भी ने भाषानृत्ति के अन्तिम श्लोक की व्याख्या में काशिका को जयादित्यविरचित ही लिखा है, परन्तु ध्यान रहे कि आठवां अध्याय वामनविरचित है।

काशिका की सब से प्राचीनव्याख्या जिनेन्द्रबुद्धिविरचित काशिका-विवरणपिञ्जका है। वैयाकरण निकाय में यह 'न्यास' नाम से प्रसिद्ध है। यह व्याख्या जयादित्य और वामन की सम्मिलित वृत्ति पर है।

१. काशिका ४।२।१०० की बृत्ति महाभाष्य से विरुद्ध है।काशिकावृत्ति की पुष्टिचान्द्रस्त्र ३।२।१६ से होती है। इप्रतः दोनों का मूल ऋष्टाध्यायी की कोई प्राचीन बृत्ति रही होगी। २. इस्सिंग की भारत यात्रा, युष्ठ २६६।

३. निरुक्त ७। ३१ की महेश्वरिवरिचत टीका को देवराज ने स्कन्द के नाम से उद्घृत किया है। देखो निघएटुटीका पृष्ठ १६२। इसी प्रकार श्रम्यत्र भी।

४. काशयति प्रकाशयति सुत्रार्थमिति काशिका जयादित्यविरिचता वृत्तिः। ८।४।६८॥

### जयादित्य और वामन के ग्रन्थ का विभाग

पं॰ बालशास्त्री द्वारा सम्पादित काशिका में प्रथम चार अध्यायों के अन्त में जयादित्य का नाम छपा है, और शेष चार अध्यायों के अन्त में वामन का। हिर दीन्नित ने प्रौहमनोरमा की शब्दरत्न व्याख्या में प्रथम द्वितीय, पश्चम तथा षष्ठ अध्याय को जयादित्यविरचित और शेष अध्यायों को वामनकृत लिखा है। प्राचीन ग्रन्थकारों ने जयादित्य और वामन के नाम से काशिका के जो उद्धरण दिये हैं उन से विदित होता है कि प्रथम पांच अध्याय जयादित्यविरचित हैं, और अन्तिम तीन वामनकृत।

जयादित्य के नाम से काशिका के उद्धरण निम्न ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं—

अध्याय १—भाषावृत्ति पृष्ठ १६, २६ । पदमश्वरी भाग १, पृष्ठ २५२ । भाषावृत्त्वर्थविवृति के प्रारम्भ में ।

अध्याय २—भाषाङ्गित पृष्ट ९ । पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ६४२ । अध्याय ३—पदमञ्जरी भाग २, पृष्ठ ९९२ । अमरटीकासर्वस्व भाग ४, पृष्ठ १० । परिभाषावृक्ति सीरदेवकृत, पृष्ठ ८१ ।

अध्याय ४--अमरटीकासर्वस्व, भाग १, पृष्ठ १२८। भाषावृत्ति पृष्ठ २४३,२४४।

अध्याय ४—भाषावृत्ति पृष्ठ २९९, ३१०, ३२४, ३२८, ३३४, ३४२, ३६२, ३६९। पदमश्वरी भाग २, पृष्ठ ३८६, ८९१। अष्टाङ्गहृदय की सर्वाङ्गसुन्दरा टीका, पृष्ठ ३।

थामन के नाम से काशिका के उद्धरण अधोलिखित ग्रन्थों में मिलते हैं— अध्याय ६—भाषावृत्ति पृष्ठ ४१८, ४२०, ४८२। पदमश्जरी भाग २ पृष्ठ ४२, ६३२।

अध्याय ७ —सीरदेवकृत परिभाषावृत्ति पृष्ठ ८, २४। पदम आरी भाग २, पृष्ठ ३८६।

अध्याय -- भाषावृत्ति पृष्ठ ४४३, ४४९ । पदमक्तरी भाग १, पृष्ठ ६२४ ।

१. प्रथमद्वितीपञ्चमश्रष्ठा जयादित्यकृतवृत्तयः इतरे वामनकृतवृत्तयः इत्यभिषुकाः । भाग १, पृष्ठ ५०४। २. ऋध्यायानुवाकयोरित्यादौ सूत्रे विकल्पेन चार्य ज्विगिष्यत इति जगाद जयादित्यः ।

काशिका की शैली का पर्यवेच्चण करने से भी यही परिणाम निकलता है कि प्रथम पांच अध्याय जयादित्य की रचना हैं, और अन्तिम तीन अध्याय वामनकृत हैं। जयादित्य की अपेचा वामन का लेख अधिक प्रौढ़ है।

#### जयादित्य का काल

इिंसिंग के लेखानुसार जयादित्य की मृत्यु वि० सं० ७१८ के लगभग हुई थी। पदि इत्सिंग का लेख और उसकी भारतयात्रा का माना हुआ काल ठीक हो तो यह जयादित्य की चरम सीमा होगी। काशिका १।३। २३ में भारिव का एक पद्यांग उद्दश्त है। महाराज दुविनीत ने किरात के १४ वें सर्ग की टीका लिखी थी। दें दुविनीत का राज्य काल ४३९—४६९ तक है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। अतः भारिव सं० ५३९ से पूर्ववर्ती है यह निश्चित है। यह काशिका की पूर्व सीमा है।

#### वामन का काल

संस्कृत वाङ्मय में वामन नाम के अनेक विद्वान् प्रसिद्ध हैं। एक वामन 'विश्वान्तविद्याधर' संज्ञक जैन व्याकरण का कर्ता है, दूसरा अलङ्कारशास्त्र का रचियता है और तीसरा लिङ्गानुशासन का निर्माता है। ये सब पृथक् पृथक् व्यक्ति हैं। काशिका का रचियता इन सब से भिन्न व्यक्ति है। इस में निम्न हेतु हैं—

भाषावृत्तिकार पुरुषोत्तमदेव ने काशिका और भागवृत्ति के अनेक पाठ साथ साथ उद्रभृत किये हैं, जिनकी नुलना से व्यक्त होता है कि भागवृत्तिकार स्थान स्थान पर काशिका का खण्डन करता है। यथा—

- १. साहाय्यमित्यपि ब्राह्मणादित्यादिति जयादित्यः, नेति भागवृत्तिः।
- २. कथमद्यश्वीनो वियोगः ? विजायत इत्यस्यानुवृत्तेरिति जयादित्यः। स्त्रीलिङ्गनिर्देशादुपमानस्याप्यसंभवाद्यैतदिति भागवृत्तिः।

१, इत्सिंगकी भारतयात्रा पृष्ठ २७०। २ संशय्य कर्यादिषु तिक्षते यः । किरात ३ । १४ ॥ ३, देखो पूर्व पृष्ठ ४२०। ४, पूर्व पृष्ठ ४१४ ।

५. वामनो विश्रान्तविद्याधरव्याकरण्कर्ता । गण्रक्तमहोद्धि पृष्ठ २ ।

६. भाषावृत्ति, पृष्ठ ३१०। ७. भाषावृत्ति, पृष्ठ ३१४।

३. इह समानस्येति योगविभागः, तेन सपत्तसधर्मसजातीयाः सिद्धश्चन्तीति वामनवृत्तिः । श्चनाषोऽयं योगविभागः, तथाह्यव्ययानाम-नेकार्थत्वात् सदशार्थस्य सदशन्दस्यैते प्रयोगाः कथानाम समानपत्त इत्यादयोऽपि भवन्तीति भागवृत्तिः ।

४. दृशिग्रहणादिह पूरुषो नारक इत्यादावप्ययं दीर्घ इति वामन-वृत्तिः । अनेनोत्तरपदे विधानादप्राप्तिरिति पूरुषादयो दीर्घोपदेशा एव

संबाशब्दा इति भागवत्तिः।

इन में प्रथम दो उद्धरणों में जयादित्य का और तृतीय चतुर्थ में वामन वृत्ति का खरडन है। भागवृत्ति का काल विक्रम संवत् ७०१—७०४ तक है, यह हम अनुभद लिखेंगे। तदनुसार वामन का काल वि॰ सं॰ ७०० से पूर्व मानना होगा। अलङ्कारशास्त्र और लिङ्गानुशासन के प्रणेता वामन का काल विक्रम की नवम शताब्दी है। विश्वान्तविद्याधर का कर्त्ता वामन विक्रम संवत् २७४ अथवा ५७३ से पूर्वभावी है। यह हम आगे सप्रमाण लिखेंगे। अतः काशिकाकार वामन इन सब से भिन्न व्यक्ति है। उस का काल विक्रम की सप्तम शताब्दी है।

### कन्नड पञ्चतन्त्र श्रीर जयादित्य वामन

५—कन्नडभाषा में दुर्गीसह कृत एक पञ्चतन्त्र है। उस का मूल वसुभाग भट्ट का पाठ है। उस में निम्न पाठ है—

गुप्तवंश वसुवावीशावली राजधानीयन् उज्जैनि—यन्नैदिः ....गुप्तान्त्रय जलधर मार्गे यभस्ति मालियुं, वामन-जयादित्यप्रमुख सुखकमलिबिनर्गत स्किमुक्तावली मणी कुएडल मिएडत कर्णुनुं .... विक्रमाङ्गनं साहसाङ्कम् ।

इस पाठ में वामन ने जयादित्य को गुप्तवंशीय विक्रम साहसाङ्क का समकालिक कहा है।

ए. वेड्कुट सुभिया के अनुसार यह दुर्गीसह ईसा की ११ वीं शती का

१. भाषावृत्ति, पृष्ठ ४२०। २. भाषावृत्ति, पृष्ठ ४२७।

३. कन्हैयालाल पोदार कृत संस्कृत साहित्य का इतिहास, भाग १ पृष्ठ १५३। सथा वामनीय लिङ्गानुशासन की भूमिका।

४. 'पाणिनि से श्रवीचीन वैयाकरण' प्रकरण में । ५. श्राल इण्डिया भ्रो॰ कान्क्रेंस, मैस्र, दिसम्बर १६३५ पृष्ठ ५६८, मुद्रण सन् १६३७।

है। अखिलभारतीय प्राच्यविद्या परिषद (आल इण्या ओरियण्टल कान्फ्रेंस) नागपुर, पृष्ठ १५१ पर के. टी. पार्य्डुरंग का मिलनाथ कृत टीका पर एक लेख छपा है। इनका मत है कि कन्नड पश्चतन्त्र का कर्त्ता दुर्गसिंह कातन्त्र वृत्तिकार दुर्गसिंह ही है।

हमारे विचार में यह दुर्गीसह कातन्त्रवृत्तिकार नहीं हो सकता, क्योंकि वह काशिकाकार से प्राचीन है, यह हम कातन्त्र के प्रकरण में सप्रमाण लिखेंगे। हां, यह कातन्त्र दुर्गवृत्ति का टीकाकार दुर्गीसह हो सकता है। कातन्त्र पर लिखने वाले दो दुर्गीसह पृथक् पृथक् हैं, इस का भी हम उसी प्रकरण में प्रतिपादन करेंगे।

कन्नड पश्चतन्त्र में जयादित्य और वामन को गुप्तवंशीय विक्रमाङ्क साहसांक का समकालिक कहा है। यह गुप्तवंशीय चन्द्रगुप्त द्वितीय है। पाश्चात्य मतानुसार इस का काल वि॰ सं॰ ४६७—४७० तक माना जाता है। भारतीय इतिहासानुपार यही विक्रम संवत् का प्रवर्तक है। यदि चन्द्रगुप्त द्वितीय का पाश्चात्य मतानुसारी काल भी दुर्जनसन्तोष न्याय से स्वीकार कर लिया जाय तो भी काशिका का काल विक्रमाब्द की चतुर्य शती का मध्य मानना होगा। यदि कन्नड पश्चतन्त्र का लेख प्रमाणान्तर से और परिषुष्ट हो जाए तो इस्सिंग आदि चीनी यात्रियों के काल तथा वर्णन में भारी संशोधन कराना होगा।

कन्नड पश्चतन्त्र में जयादित्य और वामन के द्वारा कही गई सूक्तिमुक्ता-विलयों की ओर संकेत है। सुभाषिताविल में जयादित्य और वामन दोनों के सुभाषित संगृहीत हैं। अतः इस अंश में कन्नड पश्चतन्त्रकार का लेख निश्चय ही प्रामाणिक है। इस आधार पर उस के द्वितीय अंश की प्रामाणिकता में सन्देह करना उपपन्न नहीं होता।

## काशिका और शिशुपालवध

माघ विरचित शिशुपालवध में एक श्लोक— श्रुनुत्सूत्रपदन्यासा सदृवृत्तिः सन्निबन्धना। शब्दविद्येव नो भाति राजनीतिरपस्पशा ॥

१. ूर्षं भगवदत्तजी कृत भारतवर्षं का बृहद् इतिहास, भाग २, पृष्ठ ३२४ के स्त्राधार पर । २,२। ११२॥

इस श्लोक में 'सद्दृत्ति' पद से काशिका की ओर संकेत है ऐसा अनेक विद्वानों का मत है। शिशुपालवध के टीकाकार सद्दृति और न्यास पद से काशिका और जिनेन्द्रबृद्धि विरचित न्यास का संकेत मानते हैं। उसी के आधार पर न्यास के संपादक श्रीशचन्द्र भट्टाचार्य ने माघ का काल द०० ई० ( ८५७ वि० ) माना है, वह अयुक्त है। माघ किव के पितामह के आश्रयदाता महाराज वर्मलात का सं० ६८२ ( सन् ६२५ ) का शिलालेख मिलता है। सोरदेव के लेखानुसार भागवृत्तिकार ने माघ के कुछ प्रयोगों को अपशब्द माना है। भागवृत्ति की रचना सं० ७०१—७०५ के मध्य मानना होगा। धातुवृत्तिकार सायग्र के मतानुसार काशिका की रचना शिशुपालवध का समय सं० ६८२-७०० के मध्य मानना होगा। धातुवृत्तिकार सायग्र के मतानुसार काशिका की रचना शिशुपालवध से उत्तरकालीन है। अतः उसके सद्दृतृत्ति शब्द का संकेत काशिका की बोर नहीं है।

प्राचीनकाल में न्यास नाम के अनेक ग्रन्थ विद्यमान थे। भर्तृ हरिविरचित महाभाष्यदीपिका में भी एक न्यास उद्गधृत है। अतः माघ ने किस न्यास की ओर संकेत किया है, यह अज्ञात है।

## जयादित्य श्रीर वामन की सम्पूर्ण वृत्तियां

जिनेन्द्रबुद्धिवरचित काशिकाविवरण्पिकका जयादित्य और वामन-विरिचित सम्मिलित वृत्तियों पर है, परन्तु न्यास में जयादित्य और वामन के कई ऐसे पाठ उद्रभृत हैं जिनसे विदित होता है कि जयादित्य और वामन दोनों ने सम्पूर्ण अष्टाध्यायी पर पृथक् पृथक् वृत्तियां रची थीं। न्यास के जिन पाठों से ऐसी प्रतीति होती है, वे अधोलिखित हैं—

१. न्यासकी भूमिका, पृष्ठ २६ । २. देखो, वसन्तगढ़ का शिलालेख-

<sup>&#</sup>x27;द्विरशीत्यधिके काले षयणां वर्षशतोत्तरे । जगन्मातुरिदं स्थानं स्थापितं गोष्ठपुंगवैः ।। ११ ।। ३. स्रत एव तत्रैव सूत्रे (१।१।२७) भागवृत्तिः— पुरातनमुनेर्मृनिताम् (किरात ६।१६) इति, पुरातनीर्नदीः (माघ १२।६०) इति च प्रमादपाठावेतौ, गतानुगतिकतया कवयः प्रयुञ्जते, न तेषां लच्चणं चच्चः । परिभाषावृत्ति, पृष्ठ १३७। ४. क्रमादमुं नारद इत्यबोधि सः इति माघे सकर्मकत्वं वृत्तिकारादीनामनभिमतमेव । धा० वृ० पृष्ठ २६७ काशी सं०।

५. महाभाष्यदीपिका उद्धरणाङ्क ३६, देखो पूर्व पृष्ठ ३६१।

१. ग्लाजिस्थक्ष (अष्टा० ३।२। १३६) इत्यत्र जवादित्यवृत्तौ प्रन्थः अश्वकः किति (अष्टा० ७।२।११) इत्यत्रापि जयादित्यवृत्तौ प्रन्थः —गकारोऽप्यत्र चर्त्वभूतो निर्दिश्यते भूष्णुरित्यत्र यथा स्यादिति । वामनस्य त्वेतत् सर्वमनभिमतम् । तथाहि तस्यैव सूत्रस्य (अष्टा० ७।२।११) तहिरचितायां वृत्तौ ग्रन्थः —केचिद्त्रः । ।

इस उद्धरण में न्यासकार ने अष्टाध्यायी ७। २।११ सूत्र की जयादित्य और वामन विरचित दोनों वृत्तियों का पाठ उद्गृथृत किया है। ध्यान रहे कि जिनेन्द्रबुद्धि ने सप्तमाध्याय का न्यास वामनवृत्ति पर रचा है।

न्यासकार ३।१।३३ में पुनः लिखता है-

२. नास्ति विरोध:, भिन्नकर्तृत्वात् । इदं हि जयादित्यवचनम्, तत्पुनर्वामनस्य । वामनवृत्तौ (३।२।३३) तासिसिचोरिकार उचा-रखार्थो नानुबन्ध: पठन्यते । ।

स्यासकार ने इस उद्धरण में अष्टाध्यायी ३।१।३३ की वामनवृत्ति का पाठ उद्मधृत किया है।ध्यान रहे कि तृतीयाध्याय का न्यास जयादित्यवृत्ति पर है।

आगे पुनः लिखता है---

३. ऋनित्यत्वं तु प्रतिपादयिष्यते ( ऋ०६ । ४ । २२ ) जयादित्येन । ४

४. न्यासकार ३।१।७८ पर भी जयादित्य विरचित ६।४।२३ की वृत्ति उद्दश्त करता है।

इन से व्यक्त है कि जयादित्य की वृत्ति षष्टाध्याय पर भी थी।

५ हरदत्तविरचित पदमश्वरी ६।१।१३ (पृष्ठ ४२८) से विदित होता है कि वामन ने चतुर्थ अध्याय पर वृत्ति लिखी थी।

न्यासकार और हरदत्त के उपर्युक्त उद्धरणों से स्पष्ट है कि जयादित्य और वामन दोनों ने सम्पूर्ण अष्टाध्यायी पर पृथक् पृथक् वृत्तियां रची थीं श्रीर न्यासकार तथा हरदत्त के काल तक वे सुप्राप्य थीं।

## जयादित्य और वामन की वृत्तियों का सम्मिश्रण

हम पूर्व लिख चुके हैं कि वर्तमान में काशिका का जो संस्करण

१. तुलना करो - न्यास ३।२।१३६ ॥ २. न्यास १।१।४॥ पृष्ठ ४७, ४८।

इ. न्यास ३।२।३३॥ पृष्ठ ५२४। ४, न्यास ३ । १ । २३ ॥ पृष्ठ ५२४।

मिलता है उसमें प्रथम पांच अध्याय जयादित्यविरचित हैं और अन्तिम तीन अध्याय वामनकृत । जिनेन्द्रबुद्धि ने अपनी न्यास व्याख्या दोनों की सम्मिलत वृत्ति पर रची है। दोनों वृत्तियों का सम्मिश्रस्स क्यों और कब हुआ, यह अज्ञात है। भाषावृत्ति आदि में भागवृत्ति के जो उद्धरण उपलब्ध होते हैं, उन में जयादित्य और वामन की सीमिश्रित वृत्तियों का खरडन उपलब्ध होता। अतः यह सीमिश्रस्स भागवृत्ति बनने (वि॰ सं० ७००) से पूर्व हो चुका था, यह निश्चित है।

## काशिका का रचना स्थान

काशिका के व्याख्याता हरदत्त मिश्र और रामदेव मिश्र ने लिखा है— काशिका देशतोऽभिधानम्, काशीषु भवा । अर्थात् काशिका वृत्ति की रचना काशी में हुई थी। उज्ज्वलदत्त और भाषावृत्त्यर्थविवृत्तिकार सृष्टिघर का भी यही मत है।

## काशिका के नामान्तर

काशिका के लिए एकवृत्ति ' और प्राचीन वृत्ति शब्दों का व्यवहार मिलता है।

प्रकष्ट्रिस्त नाम का कारण्—काशिका की प्रतिद्वन्द्विनी भागवृत्तिनाम की एक वृत्ति थी (इस का अनुपद ही वर्णन किया जायगा)। उस में पाणिनीय सूत्रों को लौकिक और वैदिक दो विभागों में बांट कर भागशः व्याख्या की गई थी। काशिका में पाणिनीय क्रमानुसार लौकिक वैदिक सूत्रों की यथा-स्थान व्याख्या की गई है। इसलिए भागवृत्ति की प्रतिद्वन्द्वता में काशिका के लिए एकवृत्ति शब्द का व्यवहार होता है।

१. देखो हमारा 'भागवृत्ति संकलन' पृष्ठ २१,२३,२४, इध्यादि, लाहोर संस्क०।

२. पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ४ । तथा वृत्तिप्रदीप के प्रारम्भ में ।

३. उगादिवृत्ति पृष्ठ १७३ ।। ४. भाषावृत्तिरीका । ४ । ६७ ॥

५. ग्रामार्व इय्येकवृत्तावुष्युक्तम् । भाषावृत्ति १ । १ । १६ ।।

६. एकवृत्तो साधारणवृत्तौ वैदिके लौकिके च विवरणे इस्यर्थः । एकवृत्ताविति काशिकायां वृत्तावित्यर्थः । सृष्टिधर । भाषावृत्ति पृष्ठ ५, टिप्पणी ८ ।

## काशिका वृत्ति का महत्त्व

काशिका वृत्ति व्याकरण शास्त्र का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इस में निम्न विशेषताएं हैं —

१—काशिका से प्राचीन कुणि आदि वृत्तियों में गणपाठ नहीं था। इसमें गरापाठ का यथास्थान सन्निवेश है।

२—अष्टाध्यायी की प्राचीन विलुप्त वृत्तियों स्त्रीर ग्रन्थकारों के अनेक मत इस ग्रन्थ में उद्दश्त हैं, जिनका अन्यत्र उक्केल नहीं मिलता।

३—इसमें अनेक सूत्रों की व्याख्या प्राचीन वृत्तियों के आधार पर लिखी हैं। अतः उनसे प्राचीन वृत्तियों के सूत्रार्थ जानने में पर्याप्त सहायता मिलती है।

काशिका में जहां जहां महाभाष्य से विरोध है वहाँ वहाँ काशिकाकार का लेख प्रायः प्राचीन वृत्तियों के अनुसार है। आधुनिक वैयाकरण भाष्यविरुद्ध होने से उन्हें हेय समझते हैं, यह उनकी महती भूल है।

४—काशिक,न्तर्गत उदाहरण प्रत्युदाहरण प्रायः प्राचीन वृत्तियों के अनुसार हैं। जिनसे अनेक प्राचीन ऐतिहासिक तथ्यों का ज्ञान होता है।

भट्टोजि दीन्नित आदि ने नये नये उदाहरण देकर प्राचीन ऐतिहासिक निर्देशों का लोप कर दिया, यह अत्यन्त दुःख की बात है।

## काशिका का पाठ

काशिका के जो संस्करण इस समय उपलब्ध हैं, वे सब महा अशुद्ध हैं। इतने महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ का प्रामाणिक परिशुद्ध संस्करण का प्रकाशित न होना अत्यन्त दुःख की बात है। काशिका में पाठों की अब्यवस्था प्राचीन काल से ही रही है। न्यासकार काशिका १।१।५ की व्याख्या में लिखता है—

- १. बृत्यन्तरेषु सूत्राययेव व्याख्यायन्ते ...... वृत्त्यन्तरेषु तु गरापाठ एव नास्ति । पदमकारी माग १, पृष्ठ ४ । २. देखो झ्रोरियण्टल कालेज मेगजीन लाहीर नवम्बर १६३६ में हमारा 'महाभाष्य से प्राचीन ऋष्टाष्यायी की सुऋत्तियों का स्वरूप' लेख ।
- ३. ग्रपचितपरिमायाः श्रांगालः किली । ग्रप्रसिद्धोहरयां चिरन्तनप्रयोगात् । पदमज्ञरी २ । १ । भ्र. ॥ मुद्रित काशिका में 'सदर्श सख्या सस्रित' पाठ है । वहां 'सहर्श किल्या सिक्ति' पाठ होना चाहिये । पुनः ज्ञिला है—ग्रवतप्रेनकुलस्थितं सवैतदिति चिरन्तनप्रयोगः, तस्यार्थमाह । पदमक्करी २ । १ । ४७ ॥

श्रन्ये त्त्तरसूत्रे कणिताश्वो रिणताश्व इत्यनन्तरमनेन प्रन्थेन भवितन्यम्, इद्द तु दुर्विन्यस्तकाकपद्जनितभ्रान्तिभिः कुलेखकैलिखित-मिति वर्णयन्ति।

न्यास और पदमश्वरी में काशिका के अनेक पाठान्तर उद्दशृत किये हैं। काशिका का इस समय जो पाठ उपलब्ध होता है वह अत्यन्त भ्रष्ट है। ६।१।१७४ के प्रत्युदाहरण का पाठ इस प्रकार छपा है—

हल्पूर्वादिति किम् - बहुनावाब्राह्मएया ।

इसका शुद्ध पाठ 'बहुतितवा ब्राह्मएया' है। काशिका में ऐसे पाठ भरे पड़े हैं। इस वृत्ति के महत्त्व को देखते हुए इसके शुद्ध संस्करण की महती आवश्यकता है।

### काशिका के व्याख्याकार

जयादित्य और वामन विराचेत काशिका वृत्ति पर अनेक वैयाकरणों ने व्याख्याएं लिखी हैं। उनका वर्णन हम अगले अध्याय में करेंगे।

## १३--भागवृत्तिकार (सं० ७०२--७०६)

अष्टाध्यायी की वृत्तियों में काशिका के अनन्तर भागवृत्ति का स्थान है। यह वृत्ति इस समय अनुपलब्ध है। इसके लगभग सवा सौ उद्धरण पदम अरी, भाषावृत्ति, दुर्घटवृत्ति और अमरटीकासर्वस्व आदि विभिन्न ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। पुरुषोत्तमदेव की भाषावृत्ति के अन्तिम श्लोक से ज्ञात होता है कि यह वृत्ति काशिका के समान प्रामाणिक मानी जाती थी।

बड़ौदा से प्रकाशित कवीन्द्राचार्य के सूचीपत्र में भागवृत्ति का नाम मिलता है। भें भट्टोजि दीक्षित ने शब्दकौस्तुभ और सिद्धान्तकौमुदी में

१. न्यास भाग १, पृष्ठ ४६ । २. काशिकाभागकृत्योश्चेत् सिद्धान्तं बोद्धुमस्ति चीः । तदा विचित्त्यतां भ्रातभीषाङ्गिरियं मम ॥

३. कवीन्द्राचार्य काशी का रहनेवाला या। इसकी जन्मभूमि गोदावरी तट का कोई प्राम या। यह परम्परागत ऋग्वेदी ब्राह्मण या। इसने वेदवेदाङ्गी का सम्यग् अम्यास करके संन्यास प्रहण किया या। इसने काशी और प्रयाग को मुसल-मानों के चिजया कर से मुक्त कराया था। देखो कवीन्द्राचार्य विरचित कवीन्द्रकरपद्भम, इपिडया आफिस सन्दन का सूचीपत्र पृष्ठ ३६४७ । इसका समय लगभग सं० १६५०—१७५० तक है। 

४. पृष्ठ ३।

भागवृत्ति के अनेक उद्वरण दिये हैं। इससे प्रतीत होता है कि विक्रम की १६ वीं १७ वीं शताब्दी तक भागवृत्ति के हस्तलेख सुप्राप्य थे।

## भागवृत्ति का रचयिता

भाषावृत्ति के व्याख्याता सृष्टिधर चक्रवर्ती ने लिखा है— भागवृत्तिर्भर्तः हरिणा श्रीधरसेननरेन्द्रादिष्टा विरचिता।

इस उद्धरण से विदित होता है कि वलभी के राजा श्रीवरसेन की आज्ञा से भव् हिर ने भागवृत्ति की रचना की थी।

कातन्त्रपरिशिष्ट का रचियता श्रोपतिदत्त सन्धि सूत्र १४२ पर लिखता है—

तथा च भागवृत्तिकृता विमलमितनाप्येवं निपातितः।

इससे प्रतीत होता है कि भागवृत्ति के रचयिता का नाम विमलमित था।

पं॰ गुरुपद हालदार ने सृष्टिभर के वचन को अप्रामाणिक माना है, परन्तु हमारा विचार है कि मृष्टिभराचार्य ओर श्रोपतिदत्त दोनों के लेख ठीक हैं, इनमें परस्पर विरोध नहीं है। यथा किवसमाज में अनेक किवयों का कालिदास औपाधिक नाम है, उसी प्रकार वैयाकरण्णिकाय में अनेक उत्कृष्ट वैयाकरण्णों का भर्तृ हिर औपाधिक नाम रहा है। विमलमित ग्रन्थ-कार का मुख्य नाम है और भर्तृ हिर उसकी औपाधिक संज्ञा है। मिट्ट काव्य के कत्तों का भर्तृ हिर औपाधिक नाम था। यह हम पूर्व पृष्ठ ३४८ पर लिख चुके हैं। विमलमित बौद सम्प्रदाय का प्रसिद्ध व्यक्ति है।

एस. पी. भट्टाचार्य का विचार है कि भागवृत्ति का रचयिता सम्भवतः इन्दु था। हमारे मत में यह चिन्त्य है।

## भागवृत्तिकार का काल

सृष्टिधराचार्य ने लिखा है कि भागवृत्ति की रचना महाराज श्रीधरसेन

१. सिद्धान्त कौमुदी पृष्ठ ३६६ काशी चौलम्बा, मूल संस्क०।

२. भाषावृत्यर्थविवृति = । १ । ६७॥

<sup>े</sup> ३, श्राल इपिडया श्रोरियपटल कान्स्रेस १६४३—४४ ( बनारस ) में भागञ्चलि विषयक लेख ।

की आजा से हुई थी। वजभी के राजकुल में श्रीधरसेन नःम के चार राजा हुए हैं, जिनका राज्यकाल सं० ४४७—७०४ तक माना जाता है। इस भागवृत्ति में स्थान स्थान पर काशिका का खराइन उपलब्ध होता है। इससे स्पष्ट है कि भागवृत्ति की रचना काशिका के अनन्तर हुई है। कःशिका का निर्माण काल लगभग सं० ६८७—७०१ तक है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। चतुर्य श्रीधरसेन का राज्यकाल सं० ७०२—७०४ तक है। अतः भागवृत्ति का निर्माण चतुर्य श्रीधरसेन की आजा से हुआ होगा।

न्यास के सम्पादक ने भागवृत्ति का काल सन् ६२५ ई० (सं० ६८२ वि०), और काशिका का सन् ६५० ई० (= सं० ७०७ वि०) माना है, अर्थात् भागवृत्ति का निर्माण काशिका से पूर्व स्वीकार किया है, वह ठीक नहीं है। इसी प्रकार श्री पं० गुरुषद हालदार ने भागवृत्ति की रचना नवम शताब्दी में मानी है, वह भी अशुद्ध है। वस्तुत: भागवृत्ति की रचना वि० सं० ७०२—७०५ के मध्य हुई है, यह पूर्व विवेचना से स्षष्ट है।

## काशिका श्रीर भागवृत्ति

हम पूर्व लिख चुके हैं कि भागवृत्ति में काशिका का स्थान स्थान पर खरडन उपलब्ब होता है। दोनों वृत्तियों में परस्वर महान् अन्तर है। इस का प्रधान कारण यह है कि काशिकाकार महाभाष्य को एकान्त प्रमाण न मानकर अनेक स्थानों में प्राचीन वृत्तिकारों के मतानुसार व्याख्या करता है। अतः उस की वृत्ति में अनेक स्थानों में महाभाष्य से विरोध उपलब्ध होता है। भागवृत्तिकार महाभाष्य को पूर्णत्या प्रमाण मानता है। इस कारण वह वैयाकरण सम्प्रदाय में अप्रसिद्ध शब्दों की कल्पना करने से भी नहीं चूकता।

भागवृत्ति के उद्धरण

भागवृत्ति के उद्धरण अभी तक हमें २७ ग्रन्थों में उपलब्ध हुए हैं। इन में २१ ग्रन्थ मुद्रित हैं और ६ ग्रन्थ अमुद्रित। वे इस प्रकार हैं—

- १. भागवृत्ति वंकलन ५ । १ । ३२ ॥ ५ । २ । १३ ॥ ६ । ३ । ⊏४ ॥
- २. न्यास भूमिका पृष्ठ २६।
- 'लोल्य+सन्' इस श्रवस्था में मागवृत्तिकार 'लुलोल्यिकति' रूप मानता है। वह लिखता है— 'श्रवभ्यासग्रह्ण्स्य न किञ्चित् प्रयोजनमुक्तम् । ततश्चोत्तरार्थपि
  तक्ष भवतीति भाष्यकारस्याभिप्रायो लच्यते । तेनात्र भवितव्यं द्विवंचनेन । पदम-करी ६ । १ । ६, पृष्ठ ४२६ पर उद्युत ॥

### मुद्रित ग्रन्थ

| ११ धातुवृत्ति–साय <b>ग</b>              |
|-----------------------------------------|
| १२ संक्षिप्तमार ( सवृत्ति )             |
| १३ संचिप्तसार−टीका ।                    |
| १४ कातन्त्र-परिशिष्ट-श्रीपतिदत्त        |
| १५ कातन्त्रपश्चिका-त्रिल <del>ोचन</del> |
| १६ हरिनामामृत सवृत्ति                   |
| १७ प्रिक्रयाकौमुदी ( सटीक )             |
| १८ सिद्धान्तकोमुदी                      |
| १९ गब्दकौस्तुभ                          |
| २० प्रदीपद्योत-नागेश                    |
| २१ व्याकरणसिद्धान्तसुधानिधि             |
|                                         |

### श्रमुद्रित ग्रन्थ

| २२ तन्त्रप्रदीप        | २४ शब्दसाम्राज्य        |
|------------------------|-------------------------|
| २३ अमरटीका-अज्ञातकतृ क | २६ चर्करीतरह <b>स्य</b> |
| २४ अमरटीका-रायमुकुट    | २७ सक्षिप्ततार-परिशि    |
|                        |                         |

भागवृत्ति को उद्गृत करने वाले ग्रन्थों में सब से प्राचीन कैंग्रटविरचित महाभाष्यप्रदीप है।

## भागवृत्ति के उद्धरणों का संकलन

लगभग दश वर्ष हुए हम ने १२ मुद्रित ग्रन्थों से भागवृत्ति के उद्धरणों का संकलन करके 'भागवृत्ति न्संकलनम्, नाम से उन का संग्रह प्रकाशित किया था। इसका परिवृंहित संस्करण संवत् २०१० में सरस्वती भवन काशी की 'सारस्वती सुषमा' में प्रकाशित किया था। अब उसका परिवृंहित संस्करण हम बूनः प्रकाशित कर रहे हैं।

## भागवृत्ति-च्याख्याता---श्रीधर

कृष्णलीलाशुक मुनि ने 'दैवम्' ग्रन्थ की पुरुषकार नाम्नी व्याख्या लिखी है। उस में भागवृत्ति का उद्धरण देकर कृष्णलीलाशुक मुनि लिखता है— भागवृत्ती तु सीकृतिक इत्यधिकमिष पठथते। तच सीकृ सेचने

१. संवत् २००७ में प्रथम संस्कृ समय । वर्तमान संवत् ऋनुसार २२ वर्ष पूर्व ।

इति श्रीधरो ब्याकरोत्, पतानष्टौ वर्जयित्या इति चाधिक्यमेव मुकः कर्रुटमुक्तवान्।'

इस उद्धरण के व्यक्त है कि श्रीधर ने भागवृत्ति की व्याख्या लिखी थी। कृष्णलीलाशुक मुनि ने श्रीधर के दो वचन और इद्भृष्ट्रत किये हैं। देखों दैवे—पुरुषकार पृष्ट १४, ६०। माधवीया धातुवृत्ति में श्रीकर अथवा श्रीकार नाम से इस का निर्देश मिलता है। धातुवृत्ति के जितने संस्करण प्रकाशित हुए हैं वे सब अत्यन्त भ्रष्ट हैं। हमें श्रीकर वा श्रीकार श्रीधर नाम के ही अपन्नेश प्रतीत होते हैं।

श्रीधर नाम के अनेक ग्रन्थकार हुए हैं। भागवृत्ति की व्याख्या किस

श्रीघर ने रची, यह अज्ञात है।

काल कृष्यालीलाशुक मुनि लगभग १३ वीं शताब्दी का ग्रन्थकार है। अतः उस के द्वारा उद्देशत ग्रन्थकार निश्चय ही उस से प्राचीन है। हमारा विचार है कि श्रीवर मैत्रेय रक्षित से प्राचीन है। इस का आवार पुरुषकार पृष्ठ ६० में निर्दिष्ट श्रीधर और मैत्रेय दोनों के उद्धरणों की तुलना में निहित है।

भागवृत्ति जैसा प्रामाणिक ग्रन्थ और उस की टीका, दोनों ही इस समय अप्राप्य हैं।

# १४--भर्त्रीश्वर ( सं० ७८० से पूर्ववर्ती )

वर्धमान सूरि अपनी गणर त्रमहोदिव में लिखता है— भर्जीश्वरेणापि वारणार्थामित्यत्र पुल्लिङ्ग एव प्रयुक्तः।

अर्थात्—भत्रीश्वर ने अष्टाध्यायी के 'वारणार्थानामीप्सितः' सूत्र की व्याख्या में 'प्रेमन्' शब्द का पुछिङ्ग में प्रयोग किया है।

इस उद्धरण से विदित होता है कि भर्त्रीश्वर ने अष्टाध्यायी की कोई व्याख्या लिखी थी।

१. दैवम्-पुरुषकार, पृष्ठ १५, हमारा संस्क०।

२. हमारा संस्करण । ३. नृतिनन्दीति वाक्ये नाध्यर्ज नृत्यादीन पठित्वे-तान् सप्त वर्जित्वेति वदन श्रीकरोऽप्यत्रेवानुकृतः । पाठुवृत्ति ष्टष्ट १८ । तुलना करो—'तया च श्रीघरो नृत्यागेन नृत्यादीन् पठित्वा एतान् सप्त वर्जियत्वा इत्याह । दैवम् ६०। यहां चातुवृत्ति में उद्धृत श्रीकर निश्चय ही भागवृत्ति टीकाकार श्रीघर है।

४. गग्रासमहोद्धि पृष्ठ २१६। ४. १।४।२७॥

## मत्रीयर का काल

भट्ट कुमारिल प्रणीत मीमांसाश्लोकवार्तिक पर भट्ट उम्बेक की व्याख्या प्रकाशित हुई है। उस में उम्बेक लिखता है—

तथा चाहुर्भर्त्राश्वरादय:—िक हि नित्यं प्रमागं हप्टं, प्रत्यज्ञादि वा यदनित्यं तस्य प्रामागये कस्य विप्रतिपत्तिः, इति ।'

इस उद्धरण से ज्ञात होता है कि भन्ने धर भट्ट उम्बेक से पूर्ववर्ती है, और वह बौद्धमतानुषायी है।

## उम्बेक श्रीर भवभृति का ऐक्य

भवभूतिप्रग्रीत मालतीमायव के एक हस्तलेख के अन्त में ग्रन्थकर्ता का नाम उम्बेक लिखा है, और उसे भट्ट कुमारिल का शिष्य कहा है। भवभूति उत्तररामचरित और मालतीमायव की प्रस्तावना में अपने लिये 'पदवाक्यप्रमाण्ड्व' पद का व्यवहार करता है। पदवाक्यप्रमाण्ज्ञ पद का अर्थ पद = व्याकरण, वाक्य = मीमांसा और प्रमाण = न्यायशास्त्र का जाता है । इस विशेषण से भवभूति का मीमांसकत्व व्यक्त है। दोनों के ऐक्य का उपोद्धलक एक प्रमासा और है। उम्बेकप्रणीत श्लोकवार्तिकटीका और मालतीमाधव दोनों के प्रारम्भ में 'ये नाम केचित प्रथयन्त्यवज्ञाम' श्लोक समानरूप से उपलब्ध होता है। अतः उम्बेक और भवभृति दोनों एक व्यक्ति हैं। मीमांसक सम्प्रदाय में उसकी उम्बेक न म से प्रसिद्धि है, और कविसम्प्रदाय में भवभूति नान से। मालतीमाधव में भवभूति ने अपने गृरु का नाम 'श्वाननिधि' लिखा है। क्या ज्ञाननिधि भट्ट कुमारिल का नामान्तर था? उम्बेक भट्ट कुमारिल का शिष्य हो वा न हो, परन्तु श्लोकवार्तिकटीका, मालतीमाधव और उत्तररामचरित के अन्तर क्र साक्यों से सिद्ध है कि उम्बेक और भवभूति दोनों नाम एक व्यक्ति के हैं। पठ सीताराम जयराम जोशी ने अपने संस्कृत साहित्य के संचिप्त इतिहास में उम्बेक को भवभूति का नामान्तर लिखा है, परन्तू मीमांसक ने उम्बेक को उससे भिन्न लिखा है यह ठीक नहीं।

महाकवि भवभूति महाराज यशोवर्मा का सम्य था। इस कारण

१. पृष्ठ ३८ २. संस्कृत साहित्य का संवित इतिहास पृष्ठ ३८६ । ३. वही, पृष्ठ ३८६ ।

भवभूति का काल सं० ७८०—८०० के लगभग माना जाता है। अतः भवभूति के द्वारा स्मृत भर्त्रीश्वर सं० ७८० से पूर्ववर्ती है। कितना पूर्ववर्ती है यह अज्ञात है।

भवभूति का ब्याकरण प्रन्थ-दुर्घटवृत्ति ७।२।११७ में 'ज्योतिषं शास्त्रम्' में वृद्धयभाव के लिए भवभूति का एक वचन उद्दवृत है। उस से विदित होता है कि भवभूति ने कोई व्याकरण ग्रन्थ भी लिखा था।

## १५--भट्ट जयन्त (सं० नगभग 🖘 🖹

न्यायम॰जरीकार जरन्नैयायिक भट्ट जियन्त ने पाणिनीय अष्टाध्यायी पर एक वृत्ति लिखी थी। इस का उल्लेख जयन्त ने स्वयं अपने 'अभिनवागमा-डम्बर' नामक रूपक के प्रारम्भ में किया है। उस का लेख इस प्रकार है—

श्रश्रभवतः शेशव एव व्याकरणविवरणकरणाद् वृत्तिकार इति प्रधितापरनास्रो भट्टजयन्तस्य कृतिरभिनवागमाडम्बरनाम किमपि रूपकम्।

#### परिचय

भट्ट जयन्त ने न्यायम आरी के अन्त में अपना जो परिचय दिया है उस से विदित होता है कि जयन्त के पिता का नाम 'चन्द्र' था। शास्त्रार्थों में जीतने के कारण वह जयन्त नाम से प्रसिद्ध हुआ और इसका 'नवपृष्ति-कार' नाम भी था। ' जयन्त के पुत्र अभिनन्द ने कादम्बरीकथासार के प्रारम्भ में अपने कुल का कुछ परिचय दिया है। वह इस प्रकार है—

गौड़वंशीय भारद्वाज कुल में शक्ति नाम का विद्वान् उत्पन्न हुआ । उसका पुत्र 'मित्र' और उसका शक्तिस्वामी हुआ । शक्तिस्वामी कर्कोट वंश के महाराज मुक्तापीड का मन्त्री था । शक्तिस्वामी का पुत्र कल्याणस्वामी

- संस्कृत कविचर्चा पृष्ठ ३१३ । संस्कृत साहित्य का संद्यित इतिहास
   पृष्ठ ३८६ । २. उच्यते—संज्ञापूर्वकानित्यकादिति मवमृतिः । पृष्ठ ११५ ।
  - ३. ब्राचार्य पुष्पाञ्जलि वाल्यूम में पं० रामकृष्ण कवि का लेख, पृष्ठ ४७ ।
  - ४. भट्टः चतुःशाखाभिकः । जगद्धर मालतीमाधव की टीका के प्रारम्भ में ।
- ५. वादेध्वाप्तजयो जयन्त इति यः ख्यातः सतामप्रण्रिन्वयौ नववृत्तिकार इति यं शंसन्ति नाम्ना बुषः । स्नृन्यीप्तदिगन्तरस्य यशसा चन्द्रस्य चन्द्रस्विषा चक्रे चन्द्रकलावचूलाचरण्यायो सथन्यां कृतिन्। पृष्ठ ६५६ ।

और उसका चन्द्र हुआ। चन्द्र का पुत्र जयन्त हुआ। उसका दूसरा नाम वृत्तिकार था। वह वेदवेदाङ्गों का ज्ञाता और सर्व शास्त्रार्थों का जीतने वाला था। उसका पुत्र साहित्यतत्त्वज्ञ अभिनन्द हुआ।'

भट्ट जयन्त नैयायिकों में जरन्नैयायिक के नाम से प्रसिद्ध है । यह व्याकरण, साहित्य, न्याय और मीमांसाशास्त्र का महापिएडन था। इस के पितामह कल्याणस्वामी ने ग्राम की कामना से सांग्रहणीष्टि की थी। उस के अनन्तर उन्हें 'गौरमूलक' ग्राम की प्राप्ति हुई थी। '

#### काल

जयन्त का प्रिपतामह शिक्तस्वामी कश्मीर के महाराज मुक्तापीड का मन्त्री था। मुक्तापीड का काल विक्रम की आठवीं शताब्दी का उत्तरार्घ है। अतः भट्ट जयन्त का काल विक्रम की नवम शताब्दी का पूर्वार्घ होगा।

#### ऋन्य ग्रन्थ

न्यायमञ्जरी—यह न्यायदर्शन के विशेष सूत्रों की विस्तृत टीका है। इसका लेख अत्यन्न प्रौढ़ और रचना शैली अत्यन्त परिष्कृत और प्राञ्जल है। न्याय के ग्रन्थों में इस का प्रमुख स्थान है।

- १. शक्तिनामाभवद् गौडो भारद्वाजकुले द्विजः । दीर्घाभिसारमासाद्यः कृतदारपरिप्रदः ॥ तस्य मित्राभिधानोभूदात्मजस्तेजवां निधिः । जनेन दोषोपरमप्रवृद्धेनाचितोदयः ॥ स श्राक्तिस्वामिनं पुत्रमवाप श्रुतिशालिनम् । राज्ञः कर्कोटवंशस्य मुक्तापीडस्य मन्त्रियम् ॥ कल्यायास्वामिनामास्य याज्ञवल्क्य इवाभवत् । तनयः श्रुद्धयोगार्द्धं निर्मू तभवक्रस्मयः ॥ श्रुयाघद्धदयात् तस्मात् परमेश्वरमय्डनम् । श्र्रजायत् सुतः कान्त्रक्षन्दे दुग्धोदेधेरिव ॥ पुत्रं कृतजनानन्दं स जयन्तमजीजनत् । व्यक्ता कवित्ववक्तुत्वकला यत्र सरस्वती ॥ वृत्तिकार इति व्यक्तं द्वितीयं नाम विभ्रतः । वेदवेदाङ्गविदुषः सर्वशास्त्रार्थवादिनः ॥ जयन्तनाम्नः सुधियः साधुसाहित्यतस्ववित् । सुन्नः सममवत्तरमादिमनन्द इति श्रुतः ॥
  - २. न्यायचिन्तामिषा उपमान खरड, पृष्ठ ६१, कलकत्ता सोसाइटी संस्कः।
- ३. वेदप्रामार्यशिद्धयं वैमित्थमेताः कथाः कृताः । न तु मीमांसकस्याति प्राप्तो-स्मीत्यभिमानतः ॥ न्यायमञ्जरी पृष्ठ २६० । ४. तथा ह्यस्मित्यतमह एव ग्रामकामः सांग्रहर्गी कृतवान्, स इष्टिसमाप्तिसमनन्तरमेव गौरमूलकं ग्राममवाप । न्यायमञ्जरी पृष्ठ २७४ ।

न्यायकिलका - गुणरत्न ने षड्दर्शन-समुच्य की वृत्ति में इस ग्रन्थ का उल्लेख किया है। यह ग्रन्थ न्यायशास्त्र विषयक है। सरस्वती भवन ग्रन्थमाला काशी में प्रकाशित हो चुका है।

पक्कय-डा० वी॰ राघवन् एम॰ ए० ने लिखा है कि श्रीदेव ने प्रमाण-नयतत्त्वालोकालङ्कार की स्याद्वादरत्नकर की टीका में जयन्तविरचित "पक्कव" ग्रन्थ के कई उद्धरण दिये हैं। पछव और मञ्जरी समानार्थक हैं। पछव के उद्दशृत न्यायमञ्जरी में उपलब्ध हो जाते हैं। अतः पछव न्याय-मञ्जरी है।

## १६-केशव (सं० ११६४ से पूर्व)

े केशव नाम के किसी तैथ:करण ने अष्टाध्यायी की एक वृत्ति लिखी थी। केशववृत्ति के अनेक उद्धरण व्याकरण ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। षुरुषोत्तमदेव भाषावृत्ति में लिखता है—

पृषोदगदित्वादिकारलोपे एकदेशविकारद्वारेण पर्वच्छन्दादपि वलजिति केशवः। ै

केशववृत्ती तु विकल्प उक्तः—हे प्रान्, हे प्राण् वा।

भाषावृत्ति का व्याख्याता सृष्टिधराचार्य केशववृत्ति का एक श्लोक उद्दधृत करता है—

श्रपांस्पाः पदमध्येऽपि न चैकस्मिन् पुना रविः। तस्माद्वोरीति सुत्रेऽस्मिन् पदस्येति न वध्यते ॥

ं पं गुरुपद हालदार ने अपने व्याकरण दर्शनेर इतिहास में लिखा है—
श्रष्टाध्यायीर केशववृत्तिकार केशव परिष्ठत इहार प्रवक्ता ।
भाषावृत्तिते (४।२।११२) पुरुषोत्तमदेव, तन्त्रप्रदीपे (१।२।६॥
१।४। ४४) मैत्रेयरित्तत, एवं हरिनामामृतव्याकरणे (४०० पृष्ठ)
अजिषिगोस्वामी केशवपरिष्डतेर नामस्मरण करियाक्रेन।

इन उद्धरणों से केशव का अष्टाध्यायी की वृत्ति लिखना सुव्यक्त है। 🕒

१. स्यादादरकाकर भाग १, प्रष्ठ ६४, १०२ । प्रष्ठ ४१२, ४११ तथा भाग ४, प्रष्ठ ७८० । देखो मेमी क्राभिनन्दनप्रन्थ में डा॰ राघवन् का लेख ।

२. प्राराश्या ३. ⊏

३. ⊏।४।२०॥

४. माषावृत्ति पृष्ट ५४४ की

Ħ

## केशव का काल

केशव नाम के अनेक ग्रन्थकार हैं। उनमें से किस केशव ने अष्टाध्यायी की वृत्ति लिखी, यह अज्ञात है। पं० गुरुपद हालदार के लेख से विदित होता है कि यह वैयाकरण केशव मैत्रेय रक्षित से प्राचीन है। मैत्रेय रक्षित का काल सं० ११६५ के लगभग है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। अतः केशव सं० ११६५ से पूर्ववर्ती है, इतना निश्चित है।

## १७--इन्दुमित्र (सं० ११४० से पूर्व)

विट्ठल ने प्रिक्रियाकौमुदी की प्रसादनाछी टीका में इन्दुिमित्र और इन्दुमती वृत्ति का का बहुया उल्लेख किया है। इन्दुमित्र ने काशिका की 'अनुन्यास' नास्री एक व्यास्या लिखी थी। इसका वर्णन हम अगले 'काशिका वृत्ति के व्यास्याकार'' नामक अध्याय में करेंगे। यद्यपि इन्दुमित्र-विरिच्त अष्टाध्यायीवृत्ति के कोई साचात् उद्धरण उपलब्ध नहीं हुए, तथापि विट्ठल द्वारा उद्देशृत उद्धरणों को देखने से प्रतीत होता है कि इन्दुमती वृत्ति अष्टाध्यायी की वृत्ति थी और इसका रचियता इन्दुमित्र था। यथा—

एतद्य इन्दुमित्रमतेनोक्तम् । प्रत्यय इति स्त्रे प्रत्ययते द्वायतेऽ धोंऽस्मादिति प्रत्ययः । पुंसि संद्वायां घः प्रायेण इति घान्तस्य प्रत्यय-शब्दस्यान्वर्धस्य निषेध्रो द्वापक इति भावः । तथा च इन्दुमत्यां वृत्तावुक्तम्—'प्रतंस्तु व्यञ्जनव्यविद्वतो य इति न भवति निमित्तम्' इति केषाञ्चिन्मते प्रतेरिप भवति ।

अनेक ग्रन्थकार इन्दुमित्र को इन्दु नाम से भी स्मरण करते हैं। एक इन्दु अमरकोष की चीरस्वामी की व्याख्या में भी उद्दधृत है, परन्तु वह वाभट्ट का साक्षात् शिष्य आयुर्वेदिक ग्रन्थकार पृथक् व्यक्ति है।

#### काल

सीरदेव ने अपनी परिभाषावृत्ति में अनुन्यासकार और मैत्रेय के निम्न पाठ उद्दृतृत किये हैं—

१. पूर्व 9ृष्ठ ३६ ≒। २. भाग १, 9ृष्ठ ६ १०,६⊏६ । भाग २, 9ृष्ठ १४५. । ३. भाग २, 9ृष्ठ १४५. ।

अनुन्यासकार—प्रत्ययसूत्रे त्र्रजुन्यासकार उक्तवान् प्रतियन्त्यनेना-र्थानिति प्रत्ययः, परच् (३।३।४६) इत्यच्, पुंसि संक्षायां घः प्रायेग (३।३।११८) इति वा घ इति। '

मैत्रेय—मैत्रेय: पुनराह—'पुंसि संज्ञायां (३।३।१९८) इति घ एव। एरच् (३।३।४६) इत्यच् प्रत्ययस्तु करणे ल्युटा वाधितत्वान्न शक्यते कर्जु म्।न च वा सरूपविधिरस्ति, कृतल्युडित्यादिवचनात्।'

इन दोनों पाठों की पारस्परिक तुलना से स्पष्ट विदित होता है कि मैत्रेय रिक्तत अनुन्यासकार का खण्डन कर रहा है। अतः इन्दुमित्र मैत्रेय रिक्षत से पूर्वभावी है। इन्दुमित्र के ग्रन्थ की अनुन्यास संज्ञा से विदित होता है कि यह ग्रन्थ न्यास के अनन्तर रचा गया है। अतः इन्दुमित्र का काल सं० ८०० से ११५० के मध्य है, इतना ही स्थूल रूप से कहा जा सकता है।

## १८--मैत्रेय रित्त (सं०११६४ के लगभग)

मैत्रेय रक्षित ने अष्टाध्यायो की एक 'दुर्घटवृत्ति' लिखी थी। वह इस समय अनुपलब्ध है। उज्ज्वलदत्त ने अपनी उग्णादिवृत्ति में मैत्रेय रक्षित विरचित दुर्घटवृत्ति के निम्न पाठ उद्ग्युत किये हैं—

श्रीयमित्यपि भवतीति दुर्घटे रिच्चतः।

कृदिकारदिति ङीषि लदमीत्यपि भवतीति दुर्घटे रिच्चतः।

मैत्रेयविरचित दुर्घटवृत्ति के इनके अतिरिक्त अन्य उद्धरण उपलब्ध नहीं होते।

शरणदेव ने भी एक दुर्घटवृत्ति लिखी है। सर्वरित्तत ने उसका संक्षेप और परिष्कार किया है। रिक्षत शब्द से सर्वरिक्षित का ग्रहण हो सकता है, परन्तु सर्वरित्तित द्वारा परिष्कृत दुर्घटवृत्ति में उपर्युक्त पाठ उपलब्ध नहीं होते। उज्ज्वलदत्त ने अन्य जितने उद्धरण रित्तित के नाम से उद्दशृत किये हैं वे सब मैत्रेय रित्तित विरचित ग्रन्थों के हैं। अतः उज्ज्वलदत्तोद्दशृत उपर्युक्त उदरण भी निश्चय ही मैत्रेय रिक्षत विरचित दुर्घटवृत्ति के हैं।

१. १८ ७६ । शारणदेव ने इन उपर्श्वक दोनों पाठों को ऋपने शब्दों में उद्भृत
 किया है। देखे, दुर्घटवृत्ति १८ ६७ । २. १४ ८० । ३. १८ १४२ ।

मैत्रेयविरचित दुर्घटवृत्ति के विषय में हमें इससे अधिक ज्ञान नहीं है। मैत्रेय रिचत का आनुमानिक काल लगभग संवत् ११६५ है, यह हम पूर्व पृष्ठ ३६८ पर लिख चुके हैं।

## १६-पुरुषोत्तसदेव ( सं० १२०० से पूर्व )

षुरुषोत्तमदेव ने अद्यध्यायी की एक लघु वृत्ति रची है। इसमें अष्टा-ध्यायी के केवल लौकिक सूत्रों की व्याख्या है। अत एव इसका दूसरा अन्वर्य नाम 'भाषावृत्ति' है। इस ग्रन्थ में अनेक ऐसे प्राचीन ग्रन्थों के उद्धरण उपलब्ध होते हैं, जो सम्प्रति अप्राप्य हैं।

षुरुषोत्तमदेव के काल आदि के विषय में हम पूर्व 'महाभाष्य के टीकाकार' प्रकरण में लिख चुके हैं।

# दुर्घट-वृत्ति

सर्वानन्द अमरकोपटीकासर्वस्व में लिखता है-

## पुरुषोत्तमदेवेन गुर्दिणीत्यस्य दुर्घटेऽसाधुत्वमुक्तम्।

इस पाठ से प्रतीत होता है कि पुरुषोत्तमदेव ने कोई 'दुर्घटवृत्ति' भी रची थी। शरगादेव ने अपनी दुर्घटवृत्ति में गुर्विणी पद का सांघुत्व दर्शामा है। सर्वानन्द ने टीकासर्वस्व सं १२१६ में लिखा था। शरणदेवीय दुर्घटवृत्ति का रचना-काल सं० १२३० है। अतः सर्वानन्द के उद्धरण में 'पुरुषोत्तमदेवेन' पाठ अनवधानता मूलक नहीं हो सकता। शरणदेव ने दुर्घटवृत्ति में पुरुषोत्तमदेव के नाम से अनेक ऐसे पाठ उद्गवृत किये हैं जो भाषार्वृत्ति में उपलब्ध नहीं होते। र शरणदेव ने उन पाठों को पुरुषोत्तमदेव की दुर्घटवृत्ति अथवा अन्य ग्रन्थों से उद्गधृत किया होगा।

## भाषावृत्ति-व्याख्याता-सृष्टिधर

मृष्टिघर चक्रवर्ती ने भाषावृत्ति की 'भाषावृत्त्यर्थविवृति' नाम्नी एक टीका लिखी है। यह व्याख्या बालकों के लिये उपयोगी है। लेखक

१. पूर्व पृष्ठ ३७१, ३७२। २. माग २, पृष्ठ २७७।

३. श्रागे पृष्ठ ४४४, ४४५ ।

४. दुर्घट वृत्ति पृष्ठ १६, २७, ७१ ।

कई स्थानों पर उपहासास्पद अशुद्धियां की हैं। चक्रवर्ती उपाधि से व्यक्त होता है कि सृष्टिधर बङ्ग प्रान्त का रहने वाला था।

काल— मृष्टिधर ने ग्रन्थ के आद्यन्त में अपना कोई परिचय नहीं दिया और न ग्रन्थ के निर्माणकाल का उल्लेख किया है। अतः सृष्टिधर का निश्चित काल अज्ञात है। मृष्टिधर ने भाषावृत्त्यर्थिववृति में निम्न ग्रन्थों और ग्रन्थकारों को उद्देधृत किया है।

मेदिनी कोष, सरस्वतीकण्ठाभरस्य (  $= 1 \ 7 \ 1 \ 7 \ 3 \ )$ , मैत्रेयरिच्चत, केशव, केशववृत्ति, उदात्तराघव, कातन्त्र परिशिष्ट (  $= 1 \ 7 \ 1 \ 7 \ )$  केयट, भाष्यटीका वतारकृत्, उपाध्यायसर्वस्व, हट्टचन्द्र (  $= 1 \ 7 \ 1 \ 7 \ )$  केयट, भाष्यटीका ( प्रदीप ), किवरहस्य ( ७।२।४३ ) मुरारि ( अनर्घराघव ) ( ३।२।२६ ), कालिदास, भारिव, भिट्ट, माघ, श्रीहर्प ( नैषधचरितकार ) वस्त्रभाचार्य ( माघकाब्यटीकाकार ) ( ३।२।११२), कमदीश्वर ( १।१।७= ), पद्मनाभ, मंजुषा ( १ । १ । १४३ )। ।

इनमें मञ्जूषा के अतिरिक्त कोई ग्रन्थ अथवा ग्रन्थकार विक्रम की १४ वीं शताब्दी से अर्वाचीन नहीं है। यह मञ्जूषा नागोजी भट्ट विरिचत लघुमञ्जूषा नहीं है। नागोजी भट्ट का काल विक्रम की अठारहवीं शताब्दी का मध्य भाग है। भाषावृत्ति के संपादक ने शकाब्द १६२१ और १६३६ अर्थात् वि० सं० १७६६ और १७७१ के भाषावृत्त्यर्थविवृति के दो हस्तलेखों का उस्नेख किया है। इससे स्पष्ट है कि भाषावृत्त्यर्थविवृति की रचना नागोजी भट्ट से पहले हुई है। हमारा विचार है कि सृष्टिश्वर विक्रम की १५ वीं शताब्दी का ग्रन्थकार है।

## २०-शरणदेव (सं०१२३०)

शरगादेव ने अष्टाध्यायी पर 'दुर्घट' नाम्नी वृत्ति लिखी है । यह व्याख्या

१. भाषावृत्ति की भूमिका, पृष्ठ १०।

२. भाषाकृत्यर्थीववृति में उद्भुत मेदिनीकोष का काल विक्रम की १४ वीं शताब्दी माना जाता है, यह ठीक नहीं है। उत्पादिवृत्तिकार उज्ज्वलदत्त विक सं० १२५० से पूर्ववर्ती है, यह हम "उत्पादि के वृत्तिकार" प्रकरण में लिखेंगे। उज्ज्वलदत्त ने उत्पादिवृत्ति १।१०१, पृष्ठ ३६ पर मेदिनीकार को उद्भृत किया है।

३. देखो पूर्व पृष्ठ ३६३। ४. भाषावृत्ति की भूमिका पृष्ठ १० की टि०।

अष्टाध्यायी के विशेष सूत्रों पर है। संस्कृत भाषा के जो पढ व्याकरण से साधारणतया सिद्ध नहीं होते, उन पदों के साधुत्वज्ञापन के लिये यह ग्रन्थ लिखा गया है। अत एव ग्रन्थकार ने इसका अन्वर्यनाम 'दुर्घटवृत्ति रक्खा है।

प्रन्थकार ने मङ्गलश्लोक में सर्वज्ञ अपरनाम बुद्ध को नमस्कार किया है,' तथा बौद्ध ग्रन्थों के अनेक प्रयोगों का साधुत्व दर्शाया है। इससे प्रतीत होता है कि शरण्डेव बाद्धमतावलम्बी था।

काल—ारणहेव ने ग्रन्थ के आरम्भ में दुर्घटवृत्ति की रचना का समय शकाब्द १०९५ लिखा है, अर्थात् वि० सं० १२३० में यह ग्रन्थ लिखा गया।

प्रतिसंस्कर्ता—दुर्घटवृत्ति के प्रारम्भ में लिखा है कि शरणदेव के कहने से श्रीसर्व-रिच्चत ने इस ग्रन्थ का संक्षेप करके इसे प्रतिसंस्कृत किया।

प्रम्थ का वैशिएय—संस्कृत वाङ्मय के प्राचीन ग्रन्थों में प्रयुक्त शतशः दुःसाध्य प्रयोगों के साधुत्वनिदर्शन के लिये इस ग्रन्थ की रचना हुई है। प्राचीन काल में इस प्रकार के अनेक ग्रन्थ थे, मैत्रेय रक्षित और पुरुषोत्तमदेव विरचित दो दुर्घटवृत्तियों का वर्णन हम पूर्व कर चुके हैं। सम्प्रति केवल शरणावेवीय दुर्घटवृत्ति उपलब्ध होती है। यद्यपि शब्दकौस्तुभ आदि अर्वाचीन ग्रन्थों में कहीं कहीं दुर्घटवृत्ति का खराइन उपलब्ध होता है तथापि कृच्छुनाध्य प्रयोगों के साधुत्व दर्शाने के लिये इस ग्रन्थ में जिस शैली का आश्रय लिया है, उसका प्रायः अनुमरण अर्वाचीन ग्रन्थकार भी करते हैं। अतः 'गच्छुत: स्खलन' न्याय से इमके वैशिष्टच में किस्विन्मात्र न्यूनता नहीं आती।

इस ग्रन्थ में एक महान् वैशिष्ट्य और भी है। ग्रन्थकार ने इस ग्रन्थ में अनेक प्राचीन ग्रन्थों और ग्रन्थकारों के वचन उद्गृत किये हैं। इनमें अनेक ग्रन्थ और ग्रन्थकार ऐसे हैं जिनका उल्लेख अन्यत्र नहीं मिलता। ग्रन्थकार

१. नत्वा शरण्देवेन सर्वज्ञं शानहेतवे । बृङ्द्रहजनाम्भोजकोशवीकासभास्वते ॥

२. शाकमहीपतिवरसरमाने एकनभोनवपञ्चित्रमाने । दुर्घटवृत्तिरकारिगुदेव कयठितभूषणहारले व ॥ ३. वाक्याच्छ्ररणदेवस्य च्छायावग्रहपोडया । श्रीसर्वरित्तिनेषा संविष्य प्रतिसंस्कृता ।

ने ग्रम्थ निर्माण का काल लिखकर महान् उपकार किया है। इसके द्वारा अनेक ग्रम्थों और ग्रन्थकारों के काल निर्णय में महती सहाथता मिलती है।

## २१-भट्टोजि दीचित (सं०१४१०-१६०० के मध्य)

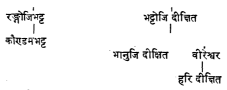
भट्टोजि दीक्षित ने अष्टाध्यायी की 'शब्दकौस्तुभ' नाम्नी महती वृत्ति लिखी है। यह वृत्ति इस समय समग्र उपलब्ध नहीं होती केवल प्रारम्भ के ढ.ई अध्याय और चतुर्थ अध्याय उपलब्ध होंते हैं।

शब्दकौस्तुभ के प्रथमाध्याय के प्रथमपाद में प्रायः पतः जिल कैयट और हरदत्त के ग्रन्थों का दीक्षित ने अपने शब्दों में संग्रह किया है। यह भाग अधिक विस्तार से लिखा गया है, अगले भाग में संदोप से काम लिया है।

### परिचय

वंश — भट्टोजि दीचित महारा्रिय ब्राह्मण था। इसके पिता का नाम लक्ष्मीधर और लघु भ्राता का नाम रङ्गोजि भट्ट था। इनका वंशवृत्त इस प्रकार है—

#### लक्ष्मीधर



गुरु —पण्डितराज जगन्नाथ कृत प्रौढमनोरमाखराडन से प्रतीत होता है कि भट्टोजि दीचित ने नृसिहपुत्र शेवकृष्ण से व्याकरणशास्त्र का अध्ययन किया था। भट्टोजि दीचित ने भी शब्दकौस्तुभ में प्रक्रियाप्रकाशकार

१. इह केचित् ( भट्टोजिदीविताः ) ..... शेषवंशावतसानां श्रीकृष्ण्पिण्टितानां चिरायार्चितयोः पादुकयोः प्रसादादासादितशब्दानुशासनास्तेषु च पारमेश्वरपदं प्रयातेषु तत्रभवद्भिक्कास्ति प्रक्रियापकाशं ... दूष्णैः स्विनिर्मितायां मनोरमायामाकुल्यमकार्षः । चीखम्बा संस्कृत सीरिज काशी से सं० १९६९ में प्रकाशित प्रीटमनोरमा भाग ३ के स्नम्त में मुद्रित, पृष्ठ १ ।

शेषकृष्ण के लिये गुरु शब्द का व्यवहार किया है। तत्त्वकौस्तुभ में भट्टोंजि दीक्षित ने अप्पय्य दीचित को नमस्कार किया है।

#### काल

डाक्टर वेल्वालकर ने भट्टोजि दीन्नित का काल सन् १६००-१६५० अर्थात् वि० सं० १६५७-१७०७ तक माना है। अन्य ऐतिहासिक वि० सं० १६३७ मानते हैं। शेषकृष्ण-विरन्नित प्रिक्रियाकौमुदी की व्याख्या का सं० १५१४ का एक हस्तलेख भएडारकर ओरियण्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट पूना के संग्रह में विद्यमान है। देखो, सन् १९२४ में प्रकाशित सूचीपत्र पृष्ठ १२ प्रत्याङ्क ३२८। इस काल की पृष्टि एक अन्य हस्तलेख से भी होती है। लन्दन के इण्डिया आफिस के पुस्तकालय में विट्ठलविरचित प्रक्रियाप्रसाद्दिशका का एक हस्तलेख संगृहीत है। उस के अन्त में लेखन काल सं० १५३६ लिखा है। विट्ठल ने व्याकरण्य का अध्ययन शेषकृष्ण-सूनु वीरेश्वर अपरनाम रामेश्वर से किया था। इस से प्रतीत होता है कि उस समय शेषकृष्ण का स्वर्गवास वि० सं० १५२५ के लगभग हुआ होगा। पिण्डतराज जगन्नाथ के लेख से यह भी प्रतीत होता है कि भट्टोजि दीन्नित ने शेषकृष्ण से चिरकाल तक अध्ययन किया था। अतः भट्टोजि दीन्नित ने शेषकृष्ण से चिरकाल तक अध्ययन किया था। अतः भट्टोजि दीन्नित ने शेषकृष्ण से निरकाल तक अध्ययन किया था। अतः भट्टोजि दीन्नित ने शेषकृष्ण से निरकाल तक अध्ययन किया था। स्वाति में मानना चाहिए।

#### श्चन्य व्याकरण-ग्रन्थ

दीिच्चत ने शब्दकौस्तुभ के अतिरिक्त सिद्धान्तकौमुदी और उसकी व्याख्या प्रौढमनोरमा लिखी है। इन का वर्णन आगे 'पाणिनीय व्याकरण्य के प्रक्रिया-ग्रन्थकार' प्रकरण में किया जायगा।

भट्टोजि दीक्षित ने शब्दकौस्तुभ को सिद्धान्तकौमुदी से पूर्व रचा था। वह उत्तर कृदन्त के अन्त में लिखता है—

१. तदेतत् सकलमभिषाय प्रक्रियाप्रकाशे गुरुचरगैरुकम् । पृष्ठ १४५ ।

२. सूचीपत्र भाग २, पृष्ठ ६७, प्रत्याङ्क ६१६ ।

१. संवत् १५२६ वर्षं माघ वदी एकादशी रवी श्रीमदानन्दपुरस्थानोत्तमे श्राभ्यन्तरनागरजातीयपिष्डतन्त्रन्नन्तसुतपिष्डतनारायण्दीनां पठनार्थं कुठारोब्य-षगाहितसुनेन विश्वरूपेण् लिखितन्। ४. तमभैकं कृष्णगुरोर्नमामि रामेश्वरा-चार्यगुरं गुणाब्विन्। प्रक्रियाकीमुदीप्रसादान्ते। ५. देखो पृष्ठ ४४६, ८०१।

## इत्थं लौकिकशब्दानां दिङमात्रमिह दर्शितम्। विस्तरस्त् यथाशास्त्रं दर्शितः शब्दकौस्तुभे ॥

इस से यह भी व्यक्त होता है कि दीचित ने शब्दकौस्तुभ ग्रन्थ सम्पूर्ण अष्टाध्यायी पर रचा था। 'त्रातो लोप.'' सूत्र की प्रौढमनीरमा और उस की शब्दरत्न व्याख्या से इतना स्पष्ट है कि शब्दकौस्तूम षष्टाध्याय तक अवश्य लिखा गया था।

श्चन्य ग्रन्थ-भट्टोजि दीक्षित ने विभिन्न विषयों पर अनेक ग्रन्थ लिखे हैं। दीक्षित का एक 'वेदभाष्यसार' नाम का ग्रन्य भारतीय विद्याभवन बम्बई से प्रकाशित हुआ है। यह ऋग्वेद के प्रथम अध्याय पर है और यह सायणीय ऋग्भाष्य का संचेप है। दीक्षित लिखित अमरटीका का एक हस्तलेख मद्रास राजकीय हस्तलेख संग्रह में है। द्र० सूचीपत्र भाग ४, खण्ड १ В. प्रष्ट ५०७५, संख्या ३४१९।

### शब्दकौस्तुभ के टीकाकार

आफ वट के बृहत्सू चीपत्र में शब्दकौस्तुभ के प्रथम पाद के छ टीकाकारों का उल्लेख मिलता है। उन के नाम निम्नलिखित हैं-

> १. नागेश विषमपदी

२. वैद्यनाथ पायगुरुड — प्रभा

— उद्योत ३. विद्यानाथ ग्रुक्क

४. राधवेन्द्राचार्य — प्रभा

४. ऋष्णमित्र

४. इ. क्ष्णिमित्र — भावप्रदीप ४. भास्करदीन्नित — शब्दकौस्तुभदूषण

नागेश और वैद्यनाथ पायग्रड के विषय में हम पूर्व लिख चुके हैं। र्

कृष्णिमित्र का दूसरानाम कृष्णाचार्यथा। इसके पिता कानान रामसेवक और पितामह का नाम देवीदत्तं था। रामसेवक कृत 'महाभाष्य प्रदीपव्याख्यान' का उल्लेख हम पूर्व कर चुके हैं। कुष्णिमित्र ने सिद्धान्त

१. म्रष्टा॰ ६ । ४ । ५८ ।। २. विस्तरः शब्दकीरतमे बोध्यः ।

३. वेदभाष्यसार की श्रंग्रेजी भूमिका पृष्ठ १, टिं० ३ में दी खित कृत ३४ प्रत्यों का उल्लेख है। उस में एक 'घातुपाठ निर्णय' प्रत्य भी है।

४. पूर्व पृष्ठ ३६१---३६४।

<sup>.</sup> पूर्वपृष्ठ ३**६**५ ।

कौमुदी की 'रत्नार्णव' नाम्नी टीका तिली है। इसका वर्णन अगले अध्याय में किया जायगा। कृष्णाचार्यकृत युक्तिरत्नाकर, वादचूडामणि और वादसुधा-कर नाम के तीन ग्रन्य जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के पुस्तकालय में विद्यमान हैं। देखो सूचीपत्र पृष्ठ ४५, ४६।

शेष टीकाकारों के विषय में हमें कुछ ज्ञान नहीं है।

# कौस्तुभखण्डनकर्ता-पिएडतराज जगन्नाथ

पण्डितराज जगन्नाथ ने प्रौढमनोरमा खण्डन में लिखा है-

इत्थं च 'त्रोत्' सूत्रगतकौस्तुभग्रन्थः सर्वोष्यसंगत इति ध्येयम् । त्राधिकं कौस्तुभखराडनाद्वसेयम् ।°

इससे स्पष्ट है कि जगन्नाथ ने शब्दकौस्तुभ के खण्डन में कोई ग्रन्थ लिखा था। यह ग्रन्थ सम्प्रति अनुपलब्ब है।

#### परिचय तथा काल

पिएडतराज तैल क्न बाह्मण थे। इनका दूसरा नाम 'वेह्ननाडू' था और इनको विश्वली भी कहते थे। इनके पिता नाम पेरंभट्ट और माता का नाम लक्ष्मी था। पेरंभट्ट ने ज्ञानेन्द्र भिचु से वेदान्त, महेन्द्र से न्याय वैशेषिक, भट्टदीपिकाकार खण्डदेव से मीमांसा और शेष वीरेश्वर से महाभाष्य का अध्ययन किया था। पिएडतराज जगन्नाथ दिल्ली के सम्राट शाहजहाँ और दाराशिकोह के प्रमात्र थे। शाहजहाँ ने इन्हें पण्डितराज की पदवी प्रदान की थी। शाहजहाँ सं० १६८४ में गद्दी पर वैठा था। ये चित्रमीमांसाकार अष्ययदीचित के समकालिक कहे जाते हैं, परन्तु इसमें कोई दृढ प्रमाण नहीं है। पण्डितराज ने शेषकृष्ण के पुत्र वीरेश्वर अपरनाम रामेश्वर से विद्याध्ययन किया था। विट्ठल ने सं० १५३६ से कई वर्ष पूर्व वीरेश्वर से व्याकरण पढ़ा था, यह हम पूर्व पृष्ठ ३८० पर लिख चुके हैं। इस प्रकार पण्डितराज जगन्नाथ का काल न्यूनातिन्यून सं० १५७५ —१६९० तक स्थिर होता है, परन्तु इतना लम्बा काल सम्भव प्रतीत नहीं होता। हम इस कठिनाई को सुलझाने में असमर्थ हैं।

चौखम्बा संस्कृतसीरीज काशी से सं०१६६१ में प्रकाशित प्रौडमनोरमा माग ३ के अन्त में मुद्रित, पृष्ठ २१।

२. श्रास्मद्गुक्विरेश्वरपरिडतानां ..... । प्रीटमनो ० खएडन, पृष्ठ १ ।

भट्टोजि दीन्तित ने शेषकृष्ण से ब्याकरण शास्त्र का अध्ययन किया था। भट्टोजि दीक्षित ने अपने शब्दकौस्तुभ और प्रौढमनोरमा ग्रन्थों में बहुत स्थानों पर शेषकृष्णविरचित प्रक्रियाप्रकाश का खण्डन किया है। अतः पिएडतराज जगन्नाथ ने प्रौढमनोरमाखराडन में भट्टोजि को 'गुरुद्रोही' शब्द से स्मरण् किया है।' प्रौढमनोरमाखराडन के विषय में सोलहवें अध्याय में लिखेंगे।

## २२-ऋष्पय्य दोचित (१४२०-१६१० के मध्य)

अप्पय्य दीज्ञित ने पाणिनीय सूत्रों की 'सृत्रप्रकाश' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इस का एक हस्तलेख अडियार के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग २, पृष्ठ ७५।

### परिचय

अपप्य दीचित के िंता का नाम 'रङ्गराज अध्वरी' और पितामह का नाम 'आचार्य दीचित था। कई इन का पूरा नाम नारायणाचार्य' था ऐसा कहते हैं। इन का गोत्र भरद्वाज था। यह अपने समय में श्वेमत के महान् स्तम्भ माने जाते थे। अप्पय्य दीचित के लघु भ्राता का नाम 'अचान दीचित' था। अचान दीचित के पीत्र नीलक्स्ठ दीचित के शिवलीलार्स्य काव्य से ज्ञात होता है कि अप्यय्य दीचित ७२ वर्ष की आयु तक जीवित रहे और उन्होंन लगभग १०० ग्रन्थ लिखे। है

#### काल

अप्पय्य दीक्षित का काल भी बड़ा सिन्दिग्य सा है। उपलब्ध प्रमागों के आधार पर वि० सं० १४५०—१७२० के मध्य विदित होता है। अतः हम इन के काल निर्णय पर उपलब्ध सभी सामग्री संगृहीत कर देते हैं, जिससे भावी लेखकों को विचार करने में सुविधा हो।

१—हमने महाभाष्य के टीकाकार शेषनारायण के प्रकरण में पृष्ठ ३८०

- १. स्यति सर्वं गुरुद्रहाम् । प्रीटमनी० खण्डन, पृष्ठ १ ।
- २. श्रप्यय दीन्नित ने 'न्यायरचामार्ग' में यही नाम लिखा है—-'श्राचार्य दीन्नित इति प्रथितामिधानम् ।' अश्मितितामहमशेषमुरुं प्रथ्ये ।
- ३- कालेन राम्धुः किल तावतापि कलाश्चतुष्वष्टिमिताः प्रियन्ये । द्वासप्तति प्राप्य समाः प्रबन्धाञ्छतं व्यद्धाद्प्यदिच्तिनद्धः । सर्ग १ ।

पर लिखा है कि विद्वलकृत प्रक्रियाकौमुदी-प्रसाद का सं० १५३६ का एक हस्तलेख लन्दन के इिएडया आफिस के पुस्तकालय में विद्यमान है। भट्टोजि के गुरु शेषकृष्ण ने प्रक्रियाकौमुदी पर 'प्रक्रियाप्रकाश' नाम की एक व्याख्या लिखी थी। इस का दूसरा नाम 'प्रक्रियाकौमुदी-वृत्ति' भी है। इस का सं० १५१४ का एक हस्तलेख पूना के भएडारकर प्राच्यविद्या पुस्तकालय में सुरिचित है। इसलिए हमने भट्टोजि दीक्षित का काल सं० १५१२—१६०० के मध्य स्वीकर किया है (द्र० पूत्रे पृष्ठ ४४६-४४७)। भट्टोजि दीक्षित ने तत्त्वकौस्तुभ में अप्पय्य दीक्षित को नमस्कार किया है। इसलिए अप्पय्य दीक्षित का काल वि० सं० १५२०—१६०० के मध्य होना चाहिए।

२—अप्पय्य दीचित के पितामह आचार्य दीचित विजयनगराधिप कृष्णुदेव राय के सभा-पिएडत थे। कृष्णुदेव राय का राज्यकाल वि० सं० १५६६-१५७६ नक माना जाता है। अतः अप्पय्य दीक्षित का काल १५५०-१६२५ तक सामान्तया माना जा सकता है।

३—अप्पय्य दीक्षित के भ्रातुष्पीत्र नीलकण्ठ के उल्लेख से विदित होता है कि अप्पय्य दीिचत ने व्यङ्कट्टिशिक के यादवाभ्युदय की टीका वेल्तूर के राजा चिन्नतिम्म नायक की प्ररुपा से लिखी थी। चिन्नतिम्म नायक का राज्यकाल विक्रम सं० १५९९—१६०७ पर्यन्त है।

४—अप्पय्य दीचित के भ्रातुष्पौत्र नीलकण्ठ दीचित ने नीलकग्ठ चम्पू की रचना कलि सं० ४७३८ अर्थात् वि० सं० १६९४ में की थी।

५—हिन्दुत्व के लेखक रामदास गौड़ ने लिखा है कि अप्पय्य दीक्षित तिरुमछई (सं० १६२४—१६२१) चिन्नतिस्म (सं० १६२१—१६४२) और वेङ्कट (१६४२— ) इन तीनों के सभा पिछत थे। अप्पय्य दीचित ने विभिन्न ग्रन्थों में इन राजाओं का नाम निर्देश किया है। उन का जन्म सं० १६०० में हुआ था और मृत्यु ७२ वर्ष की आयु में सं० १६०० में हुई थी। वे

६—हिन्दुत्व के लेखक ने लिखा है—नृसिंहाश्रम की प्रेरणा से अप्पय्य दीचित ने परिमलन्यायरचार्माण और सिद्धान्तलेश आदि ग्रन्थों की रचना की थी। प्रनिस्हाश्रम विरचित तत्त्वविवेक ग्रन्थ की परि समाप्ति

१. ब्रप्टार्त्रशदुपस्कृत-सप्तशताधिक-चतुस्महस्रेषु कलिवर्षेषु गतेषु ( ४७३८ ) प्रियतः किल नीलक्षरुविजयोऽयम् ॥ २. हिन्दुस्व पृष्ठ ६२७ ।

३. हिन्दुस्व पृष्ठ ६२७ ।

४. हिन्दुत्व पृष्ठ ६२६।

सं॰ १६८४ से हुई थी ऐसा स्वयं निर्देश किया है। निस्हाश्रम प्रकिया-प्रसादकौमुदी के लेखक विट्ठल द्वारा स्मृत जगन्नाथाश्रम का शिष्य है, यह हम पूर्व (पृष्ठ ३७= टि॰ २) लिख चुके हैं। विट्ठल की प्रक्रियाकौमुदीप्रकाश का एक हस्तलेख सं॰ १५३४ का उपलब्ध है, यह भी हम पूर्व लिख चुके हैं।

७—संस्कृत साहित्य का इतिहास के लेखक कन्हैयालाल पोद्दार ने अप्पय्य दीक्षित का काल सन् १६५७ अर्थात् वि० सं० १७१४ पर्यन्त माना है। वे लिखते हैं—"सन् १६५७ (सं० १७१४) में काशी के मुक्तिमगडप में एक सभा हुई थी जिसमें निर्णय किया गया था कि महाराष्ट्रीय देविष (देवसखे) ब्राह्मण पङ्क्तिपावन हैं। इस निर्णयपत्र पर अप्पय्य दीच्चित के भी हस्ताचर हैं। यह निर्णयपत्र श्री पिषुटकर ने 'चितले भट्ट प्रकरण' पूस्तक में मुद्रित कराया है।"

े निष्कर्षे—इन उपर्युक्त समी प्रमाणों पर विचार करने से हम इस निर्णय पर पहुँचे हैं कि ⊶

१—िपपुटकर द्वारा प्रकाशित निर्णयपत्र निश्चय ही बनावटी है, अथवा यह अप्पय्य दीक्षित अन्य व्यक्ति है क्योंिक नीलक्र्युट दीिच्चत के शिवलीलार्णव काव्य से विदित होता है कि उस की रचना ( सं॰ १६९४ ) तक अप्पय्य दीक्षित स्वर्गत हो चुके थे।  $^3$ 

२—यदि हिन्दुत्व के लेखक रामदास गौड़ का संख्या ५ में उद्दश्त मत (सं० १६०६-१६८०) स्वीकार किया जाए तो संख्या ६ में निर्दिष्ट उन्हीं के लेख से (नृसिंहाश्रम ने सं० १६०४ में तत्त्वविवेक लिखा) विपरीत पड़ता है। उधर नृसिंहाश्राम के गुरू जगन्नायाश्रम प्रक्रियाकौमुदी प्रसाद के लेखक विट्ठल के समकालिक हैं।

३—हमारा विचार है कि अप्पय्य दीचित का काल सामान्यतया सं० १५२० से १६१० मध्य होना चाहिए। तभी विट्ठल, भट्टोजि दीचित और नीलकण्ठ दीचित के लेखों का समन्वय हो सकता है।

४—हमारा यह भी विचार है कि अप्पय्य दीचित नाम के सम्भवतः दो व्यक्ति हुए हों। दाचित्पात्य परम्परा के अनुसार अप्पय्य दीचित के पौत्र

१. हिन्दुत्व पृष्ठ ६२४। २. सं० सा० इति० भाग १, पृष्ठ २८५।

ર. પૂર્વ પૃષ્ઠ ૪૫,૦ દિ૦ રા ૪. પૂર્વ પૃષ્ઠ ३७२, દિ૦ રા

का भी यही नाम हो सकता है। यदि यह प्रमाणान्तर से परिज्ञात हो जाए तो सभी कठिनाइयों का समाधान अनायास हो सकता है।

# २३-नीलकएउ वाजपेयी (सं० १६००--१६४०)

नीलकराठ वाजपेयी ने अष्टाध्यायी पर 'पािंगनीयदीपिका' नाम्नी वृत्ति लिखी थी। इस वृत्ति का उल्लेख नीलकण्ठ ने स्वयं परिभाषावृत्ति में किया है। यह वृत्ति सम्प्रति अनुपलब्य है। ग्रन्थकार के काल आदि के विषय में 'महाभाष्य के टीकाकार' प्रकरण में लिखा जा चुका है।

### ३४-अनम्भट्ट ( सं० १६४० )

महामहोपाध्याय अन्नमट्ट ने अष्टाध्यायी पर 'पािलनीयमितात्त्तरा' नाम्नी वृत्ति रची है। यह वृत्ति काशी से प्रकाशित हो चुकी है। यह वृत्ति साथारण है।

अन्नभट्ट के विषय में 'महाभाष्यप्रदीप के टीकाकार' प्रकरण में हम पूर्व ( पूछ ३८९, ३९० ) लिख चुके है ।

### २५-विश्वेश्वर सूरि

विश्वेश्वर सूरि ने अष्टाध्यायी पर भट्टोजि दीचित विरचित शब्दकौस्तुभ के आदर्श पर एक अति विस्तृत व्याख्या लिखी है। इस का नाम व्याकरण-सिद्धान्त-सुधानिधि है। यह आदि के तीन अध्यायों पर ही उपलब्ध है। शेष अध्यायो पर ग्रन्थ लिखा भी गया वा नहीं, यह भी अज्ञात है।

### परिचय

विश्वेश्वर ने अपना नाम मात्र परिचय दिया है। उस के अनुपार इस के पिता का नाम लक्ष्मीधर है। पर्वतीय विशेषण से स्पष्ट है कि यह पार्वत्य देश का है। ग्रन्थकार की मृत्यु ३२-३४ वर्ष के वय में ही हो गई थी।

काल—ग्रन्थकार ने भट्टोजिदीचित का स्थान स्थान पर उल्लेख किया है, परन्तु उस के पौत्र हरिदीचित अथवा तत्कृत प्रौडमनोरमा व्याख्या

१. श्रस्मत्कृतवाणिनीयदीपिकायां स्पष्टम् । पृष्ठ २६ ।

२. पूर्व पृष्ठ ३८१, ३८२।

शब्दरत्न का कहीं भी उल्लेख न होने से प्रतीत होता है कि विश्वेश्वर सूरि ने शब्दरत्न की रचना से पूर्व अपना ग्रन्थ लिखा था। अतः इस का काल विक संव १६००—१६५० के मध्य होना चाहिए। 'हिस्ट्री आफ् क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर' के लेखक कृष्णमाचारिया ने इस का काल ईसा की १८ वीं शती लिखा है। व

**श्रन्य ग्रन्थ**—इस के कतिपय अन्य ग्रन्थों के नाम इस प्रकार हैं—

१. तर्क-कौतूहल

४. आर्यासप्तराती

२. अलंकारकौस्तुभ

५. अलङ्कारकुलप्रदीप

३. रुक्मग्गीपरिणय

६. रसमञ्जरी टीका

## २६—गोपालकृष्ण शास्त्री ( सं० १६५०—१७०० )

हम ने 'महाभाष्य के टीकाकार' प्रकरण में गोपालकृष्ण शास्त्री विरचित 'शाब्दिकचिन्तामिंग्' ग्रन्थ का उल्लेख किया है । वहां हम ने लिखा है कि हमें इस ग्रन्थ के 'महाभाष्यव्याख्या' होने में सन्देह है । यदि यह ग्रन्थ महाभाष्य की व्याख्या न हो तो निश्चय ही यह अष्टाध्यायी की विस्तृत वृत्ति रूप होगा ।

## २७-गोकुलचन्द्र ( सं० १८६७ )

गोकुलचन्द्र नाम के वैयाकरण ने अष्टाध्यायी की एक संचिप्त वृत्ति लिखी है। इसका एक हस्तलेख उपलब्ध है।  $^3$ 

### परिचय

गोकुलचन्द्र ने वृत्ति के अन्त में अपना जो परिचय दिया है उस के अनुसार इस के पिता का नाम 'बुधर्सिह' माता का नाम 'मुशीला' और गुरु का नाम जगन्नाथ था। इस के एक सोदर्थ भ्राता का नाम गोपाल था। यह लेखक वैश्य कुल का था। <sup>४</sup>

१. द्र० ग्रन्थ की भूमिका। २. पैराग्राफ ६०६, पृष्ठ ७६६।

३. हमने इस प्रत्थ का निर्देश किस पुस्तकालय के संग्रह से लिया, यह हम संकेत करना भूल गए। ४. बुर्धासहात् सुशीलायां लब्धजनमा विशांवरः। लब्धविद्यो जगन्नाथाच्छ्रोत्रियाद् ब्रह्मानेष्ठतः।। लब्धवा सहायं सोदर्य श्रीगोपालं व्यवधादिमाम्। इति पाखिनिस्त्राणःमर्थ्यां गोकुलचन्द्रमाः॥ सं० १८६७ माघ शुक्का श्रष्टमी।

काल—इस की रचना का समाप्ति काल संवत् १८९७ माघ शुक्ला अष्टमी है।

यह वृत्ति अत्यन्त संनिष्ठ सूत्रोदाहरण मात्र है।

### २८--- त्रोरम्भद्र (सं० १६००)

वैद्यनाथभट्ट विश्वरूप अपरनाम ओरम्भट्ट ने 'ब्याकरण्दीपिका' नाम्नी अष्टाध्यायी की वृत्ति बनाई है। इस वृत्ति में वृत्ति उदाहरण तथा पंक्तियां आदि यथासम्भव सिद्धान्तकौमुदी से उद्दश्वत की हैं। अतः जो व्यक्ति सिद्धान्तकौमुदी की फिक्काओं को अष्टाध्यायी के क्रम से पढ़ना पढ़ाना चाहें उन के लिये यह ग्रन्थ कुछ उपयोगी हो सकता है।

ओरम्भट्ट काशी निवासी महाराष्ट्रीय पिएडत है। यह काशी के प्रसिद्ध-विद्वान् बालशास्त्री के गुरु काशीनाय शास्त्री का समकालिक है। पं० काशीनाथ शास्त्री ने सं० १९१६ में काशी राजकीय संस्कृत महाविद्यालय से अवकाश ग्रहण किया था। अतः ओरम्भट्ट का काल सं० १९०० के लगभग है।

## २६-स्वामी दयानन्द सरखती ( सं० १८८१-१६४० )

स्वाभी दयानन्द सरस्वती ने पाणिनीय सूत्रों की "ऋष्टाध्यायीभाष्य" नाम्नी विस्तृत व्याख्या लिखी है। इस के दो खराड वैदिक पुस्तकालय अजमेर से प्रकाशित हो चुके हैं।

### परिचय

वंश—स्वामी दयानन्दसरस्वती का जन्म काठियावाड़ के अन्तर्गत टंकारा नगर के औदीच्य ब्राह्मण् कुल में हुआ था। इन के पिता सामवेदी ब्राह्मण् थे। बहुत अनुसन्धान के अनन्तर इन के पिता का नाम कर्शनजी तिवाड़ी और पितामह का नाम विश्वामजी तिवाड़ी उपनाम लालजी तिवाड़ी ज्ञात हुआ है। स्वामी दयानन्द सरस्वती का बाल्यकाल का नाम मूलजी था। सम्भवतः इन्हें मूलगंकर भी कहते थे। मूलजी के पिता शैवमतावलम्बी थे। ये अत्यन्त धर्मनिष्ठ, दृढ़ चरित्र और धनथान्य से वैभवशाली व्यक्ति थे।

भाई बहन-मूलजी के दों कनिष्ठ सोदर्य भाई थे। उन में एक का नाम

बक्कभजी था। उनकी दो बहनें थीं, जिनमें बड़ी प्रेमाबाई का विवाह मङ्गलजी लीलारावजी के साथ हुआ था। छोटी बहिन की मृत्यु बचपन में मूलजी के सामने हो गई थी। इन के वैमातृक चार भाई थे। उन के वंशज आज भी विद्यमान हैं।

प्रारम्भिक श्रध्ययन श्रौर .गृहत्याग — मूलजी का पांच वर्ष की अवस्था में विद्यारम्भ और आठ वर्ष की अवस्था में उपनयन संकार हुआ था। सामवेदी होने पर भी इन के पिता ने शेवमतावलम्बी होने के कारण मूलजी को प्रथम रुद्राध्याय और पश्चात् समग्र यजुर्वेद काठाग्र कराया था। घर में रहते हुए मूलजी ने व्याकरण आदि का भी कुछ कुछ अध्ययन किया था। बाल्यकाल में अपने चाचा और छोटी भिगनी की मृत्यु से इन के मन में वैराग्य की भावना उठी और वह उत्तरोत्तर बढ़ती ही चली गई। इनके पिता ने मूलजी के मन की भावना को समझ कर इन को विवाहबन्धन में बंधने का प्रयत्न किया, परन्तु मूलजी अपने संकल्प में दृढ़ थे। अतः विवाह की सम्पूर्ण तैयारी हो जाने पर उन्होंने एक दिन सायंकाल अपने भौतिक संपत्ति से परिपूर्ण गृह का सर्वदा के लिए परित्याग कर दिया। इस समय इन की आयु लगभग २२ वर्ष की थी। यह घटना संवत् १९०३ की है।

गृह-परित्याग के अनन्तर योगियों के अन्वेषण और सच्चे शिव के दर्शन की लालसा से लगभग पन्द्रह वर्ष तक हिन्न जन्तुओं से परिपूर्ण भयानक वन कन्दरा और हिमालय की ऊँची ऊँची सदा बर्फ से ढकी चोटियों पर भ्रमण करते रहे। इस काल में इन्होंने योग की विविध कियाओं और अनेक शास्त्रों का अध्ययन किया।

गुरु—नर्वदा-त्रोत की यात्रा में मूलजी ने स्वामी पूर्णानन्द सरस्वती नामक संन्यासी से संन्यास ग्रहण किया और दयानन्द सरस्वती नाम पाया। नर्वदा-त्रोत की यात्रा में ही इन्होंने मथुरा निवासी प्रज्ञाचन्त्र दण्डी विरजानन्द स्वामी के पाण्डित्य की प्रशंसा सुनी। अतः उस यात्रा की परिसमाप्ति पर उन्होंने मथुरा आकर सं० १९१७—१२९० तक ३ वर्ष स्वामी विरजानन्द से व्याकरण आदि शास्त्रों का अध्ययन किया। स्वामी

१. द्र० हमारी 'महर्षि दयानन्द सरस्वती का भ्रातृवंश श्रौर स्वसृवंश' पुस्तिका

विरजानन्द व्याकरण शास्त्र के अद्वितीय विद्वात् थे। इनकी व्याकरण के नव्य और प्राचीन सभी ग्रुप्तन्थों में अन्याहत गित थी। तास्कालिक समस्त पण्डितसमाज पर इन के व्याकरणज्ञान की धाक थी। स्वामी दयानन्द भी इन्हें व्याकरण का मूर्य कहा करते थे। इन्हों के प्रयत्न से कौ मुदी आदि के पठन-पाठन से नाष्ट्रपाय महाभाष्य के पठन-पाठन का पुनः प्रवर्तन हुआ था, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। स्वामी विरजानन्द के व्याकरण-विषयक अद्वभुत पारिडत्य का निदर्शन इस ग्रन्थ के दूसरे भाग के धातुपाठ नामक प्रकरण में कराया जायगा।

#### काल

स्वामी दयानन्द सरस्वती का जन्म सं० १८८१ में हुआ था। इनके जन्म की तिथि आश्विन बदि ७ कही जाती है। कई पौप मास में मानते हैं। इनका स्वर्गवास सं० १९४० कार्तिक कृष्णा अमावास्या दीपावली के दिन सायं ६ वजे हुआ था।

#### ऋष्टाध्यायीभाष्य

स्वामी दयानन्द के १५ अगस्त सन् १८७८ ई० (आषाढ़ ब० २ सं० १९३५) के पत्र से ज्ञात होता है कि अष्टाध्यायीमाध्य की रचना उक्त तिथि से पूर्व प्रारम्भ हो गई थी। एक अन्य पत्र से विदित होता है कि २४ अप्रेल सन् १८७९ तक अष्टाध्यायीमाध्य के चार अध्याय बन चुके थे। चेषे अध्याय से आगे बनने का उल्लेख उनके किसी उपलब्ध पत्र में नहीं मिलता। स्वामी दयानन्द के अनेक पत्रों से विदित होता है कि पर्याक्ष ग्राहक न मिलने से वे इसे अपने जीवन काल में प्रकाशित नहीं कर सके। स्वामीजी की मृत्यु के कितने ही वर्ष पश्चात् उनकी स्थानापत्र परोपकरिष्पी सभा ने इसके दो भाग प्रकाशित किये, जिनमें तीसरे अध्याय तक का भाष्य है। चौथा अध्याय अभी तक प्रकाशित नहीं हुआ। इस के प्रथम भाग (अ० १११–२ तथा अ० २) का सम्पादन हमारे पूज्य आचार्य श्री पं० ब्रह्मदत्तजी जिज्ञासु ने किया है। इसमें मैंने भी सहायक रूप से कुछ कार्य किया है। इस अष्टाध्यायीभाष्य के विषय में हमने "ऋषि दयानन्द

१. पूर्व ग्रष्ट ३३२ । २. ऋषि दयानन्द के पत्र श्रौर विश्वापन ग्रष्ट १०५, द्वि० सं०। ३. वही, ग्रुष्ट १४१ द्वि० सं०।

सरस्वती के ग्रन्थों का इतिहास'' ग्रन्थ में विस्तार से लिखा है, अतः विशेष वहीं देखें।

यहां यह ध्यान रहे कि स्वामी दयानन्द सरस्वती का जो अष्टाध्यायी-भाष्य छपा है, वह उस की पाण्डुलिपि (रफ कापी) मात्र के आधार पर प्रकाशित हुआ है। ग्रन्थकार उस का बुनः अवलोकन भी नहीं कर पाए थे। अतः उस में यत्र कचित् कुछ भूलें भी विद्यमान हैं।

#### ऋन्य ग्रन्थ

स्वामी दयानन्द ने अपने दश वर्ष के कार्यकाल (सं० १९३१-१९४० तक) में लगभग ४० ग्रन्थ रचे हैं। उनमें सत्यार्थप्रकाश, संस्कारविधि, ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका, ऋग्वेद भाष्य, यजुर्वेद भाष्य आदि मुख्य हैं। स्वामी दयानन्द के समस्त ग्रन्थों का वर्णन हमने ''ऋषि दयानन्द के ग्रन्थों का इतिहास" नामक ग्रन्थ में विस्तार से किया है। यह ग्रन्थ प्रकाशित हो गया है। उज्जादिकीय की वृत्ति का वर्णन हमने उणादि सूत्रों के प्रवक्ता और व्याख्याता नामक अध्याय में किया है।

अब हम उन वृत्तिकारों का वर्णन करते हैं जिन का काल अज्ञात है-

## अज्ञातकालिक वृत्ति-ग्रन्थ ३०—अपन नैनार्य

अप्पन नैनार्य ने पाग्पिनीयाष्ट्रक पर 'प्रिक्तियादीपिका' नाम्नी वृत्ति लिखी है। ग्रन्थकार का दूसरा नाम वैष्ण्यवास था। प्रिक्तियादीपिका का एक हस्तलेख मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग ३ खग्ड १  $\Lambda$  पृष्ट ३६०१, ग्रन्थाङ्क २५४१। इसके आद्यन्त में निम्न पाठ है—

श्रादि मॅ— ऋष्पननेनायेंग वेङ्कटाचार्यसृतुना । प्रक्रियादीपिका सेयं कृता वात्स्येन धीमता ॥

श्रन्त में —श्रीमद्वात्स्यान्वयपयःपारावारसुधाकरे**ण वादिमत्तेभ**-

१. भारतीय प्राच्यविद्या, प्रतिष्ठान रामगंज ऋजमेर, से प्राप्य ।

२. अ० २४, भाग २, पृष्ठ १६८-२०१।

कराठरिवकराठलुराटोकेन श्रीमद्धेङ्कटार्यपादकमलचञ्चरीकेरा श्रीमत्प-रवादिमतभयंकरमुक्ताफलेन ऋष्यननैनार्याभिधश्रीवैष्णवदासेन कृता प्रक्रियादीपिका समाप्ता।

इस लेख से इतना व्यक्त होता है कि अप्पन नैनार्य के पिता का नाम वेङ्कटार्य था और यह वात्स्य गोत्र का था। 'प्रकियादीपिका' नाम से सन्देह होता है कि यह कहीं प्रक्रिया ग्रन्थ न हो।

## ३१--नारायण सुधी

नारायण सुत्री विरचित 'ऋष्टाध्यायीप्रदीप अवरनाम 'शब्दभूषण' के हस्तलेख मद्राप्त, अडियार और तःजीर के राजकीय पुस्तकालयों में विद्यमान हैं। मद्राप्त के राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग ४ खगड A. पृष्ठ ४२७४ पर निर्दिष्ट हस्तलेख के अन्त में निम्न पाठ हैं—

इति श्रीगोविन्दपुरवास्तव्यनारायणसुधीविरचिते सर्वात्तिकाणः ध्यायीप्रदीपे शब्दभूषणे अप्रमाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

यह व्याख्या बहुत विस्तृत है। इसमें उपयोगी वार्तिकों का भी समा-वेश है। तृतीयाध्याय के द्वितीयपाद के अनन्तर उग्णादिसूत्र और षष्टाध्याय के द्वितीयपाद के पश्चात् फिट्सूत्र भी व्याख्यात हैं।

नारायण सुधी का देश, काल अज्ञात है।

#### ३२--- हद्रधर

रुद्रधरकृत अष्टाध्यायीवृत्ति का एक हस्तलेख काशो के सरस्वती भवन के संग्रह में विद्यमान है। देखों संग्रह नं० १९ ( पुराना है)वेष्टन संख्या १३। रुद्रधर मैथिल परिडत है। इसका काल अज्ञात है।

#### ३३--- उदयन

उदयनकृत 'मितवृरयर्थसंग्रह' नाम्नी वृत्ति का एक हस्तलेख जम्मू के रघुनाथमन्दिर के पुस्तकालय में है। देखो सूचीपत्र पृष्ठ ४५। इस वृत्ति के उक्त हस्तलेख के आरम्भ में निम्न श्लोक मिलता है—

### मुनित्रयमतं ज्ञात्वा वृत्तीरालोच्य यत्नतः। करोत्युदयनः साधुमितवृत्त्यर्थसंत्रहम्॥

उदयन ने इस ग्रन्थ में काशिकावृत्ति का संक्षेप किया है। ग्रन्थकार का देश काल अज्ञात है। यह नैयायिक उदयन से भिन्न व्यक्ति है।

### ३४---उदयङ्कर भट्ट

उदयङ्कर भट्ट नाम के किसी वैयाकरण ने परिभाषाप्रदीपार्चि नाम का एक ग्रन्थ लिखा है। उस के आदि में पाठ है—

### कृत्वा पाणिनिस्त्राणां मितवृत्त्यर्थसंग्रहम् । परिभाषाप्रदीपार्चिस्तत्रोपायो निरूप्यते ॥

इस से ज्ञात होता है कि उदयङ्कर भट्ट ने भी पाणिनीय सूत्र पर मितवृत्त्रर्थसंह नाम्नी कोई व्याख्या लिखी थी।

परिभाषाप्रदीपाचि के विषय में 'परिभाषा पाठ के प्रवक्तः और व्याख्याता' नामक अध्याय में लिखेंगे। '

#### ३५--रामचन्द्र

रामचन्द्र ने अष्टाध्यायी की एक वृत्ति लिखी है। उस में उसने भी काशिकावृत्ति का संक्षेप किया है। इसके प्रारम्भ के श्लोक से विदित होता है कि रामचन्द्र ने यह नागोजी की प्रेरणा से लिखी थी। यह नागोजी कौन है? यह अज्ञात है। एक रामचन्द्र शेषवंशीय नागोजी भट्ट का पुत्र हैं, उस से यह भिन्न प्रतीत होता है।

### ३६--सदानन्द नाथ

सदानन्द नाथ ने अष्टाध्यायी की तत्त्वदीपिका नाम्नी व्याख्या लिखी है।

- १. द्र० ऋ०२६, भाग २, पृष्ठ २५८ ।
- नागोजीविदुषा प्रोक्तो रामचन्द्रो यथामित । शब्दशास्त्रं समालोक्य कुर्वेऽहं वृत्तिसंग्रहम् ॥
- ३. इसने सिद्धान्तकौमुदी की व्याख्या लिखी थी। इस का वर्णन आगे होगा।

इस वृत्ति का निर्देश योगप्रचारियो गोरचा टोला काशी से प्रकाशित श्रीनाथग्रन्थसूची के पृष्ठ १६ पर मिलता है। सूचीपत्र के अनुसार यह जोधपुर दुर्ग पुस्तकालय में संख्या २७४७ | १३ पर निर्दिष्ट है अर्थात् यह वृत्ति जोधपुर में सुरचित है।

## ३७---पाणिनीय लघुवृत्ति

यह वृत्ति श्लोकबद्ध है। देखो ट्रिवेगड्रम् पुस्तकालय का सूचीपत्र भाग ४ ग्रन्थांक १०४।

श्लोकबद्ध पाणिनीयसूत्रवृत्ति का एक हस्तलेख मैसूर के राजकीय पुस्तकालय में भी है। देखों सन् १९२२ का सूचीपत्र पृष्ट ३१४ ग्रन्थाङ्क ४७५०।

ये दोनों ग्रन्थ एक ही हैं अथवा पृथक् पृथक् यह अज्ञात है।

## पाणिनीयसूत्र-लघु[वृत्ति]विवृति

यह पूर्वोक्त लघुवृत्ति की श्लोकवद्ध टीका है। यह टीका रामशाली चेत्र निवासी किसी द्विजन्मा की रचना है। देखो ट्रिवेग्ड्रम् के राजकीय पुस्तकालय का सूचीपत्र भाग ६ ग्रन्थाङ्क ३४।

मैसूर राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र पृष्ठ ३१५ पर 'पाणिनीयसूत्र-कृत्ति टिप्पणी' नामक ग्रन्थ का उल्लेख है। उसका कर्ता 'देवसहाय' है।

# अष्टाध्यायी की अज्ञातकर्न क वृत्तियां

मद्रास राजकीय पुस्तकालय के नये छपे हुए बृहत् सूचीपत्र में अष्टाध्यायी की ४ वृत्तियों का उल्लेख मिलता है। वे निम्न हैं—

| ग्रन्थनाम                       | ग्रन्थाङ्क   |
|---------------------------------|--------------|
| ३≍—-पािणनीय-सूत्रवृत्ति         | <i>११५७७</i> |
| ३६पाणिनीय-सूत्रविवरण            | ११५७≂        |
| ४०पाणिनीय-सूत्रविवृति           | ११५७६        |
| ४१पागिनीय-सूत्रविवृति लघुवृत्ति | कारिका ११५⊏० |
| ४२पागिनीय-सूत्रव्याख्यान        | ११५८१        |
|                                 |              |

उदाहरणश्लोकसहित

४३, ४४—डी० ए० वी० कालेज लाहौर के लालचन्द पुस्तकालय में पाणिनीय सूत्र की दो वृत्तियां विद्यमान हैं। देखो ग्रन्थांक ३७४०, ६२८१। ये दोनों वृत्तियां केरल लिपि में लिखी हुई हैं।

 $8^{\chi}$ —सरस्वतीभवन काशी के संग्रह में पाणिनीयाष्ट्रक की एक अज्ञात-कर्तृक वृत्ति वर्तमान है। देखो महीधर संग्रह वेष्टन नं० २८।

इस प्रकार अन्य पुस्तकालयों में भी अनेक अष्टाध्यायीवृत्तियों के हस्तलेख विद्यमान हैं । इस सब का अन्त्रेषण होना परमावश्यक है ।

हमने इस अध्याय में अष्टाध्यायी के ३६ वृत्तिकारों, ९ अज्ञात-कर्तृ क वृत्तियों और प्रसंगवश अनेक व्याख्याताओं का वर्णन किया है। इस प्रकार हमने इस अध्याय में लगभग ६० पाणिनीय वैयाकरणों का वर्णन किया है।

अब अगले अध्याय में काशिका के व्याख्याकारों का वर्णन किया जायगा।



# पन्द्रहवां ऋध्याय

## काशिका के व्याख्याता

काशिका जैसे महत्त्वपूर्ण वृत्ति-ग्रन्थ पर अनेक विद्वानों ने टीकाएं लिखीं, उनमें से कई एक इस समय अप्राप्य हैं। बहुत से टीकाकारों के नाम भी अज्ञात हैं। हमें जितने टीकाकारों का ज्ञान हो सका, उनका वर्णन इस अध्याय में करते हैं।

## १---जिनेन्द्रबुद्धि

काशिका पर जितनी व्याख्याएं उपलब्ध अथवा परिज्ञात हैं, उन में बोधिसत्त्वदेशीय आचार्य जिनेन्द्रबुद्धि विरचित काशिकाविवररणपिश्वका अपरनाम न्यास सब से प्राचीन है। न्यासकार का 'बोधिसत्त्वदेशीय' वीख्त् होने से स्वष्ट है कि न्यासकार बौद्धमत का प्रामाणिक आचार्य है।

#### न्यासकार का काल

न्यासकार ने अपना किञ्चिन्मात्र परिचय नहीं दिया, अतः इसका इतिवृत्त सर्वथा अन्यकार में है। हम यहां न्यासकार के कालनिर्णय करने का कुछ प्रयत्न करते हैं—

१—हरदत्त ने पदमश्वरी ४ । १ । ४२ में न्यासकार का नामनिर्देशपूर्वक उल्लेख किया है । हरदत्त का काल विक्रम की १२ वीं शताब्दी का प्रथम चरण अथवा उससे कुछ पूर्व है । यह हम पूर्व ( पृष्ट ३६८ ) लिख चुके । अतः न्यासकार १२ वीं शताब्दी के आरम्भ से प्राचीन है ।

२—महाभाष्यव्याख्याता कैयट हरदत्त से पौर्वकालिक है, यह हम कैयट के प्रकरण में लिख चुके। कैयट और जिनेन्द्रबुद्धि के अनेक वचन परस्पर अत्यन्त मिलते हैं। जिनसे यह स्पष्ट है कि कोई एक दूसरे से सहायता अवश्य ले रहा है, परन्तु किसी ने किसी का नाम निर्देश नहीं किया। इसलिये उनके पौर्वापर्य के ज्ञान के लिये हम दोनों के दो तुलनात्मक पाठ उद्दध्त करते हैं—

न्यास—द्वयोरिकारयोः प्रश्लेषनिर्देशः । तत्र यो द्वितीय इवर्णः स ये [विनाषा ] इत्यारत्रवाधा यथा स्यादित्येवमर्थः । ३ । १ । ११ ॥ प्रदीप—दीर्घोचारणे¦भाष्यकारेण प्रत्याख्याते केचित् प्रश्लेषनिर्देशेन द्वितीय ईकारो ये विभाषा (६।४।४३) इत्यास्वस्य पक्षे पर्वात् प्राप्तस्य वाधनार्थ इत्याहुुं। तद्युक्तम्। क्यप्सन्नियोगेन विधीयमान-स्येस्वस्यान्तरङ्गत्वात्। ३।१।१११॥

न्यास—ग्रनित्यता पुनरागमशासनस्य घोलांपो लेटि वा (७१३।७०) इत्यत्र वाग्रहण्लिङ्गाद् विद्वायते । तद्धि ददद् ददाद् इत्यत्र नित्यं घोलांपो माभूदित्येत्रमधं क्रियते । यदि च नित्यमागमशासनं स्याद् वाग्रहण्मनर्धकं स्यात् । भवनु नित्यो लोपः । सत्यिप तिस्मन् लेटोऽडाटौ (३।४।१४) इत्यटि:कृते ददत् ददादिति सिध्यत्येव । ग्रनित्यत्वे त्वागमशासनस्याडागमाभावाञ्च सिध्यति ततो वा वाचनमर्धवद् भवति । ७।१।१।।

प्रदीप—के चित्त्वनित्यमागमशासनिमत्यस्य क्वापकं वाग्रहणं वर्ण-यन्ति । त्र्रानित्यत्वात्तस्याट्यसिति ददादिति न स्यादिति । तत्सिद्धये वाग्रहणं क्रियमाणुमेनां परिभाषां ज्ञापयति । ७ । ३ । ७० ॥

इन उद्धराणों की परस्पर तुलना करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि दोनों स्थानों में कैयट 'केचित्' पद से न्यासकार का निर्देश करता है और उसके ग्रन्थ को अपने शब्दों में उद्दशृत करता है। अतः न्यासकार निश्चय ही वि० सं० १०९० से पूर्ववर्ती है। यह उसकी उत्तर सीमा है।

३—डा० याकोबी ने भविष्यत् षुराण् के आधार पर हरदत्त का देहावसान ८७८ ई० (=९३५ वि०)माना है। यदि हरदत्त की यह तिथि प्रमाणान्तर से परिषुष्ट हो जाए तो न्यासकार का काल ९०० वि० से पूर्व मानना होगा।

५ - हेतुबिन्दु की टीका में अर्चट लिखता है-

यदा ह्याचार्यस्याप्येतदभिमतिमितिः कैश्चिद् व्याख्यायते · · · · · । पृष्ठ २१८ (बड़ोदा संस्क०)

इस पर परिडत दुर्वेक मिश्र अपने आलोक में लिखता है— कैश्चिद्ित—ईश्वरसेनजिनेन्द्रप्रभृतिभिः। पृष्ठ ४०५, वही संस्क ०।

जर्नल रायल एशियाटिक सोसाइटी बम्बई, भाग २३, पृष्ठ ३१।

यदि अर्चट का कैश्चित् पद से ईश्वरसेन और जिनेन्द्रबुद्धि की ओर ही संकेत हो, जैसा कि दुर्वेक मिश्र ने व्याख्यान किया है, तब न्यासकार का काल वि० सं ७०० के लगभग होगा, क्योंकि अर्चट का काल ईसा की ७ वीं शती का अन्त है।

६—न्यास के सम्पादक श्रीशचन्द्र चक्रवर्ती ने न्यासकार का काल सन् ७२५-७५० ई० अर्थात् वि० सं० ७८२-८०७ माना है।

#### महाकवि माघ ऋौर न्यास

महाकवि माघ ने शिशुपालवथ के 'श्रनुत्स्त्र्यप्दन्यासा' इत्यादि श्लोक में श्लेषालंकार से न्यास का उल्लेख किया है। न्यास के सम्पादक ने इसी के आधार पर माघ को न्यासकार से उत्तरवर्ती लिखा है, वह अयुक्त है, यह हम पूर्व लिख चुके।' प्राचीन काल में न्यास नाम के अनेक ग्रन्थ विद्यमान थे। कोई न्यास ग्रन्थ भर्तृ हरिविरचित महाभाष्यदीपिका में भी उद्देश्वत हैं। 'एक न्यास मह्मवादिसूरि ने वामनविरचित विश्वान्तविद्याधर व्याकरण पर लिखा था। 'युज्यपाद अपर नाम देवनन्दी ने भी पाणिनीयाष्टक पर 'शब्दावतार' नामक एक न्यास लिखा था। 'अतः महाकवि माघ ने किस न्यास की ओर संकेत किया है, यह अज्ञात है। हां, इतना निश्चित है कि माघ के उपर्युक्त श्लोकांश में जिनेन्द्र बुद्धिविरचित न्यास का उल्लेख नहीं है, क्योंकि शिशुपालवध का रचना काल सं० ६८२—७०० के मध्य है। '

### भामह और न्यासकार

भामह ने अपने अलंकार शास्त्र में लिखा है-

शिष्टप्रयोगमात्रेण न्यासकारमतेन वा । तृचा समस्तपष्टीकं न कथंचिदुदाहरेत् ॥ सूत्रक्षापकमात्रेण वृत्रहन्ता यथोदितः। स्रकेन च न कुर्वीत वृत्तिस्तद्गमको यथा॥

१. पूर्वं पृष्ठ ४२८ ।

२. देखो पूर्व पृष्ठ ३६१ पर महाभाष्यदीपिका का ३६ वां उद्धरण ।

इस का वर्णन 'पाणिनि से ऋर्वाचीन वैयाकरण' नामक १७ वें ऋष्याय में करेंगे।
 ४. देखो पूर्व पृष्ठ ४१३।
 ५. देखो पूर्व पृष्ठ ४२८।

इन श्लोकों में स्मृत न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि नहीं है, क्योंकि उस के सम्पूर्ण न्यास में कहीं पर भी 'जनिकर्तुः प्रकृतिः' (अष्टा॰ १।४।३०) के जापक से 'खुत्रहन्ता' पद में समास का विधान नहीं किया। न्यास के सम्पादक ने उपर्युक्त श्लोकों के आधार पर भामह का काल सन् ७७५ ई० अर्थात् सं० ६३२ वि० माना है। यह ठीक नहीं, क्योंकि सं० ६८७ वि० के समीपवर्ती स्कन्द-महेश्वर ने अपनी निरुक्तटीका में भामह के अलंकार ग्रन्थ का एक श्लोक उद्दश्त किया है। अतः भामह निश्चय ही वि० सं० ६८७ से पूर्ववर्ती है।

हम पूर्व लिख चुके हैं कि व्याकरण पर अनेक न्यास ग्रन्थ रचे गये थे। अतः भामह ने किस न्यासकार का उल्लेख किया है, यह अज्ञात है। इसलिये केवल न्यास नाम के उल्लेख से भामह जिनेन्द्रवृद्धि से उत्तरवर्ती नहीं हो सकता।

### न्यास के व्याख्याता १--मैत्रेय रचित

मैत्रेय रिचत ने न्यास की 'तन्त्रप्रदीप' नाम्नी महती व्याख्या रची है। सौभाग्य से इसका एक हस्तलेख कलकत्ता के राजकीय पुस्तकालय में पुरिचत है। हस्तत्रेख में प्रथमाध्याय के प्रथम पाद का ग्रन्थ नहीं है, शेष स्पूर्ण है। देखो बंगाल गवर्नमेग्ट की आज्ञानुसार पं० राजेन्द्रलाल सम्पादित सूचीपत्र भाग ६, पृष्ठ १४०, ग्रन्थाङ्क २०७६।

विद्वत्ता--मैत्रेय रिच्चत व्याकरण शास्त्र का असाधारण परिडत था। वह पाणिनीय तथा इतर व्याकरण का भी अच्छा ज्ञाता था। वह अपने धातुप्रदीप के अन्त में स्वयमेव लिखता है -

वृत्तिन्यासं समुद्दिश्य कृतवान् ग्रन्थविस्तरम् । नाम्मा तन्त्रप्रदीपं यो विवृतास्तेन धातवः । श्राकृष्य भाष्यज्ञलधेरथः धातुनाम— पारायण्चपण्पणितिशास्त्रवेदी । कालापचान्द्रमततस्त्रविभागदत्तो धातुप्रदीपमकरोज्जगतो हिताय ।।

१. त्यास की भूमिका, पृष्ठ २६। २. देखी निरुक्त टीका १०। १६। स्राह— तुल्यश्रुतीनां ....... तिन्नस्थते। यह भामह के स्रालंकार शास्त्र २। १७ का यचन है। निरुक्तटीका का पाठ प्रटित तथा स्राशुद्ध है।

सीरदेव ने भी अपनी परिभाषावृत्ति में लिखा है-

तस्माद् बोद्धव्योऽयं रित्ततः, बोद्धव्याश्च विस्तरा एव रित्ततप्रन्था विद्यन्ते । पृष्ठ ९४ ।

देश-यह सम्भवतः बंग प्रान्तीय था।

काल — मैत्रेय रक्षित का काल संवत् ११४०-११६५ तक है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। पुरुषोत्तमदेवीय परिभाषावृत्ति के सम्पादक ने भी मैत्रेय रिज्ञत का काल सन् १०७५—११२५ ई० (अर्थात् वि० सं० ११३२—११७२) माना है। व

#### तन्त्रप्रदीप के व्याख्याता

१. नन्दनिम्थ — नन्दनिमश्र न्यायवागीश ने तन्त्रप्रदीप की 'तन्त्र-प्रदीपोद्योतन' नाम्नी एक व्याख्या लिखी है। नन्दनिमश्र के पिता का नाम वाणेश्वरिमश्र है। इस ग्रन्थ के प्रथमाध्याय का एक हस्तलेख कलकत्ता के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो पं० राजेन्द्रलाल संपादित पूर्वोक्त सूचीपत्र भाग ६, पृष्ठ १४० ग्रन्थाङ्क २०८३।

ं पुरुषोत्तमदेवीय परिभाषात्रृत्ति के सम्पादक श्री दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य ने जिस हस्तलेख का वर्षान किया है, उस के अन्त में पाठ है—

### इति भनेश्वरमिश्रतनयश्रीनन्दनमिश्रविरचिते न्यासोद्दीपने ....।

इस पाठ के अनुसार नन्दनिमश्र के पिता का नाम धनेश्वरिमश्र है और ग्रन्थ का नाम न्यासोदीपन। हां, दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य ने यह तो स्वीकार किया है कि यह तन्त्रप्रदीप की व्याख्या है।

- २. सनातन तर्काचार्य—इसने तन्त्रप्रदीप पर 'प्रभा' नान्नी टीका लिखी है। प्रो॰ कालीचरण शास्त्री हुबली का मैत्रेय रक्षित पर लेख भारत-कौमूदी भाग २ में छपा है। उसमें उन्होंने इस टीका का उल्लेख किया है।
- २. तन्त्रप्रदीपालोककार—िकसी अज्ञातनामा परिडत ने तन्त्रप्रदीप पर 'श्रालोक' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इसका उल्लेख भी प्रो॰ कालीचरण शास्त्री के उक्त लेख में है।

हम इन ग्रन्थकारों के विषय में अधिक नहीं जानते।

१. विशेष द्रष्टव्य इसी इतिहास का भाग २, पृष्ठ ⊏५ ।

२. देखो पूर्व पृष्ठ ३६८०। ३. द्र०राजशाही संस्करण, भूमिका, पृष्ठ १०।

४. भूमिका, वृष्ठ १८।

### २---मल्लिनाथ

मिल्लाथ ने न्यास की 'न्यासोद्योत' नाम्नी टीका लिखी थी। आफ्रेस्ट ने बृहत् सूचीपत्र में इसका उल्लेख किया है। मिल्लाथ ने स्वयं किरातार्जुनीय की टीका में न्यासोद्योत के पाठ उद्गधृत किये हैं।

मिल्लनाथ साहित्य और व्याकरण का अच्छा परिडत था यह उसकी काव्यटीकाओं से भने प्रकार विदित होता है।

मिक्किनाथ का काल — मिक्किनाथ का निश्चित काल अजात है। सायण ने धातुवृत्ति में 'न्यासोद्योत' के पाठ उद्दधृत किये हैं। "सायण का काल संवत् १३७१ — १४४४ तक माना जाता है। अतः मिक्किनाथ विक्रम की १४ वीं शताब्दी के पूर्वार्ध का वा उस से पूर्ववर्ती है, इतना सामान्यतया कहा जाता सकता है।

#### ३---नरपति महामिश्र

नरपित महामिश्र नाभ के विद्वान् ने न्यास पर एक व्याख्या लिखी है। इस का नाम न्यासप्रकाश है। इस के प्रारम्भिक भाग का एक हस्तलेख जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के संग्रह में विद्यमान है। देखों सूचीपत्र, पृष्ठ ४१।

ग्रन्थकार ने स्वग्रन्थ के प्रारम्भ में इस प्रकार लिखा है-

नरपतिकृतिरेषा कामिनीनन्दिनीय गुरुतमकृततोषानाशिताशेषदोषा । सुललितगतिबन्धा निर्जिताशेषतेजा जयति जगदुपेता मालिनी जाद्ववीय।।

शिवं प्रगम्य देवेशं तथा शिवपतिं शिवाम् । प्रकाशः क्रियते न्यासे महामिश्रेण धीमता ॥ विद्यापतेः प्रेरणकारणेन कृतो मया ब्याकरणप्रकाशः । यद्यत्र किञ्चितस्खलनं भवेन्मे चन्तव्यमीषदुगुणिनां वरैस्तत् ॥

इस उल्लेख से विदित होता है कि महामिश्र ने किसी विद्यापित नाम के विशिष्ट व्यक्ति की प्रेरणा से न्यासप्रकाश लिखा था। पुरुषोत्तमदेवीय परिभाषावृत्ति के सम्पादक दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य्य ने महामिश्र का काल १४००—१४५० ई० माना है।

- १. उक्तं चन्यासोद्योते न केवलं श्रूयमार्गीव क्रिया निमित्तं कारकभावस्य, ऋषि द्वागम्यमानापि २। १७, पृष्ठ २४, निर्मायसागर संस्कृ ।
  - २. पृष्ठ ३१, २१६ काश्वी संस्क०। ३. म्मिका, पृष्ठ १६।

## ४-पुग्डरीकाच्च विद्यासागर

पुराडरीका च विद्यासागर नाम के किसी विद्वान् ने न्यास की एक टीका लिखी है। इस का उल्लेख ग्रन्थकार ने स्वयं कातन्त्रप्रदीप नाम्नी कातन्त्र-टीका में किया है। वह लिखता है—

### तिश्चन्त्यमिति न्यासटीकायां प्रपञ्चितमस्माभिः।

षुरुषोत्तमदेवीय परिभाषावृत्ति के सम्पादक दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य ने पुराडरीकाक्ष विद्यासागर का काल ईसा की १५ वीं शती माना है।

पुराडरीकाक्ष विद्यासागर ने भिट्ट काव्य पर कातन्त्रप्रिकयानुसारी एक व्याख्या लिखी है। उस के अन्त के लेख से विदित होता है कि इस के पिता का नाम श्रीकान्त था। इस टीका का वर्णन हमने इस ग्रन्थ के 'काव्यशास्त्रकार वैयाकरण कवि' नामक अध्याय में किया है।

#### ४---रत्नमित

सर्वानन्द ने अमरटीकासर्वस्व ३ । १ । ५ पर रत्नमित का निम्न पाठ उद्दर्भृत किया है—

न तु संशयवित पुरुष इति न्यास: । स्रत: सप्तम्यथें बहुवीहि: । संशयकर्तरि पुरुष एवेति तद्रज्ञमति: । ४

इस उद्धरण में यदि तच्छव्द से न्यास ही अभिप्रेत हो तो मानना होगा कि रत्नमित ने न्यास पर कोई ग्रन्थ लिखा था। रत्नमित के व्याकरणविषयक अनेक उद्धरण अमरटीकासर्वस्व और धातुवृत्ति आदि में उद्दश्रत हैं।

## २--इन्दुमित्र (सं० ११४० से पूर्ववर्ती)

इन्दुमित्र नाम के वैयाकरण ने काश्विका की एक ''अनुत्यास'' नाम्नी व्याख्या लिखी थी। इन्दुमित्र को अनेक ग्रन्थकार 'इन्दु' नाम से स्मरए

१. भूमिका पृष्ठ १८। २. इति महामहोपाध्यायश्रीमच्छ्रीकान्त-पण्डितात्मजश्रीपुग्रहरीकाच्चविद्यासागरभट्टाचार्यकृतायां भट्टिटीकायां कलापदीपिकायाम्''' .....। ३. द्र० भाग २, पृष्ठ ३६४। ४. भाग ४, पृष्ठ ३।

करते हैं। इन्दु और उसके अनुन्यास के उद्धरण माधवीय धातुवृत्ति', उज्ज्वलदत्त की उत्पादिवृत्ति', सीरदेवीय परिभाषावृत्ति', दुर्घटवृत्ति', प्रक्रियाकीमुदी की प्रसादटीका' और अमरटीकासर्वस्व आदि अनेक ग्रन्थों में उपलब्ध होते हैं। इन्दुमित्र ने अष्टाध्यायी पर 'इन्दुमती' नाम्नी एक वृत्ति लिखी थी, उसका उल्लेख हम पूर्व (पृष्ठ ४४१) कर चुके हैं।

आफ्रेस्ट ने अपने बृहत् सूचीपत्र में अनुन्यास के नाम से तन्त्रप्रदीप का उल्लेख किया है, वह चिन्त्य है। सीरदेव ने परिभाषावृत्ति में अनुन्यास-कार और तन्त्रप्रदीपकार के शाश्वितक विरोध का उल्लेख किया है। यथा—

पतस्मिन् वाक्ये इन्दुमैत्रेययोः शाश्वतिको विरोधः । पृष्ठ ७६। उपदेशग्रहृणानुवर्तनं प्रति रिज्ञतानुन्यासयोर्विवाद एव । पृष्ठ २७।

अनुन्यासकार इन्दुमित्र का काल हम पूर्व लिख चुके हैं। तदनुसार इन्दुमित्र का काल सं० २०० से ११५० के मध्य है। देखो पृष्ठ ४४२।

# त्रजुन्यास-सारकार---श्रीमान शर्मा

श्रीमान शर्मा नाम के विद्वान् ने सीरदेवीय परिभाषावृत्ति की विजया नाम्नी टिप्पणी में लिखा है —

## त्र्रजुन्यासादिसारस्य कर्त्रा श्रीमानशर्मणा। लद्मीपतिषुत्रेण विजयेयं विनिर्मिता॥

इस से ज्ञात होता है कि श्रीमान शर्मा ने अनुन्याससार नाम का कोई ग्रन्थ रचा था। यह वारेन्द्र चम्माहिंद्र कुल का था। श्रीमान शर्मा ने अपने 'वर्षकृत्य' ग्रन्थ के अन्त में अपने को व्याकरण तर्क सुकृत ( = कर्मकाएड) आगम और काव्यशास्त्र का इन्दु कहा है। '

शिष्य-श्रीमान शर्मा का एक शिष्य पद्मनाभ मिश्र है।

१. प्रष्ठ २०१। २. प्रष्ठ १, ५५, ५८। ३. प्रष्ठ २८, ७६।

४. वृष्ठ १२०,१२३,१२६। ५. माग १, वृष्ठ ६१०। माग २, वृष्ठ १४५।

६. भाग १, पृष्ठ ६०। भाग २, पृष्ठ ३३६। ७. स्विपित्र भाग ५।

<sup>🖛 🗠</sup> व्याकारतर्कसुकृतागमकाव्यवारि(राशः)ः हुना परिसमाप्यत वर्षे कृत्यन् । 🦠 🔻

श्रस्मत्प्रयमपरमंगुरवः श्रीश्रीमानमङ्गचार्यास्त शब्दपरो निर्देशः ।

श्रीमान शर्मा का काल सं० १५००—१५५० के मध्य है। विश्वित विजया नाझी परिभाषावृत्ति टिप्पणी का वर्णन हम परिभाषा पाठ के प्रवक्ता और व्याख्याता प्रकरण में करेंगे।

### ३---महान्यासकार ( सं० १२१४:से पूबर्वर्ती)

किसी वैयाकरण ने काशिका पर 'महान्यास' नाम्नी टीका लिखी थी। इस के जो उद्धरण, उज्ज्वलदत्त, की उग्णादिवृत्ति और सर्वानन्द विरचित अमरटीकासर्वस्व में उपलब्ध होते हैं वे निम्न हैं—

- १. टिरवमभ्युपगम्य गोरादित्वात् सूचीति महान्यासे।
- २. बह्लते: घञ्, ततष्टन् इति महान्यासः।
- ३. चुह्नीति महान्यास इति उपाध्यायसर्वस्त्रम् ।

इन में प्रथम उद्घरण काशिका १।२।५० के 'पश्चस्चिः' उदाहरण की व्याख्या से उद्घष्ट्रत किया है। द्वितीय उद्धरण का मूल स्थान अज्ञात है। ये दोनो उद्धरण जिनेन्द्रबुद्धिवरिचत न्यास में उपलब्ध नहीं होते। अतः महान्यास उस से पृथक् है। महान्यास के कर्त्ता का नाम अज्ञात है। एक महान्यास च्रपणक व्याकरण पर भी था। मैत्रेय ने तन्त्रप्रदीप ४।१।१४४ पर उसे उद्देश्त किया है। है

महान्यास का काल—सर्वानन्द ने अमरटोकासर्वस्व की रचना शकाब्द १०=१ अर्थात् वि० सं० १२१६ में की थी। यह हम पूर्व लिख चुके। अतः महान्यासकार का काल सं० १२१६ से प्राचीन है। महान्यास संज्ञा से प्रतीत होता है कि यह ग्रन्थ न्यास और अनुन्यास दोनों ग्रन्थों से पीछे बना है।

## ४-विद्यासागर मुनि (१११४ से पूर्व)

विद्यासागर मुनि ने काशिका की 'प्रक्रियामञ्जरी' नाम्नी टीका लिखी । यह ग्रन्थ मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय के संग्रह में विद्यमान

- १. श्रीमान शर्मा का उक्त वर्णन पुरुषोत्तमदेवीय परिभाषात्रित्त के सम्पादक दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य के निर्देशानुसार किया है। द्र० भमिका पृष्ठ १६, १७।
  - २. भाग २, पृष्ठ २५.२, २५३ ॥ ३. उज्ज्वल उगादिवृत्ति पृष्ठ १६५ ।
  - ४. ग्रमरटीका० भाग २, पृष्ठ ३७६। ५. ग्रमरटीका० भाग ३, पृष्ठ २७७।
  - ६. देखो, घातुप्रदीप की भूमिका, पृष्ठ १।

है। देखो सूचीपत्र भाग २ खगड १ A पृष्ठ ३५०७ ग्रन्थाङ्क २४९३। इस काएक हस्तलेख ट्रिवेण्ड्रम् में भी है। देखो सूचीपत्र भाग ३ ग्रन्थाङ्क ३३।

इस ग्रन्थ का प्रारम्भिक लेख इस प्रकार है—

वन्दे मुनीन्द्रान् मुनिवृन्दवन्द्यान् श्रीमद्गुरून् श्वेतिगरीन् वरिष्ठान् । न्यासकारवचः पद्मनिकरोद्गीर्णमम्बरे गृह्णामि मधुप्रीतो विद्यासागरषट्पदः ॥

वृत्ताबिति—सूत्रार्थप्रधानो ग्रन्थो भट्टनल्पूरप्रभृतिभिर्विरचितो वृत्तिः……..।

उपरि निर्दिष्ट श्लोक से विदित होता है कि विद्यासागर के गुरु का नाम श्रेतगिरि था।

#### काल

पूर्व निर्दिष्ट उद्धरण में विद्यासागर मुनि ने केवल न्यासकार का उछेख किया है । पदमञ्जरी अथवा उस के कर्त्ता हरदत्त का उछेख नहीं है । इस से प्रतीत होता है कि विद्यासागर हरदत्त से पूर्ववर्ती है ।

ग्रन्थ के अन्त में "**इति श्रीमत्परमद्दंसपरिवाजकचार्यविद्यासागर-**मुनीन्द्रविरचितायां ...." पाठ उपलब्ध होता है।

## ५-हरदत्त मिश्र ( सं० १११४ )

हरदत्त मिश्र ने काशिका की 'पदमञ्जरी' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इस व्याख्या के अवलोकन से उसके पाण्डित्य और ग्रन्थ की प्रीढ़ता स्पष्ट प्रतीत होती है। हरदत्त केवल व्याकरण का पिछत नहीं है। इसने श्रौत, गृह्य और धर्म आदि अनेक सूत्रों की व्याख्याएं लिखी हैं। हरदत्त पिडतराज जगन्नाथ के सदृश अपनी अत्यधिक प्रशंसा करता है।

परिचय-हरदत्त ने पदम आरी ग्रन्थ के आरम्भ में अपना परिचय इस प्रकार दिया है---

### तातं पद्मकुमाराख्यं प्रण्मयांबा श्रियं तथा।

प्रक्रियातर्कगहनप्रविशे द्वष्टमानसः । हरदत्तहरिः स्वेरं विहरन् केन वार्यते ॥ पदमञ्जरी भाग १, पृष्ठ ४६ ।

## ज्येष्ठं चाग्निकुमाराख्यमाचार्यमपराजितम् ॥

अर्थात्—हरदत्त के पिता का नाम 'पद्मकुमार' (पाठान्तर-रुद्रकुमार), माता का नाम 'श्री', ज्येष्टश्राता का नाम 'अग्निकुमार' और गुरु का नाम 'अपराजित' था।

हरदत्त ने प्रथम श्लोक में शिव को नमस्कार किया है। अत: वह शैव मतानुषायी था।

देश — ग्रन्थ के आरम्भ में हरदत्त ने अपने को दिल्ला देशवासी लिखा है। "पदमश्जरी भाग २ पृष्ठ ५१९ से विदित होता है कि हरदत्त द्रविड़ देशवासी था। है हरदत्तकृत अन्य ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि वह चोल-देशान्तर्गत कांत्रेरी नदी के किसी तटवर्ती ग्राम का निवासी और द्रविड़भाषाभाषी था। "

काल — हरदत्त ने अपने ग्रन्थ में ऐसी किसी घटना का उल्लेख नहीं किया, जिससे उसके काल का निश्चित ज्ञान हो । केयट के कालनिर्णय के लिये हम ने कुछ ग्रन्थकारों का पौवापर्य द्योतक चित्र दिया है। उसके अनुसार हरदत्त का काल वि॰ सं॰ १११४ के लगभग प्रतीत होता है। न्यास के संपादक ने हरदत्त और मैत्रेय दोनों का काल सन् ११०० ई० अर्थात् ११४७ वि॰ माना है। वह ठीक नहीं। क्योंकि मैत्रेय रिज्ञत विरचित धातुप्रदीप पृष्ठ १२१ पर धर्मकीर्त्तिकृत कृपावतार का उल्लेख है। इस्वातर भाग २ पृष्ठ १४७ पर हरदत्त का मत उद्भृत है। अतः हरदत्त ओर मैत्रेय रिज्ञत-दोनों समकालिक नहीं हो सकते।

- १. तस्मै शिवायर्द्वेपरमाय दशाव्ययाय साम्बाय सादरमयं विहितः प्रणामः । <sup>:</sup>
- २. यश्चिराय हरदत्तसंश्चया विश्वतो दशसु दिच्च दिच्चणः । पृष्ठ १ ।
- २. लेट्शब्दस्तु वृत्तिकारदेशे बुगुप्सितः, यथात्र द्रविडदेशे निविश्वब्दः ।
- ४. त्र्रनुष्ठानमपि चोलदेशे प्रावेगीवन् । गौतम धर्म० टीका १४ । ४४ ॥ यस्यां वसन्ति यामुपजीवन्ति । यथा तीरेग् कावेरि तव । त्र्रापस्तम्बग्रहाटीका १४६ ॥ किलासः त्वयदोषः तेमल् इति द्रविष्ठभाषायां प्रसिद्धः । गौतम धर्म० टीका १।१८॥
  - ५. पूर्वपृष्ठ ३६८ । ६. न्यास की ममिका पृष्ठ २६ ।
- ७. रूपावतारे तु शिलोपे प्रत्ययोश्यक्तः प्रागेव कृते सत्येकाच्यात् यकुटाहृतः, चोचूर्यत इति । देखो रूपावतार भाग २ पृष्ठ २०६ । प्र. कुर्ह् शब्दे, ऋकृत इति, वेदलोकप्रयोगदर्शनाद् दीर्घोन्त एवाय हरदत्ताभिमतः ।

डा० याकोबी ने भविष्यत् षुराण के आधार पर हरदंत्त का देहावसान ८७८ ई० के लगभग माना है।'

### व्याकरण के ऋन्य ग्रन्थ

- १. महापदमञ्जरी—पदम अरी १११२० पृष्ट ७२ से विदित होता है कि हरदत्त ने एक 'महापदम अरी' संज्ञक व्याख्या रची थी। यह किस ग्रन्थ की टीका थी, यह अज्ञात है। सम्भव है, यह भी काशिका की व्याख्या हो। इस की बुष्ट दैववार्तिक पुरुषकार से होती है। उस में िएच अर (१।२।७४) सूत्रस्थ एक हरदत्तीय कारिका उद्देश्त की है। वह पदम अरी में नहीं मिलती। अतः वह महापदम अरी से उद्देश्त की गई होगी। महापदम अराप्य है।
- २. परिभाषा-प्रकारण—६वपश्वरी भाग २ पृष्ट ४३७ से जाना जाता है कि हरदत्त ने 'परिभाषाप्रकरण' नाम्नी परिभाषावृत्ति लिखी थी। यह ग्रन्थ भी इस समय अप्राध्य है।

इसके अतिरक्त हरदत्त मिश्र के निम्न ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं—

- १. ऋश्वलायन गृह्य व्याख्या ऋनाविला ।
- २. गौतम धर्मसूत्र व्याख्या-मिताचरा।
- ३. श्रापस्तम्ब गृह्य व्याख्या-श्रनाकुला ।
- ४. श्रापस्तम्ब धर्मसूत्र व्याख्या-उज्ज्वला ।
- ४. श्रापस्तम्ब गृह्य मन्त्र व्याख्या।
- ६. ऋायस्तम्ब परिभाषा व्याख्या।
- ७. एकाग्निकागड व्याख्या।
- =. श्रुतिस्किमाला।

कई विद्वान् इन ग्रन्थों के रचियता हरदत्त को पदमश्वरीकार हरदत्त से भिन्न व्यक्ति मानते हैं, परन्तु इन ग्रन्थों की पदमश्वरी के साथ तुलना करने से इन सब का कत्ती एक व्यक्ति प्रतीत होता है।

- १. जर्नल रायल एशियाटिक सोसाइटी बम्बई, भाग २३ प्रष्ठ ३२।
- २. भाष्यवात्तिंकविरोधस्तु महापदमञ्जर्यामस्माभिः प्रपञ्चितः ।
- ३. हरदत्तरतु शिचश्च (११३।६४) इत्यत्राह—'एष विधिर्न ''ःः । स्वरितेत्त्वमनार्षम् ॥ इति ॥ पृष्ठ १०६, १०७, हमारा संस्त्र०।
  - ४. एतचारमाभिः परिभाषाप्रकरगाख्ये ग्रन्थे उपपादितम् ।

### पदमञ्जरी के व्याख्याता

### ?. रङ्गनाथ यज्ञा (सं० १७४४ के लगभग)

चोलदेश निवासी रंगनाथ यज्वा ने पदमश्वरी की 'मञ्जरीमकरन्द' नाम्नी टोका लिखी है। इस टीका के कई हस्तलेख मद्रास, अडियार अौर तश्वीर के राजकीय पुस्तकालयों में विद्यमान हैं। अडियार के सूचीपत्र में इसका नाम 'परिमल' लिखा है।

परिचय—रंगनाथ यज्वाने ग्रन्थके आरम्भमें अपनापरिचय इस प्रकार दिया—

यो नारायणदीक्तितस्य नप्ता नह्नादीक्षितसूरिणस्तु पौत्रः। श्रीनारायणदीक्तितेन्द्रपुत्रो व्याख्याम्येष गङ्गनाथयज्वा॥

प्रथमध्याय के अन्त में निम्न पाठ उपलब्ध होता है-

इति श्रीसर्ववेद्वेदाङ्गक्षसर्वक्रत्वग्निचितः पौत्रेण नारायण्दीचि-ताग्निचिद्द्वादशाहयाजितनयेन रङ्गनाथदीच्तिने विरचिते मञ्जरी-मकरन्दे प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः समातः ।

इन आरान्त लेखों के अनुसार रङ्गनाथ यज्वा नहा दीचित का पौत्र, नारायण दीक्षित का पुत्र और नारायण दीक्षित का दौहित्र है। यह कौण्डिन्य गोत्रज था।

रंगनाथ का नाना नारायण दीचित नल्ला दीचित के भ्राता धर्मराज यज्वा का शिष्य था। इसने कैयटविरचित महाभाष्यप्रदीप की टीका लिखी थी। देखो, पूर्व पृष्ठ ३९०।

रामचन्द्र अध्वरी रंगनाथ यज्वा का चवेरा भाई था। रामचन्द्र के पिता का नाम यज्ञराम दीज्ञित और पितामह का नाम नल्ला दीज्ञित था। यह कुल श्रौतयज्ञों के अनुशन के लिये अत्यन्त प्रसिद्ध रहा है। इनका पूर्ण वंश हम पूर्व पृष्ठ २९१ पर दे चुके हैं।

वामनाचार्य सूनु वरदराज कृत कतुवैगुरायप्रायश्चित्त के प्रारम्भ में रंगनाथ यज्वा को चोलदेशान्तर्गत 'करण्डमारिणक्य' ग्राम का रहनेवाला

१. सूचीपत्र भाग ४ खरड १० वृष्ठ ५७०३, प्रन्थाङ्क २८५१ । २. सूचीपत्र भाग २ वृष्ठ ७२ । ३. सूचीपत्र भाग १० वृष्ठ ४१४६ प्रन्थाङ्क ५४६६ ।

और पदम अरो की 'मकरन्द' टीका तथा सिद्धान्तको मुदी की 'पूर्शिणमा' व्याख्या का रचियता लिखा है।'

काल—त और के पुस्तकालय के सूचीपत्र में रङ्गनाथ का काल १७ वीं शताब्दी लिखा है। रङ्गनाथ यज्वा के चचेरे भाई रामचन्द्र यज्वा विरचित उणादिवृत्ति तथा परिभाषावृति की व्याख्या से विदित होता है कि यह त और के 'शाहजी नामक राजा का समकालिक था। 'शाहजी के राज्य काल का प्रारम्भ सं० १७४४ से माना जाना है। अतः रंगनाथ यज्वा का काल भी विक्रम की १८ वीं शताब्दी का मध्य भाग होगा।

### २. शिवभट्ट

शिवभट्टविरचित पदमश्वरी की 'कुङ्कुमविकास' नाम्नी व्याख्या का उल्लेख आफेस्ट के बृहत् सूचीपत्र में उपलब्ध होता है । हमें इसका अन्यत्र उल्लेख उपलब्ध नहीं हुआ । इसका काल अज्ञात है।

## ६--रामदेव मिश्र ( सं० १११४--१३७० के मध्य )

रामदेव मिश्र ने काशिका की 'वृत्तिप्रदीप' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इसके हस्तलेख डी० ए० वी० कालेजान्तर्गत लालचन्द पुस्तकालय लाहौर तथा मद्रास और त जीर के राजकीय पुस्तकालयों में विद्यमान हैं।

काल—रामदेविवरिचत 'वृत्तिप्रदीप' के अनेक उद्धरण माधवीया धातुवृत्ति में उपलब्ध होते हैं। अतः रामदेव सायण (संवत् १३७२—१४४४) से पूर्ववर्ती है। यह इसकी उत्तर सीमा है। सायण धातुवृत्ति पृष्ठ ५० में लिखता है—हरदत्तानुवादी रामिश्चोऽि । इससे प्रतीत होता है कि रामदेव हरदत्त का उत्तरवर्ती है।

रामदेव के विषय में इससे अधिक कुछ ज्ञात नहीं।

येन करण्डमाणिक्यग्रामरक्तिवासिनाः। रङ्गानायाध्वरीन्द्रेण मकरन्दाभिषा कृता ॥ व्याख्या हि वदमञ्जर्याः कौमुद्याः पूर्णिमा तथा ॥ मद्रास राजकीय हस्तलेख पुस्तकालय सूचीपत्र भाग १ खण्ड ८ पृष्ठ ८०८, ग्रन्थाङ्क ६३४ ८ ।

२. भोजो राजित भोक्लाम्बयमिषः । श्रीशाहपृथिवीपितः । · · · · · रामभद्रमखी तेन प्रेरितः कृष्णान्त्रिना । तञ्जीर पुस्तकालय का सूचीपत्र भाग १० पृष्ठ ४२३६, ग्रन्थाङ्क ५६७५ । ३. पृष्ठ ३४, ५० इत्यादि ।

## ७---वृत्तिरत्नकार

ट्रिवेराड्रम के राजकीय पुस्तकालय के सूचीपत्र भाग ४ ग्रन्थाङ्क ५९ पर काशिका की 'दृत्तिरस्त' नाम्नी व्याख्या का उल्लेख है। इसके कर्ता का नाम अज्ञात है।

#### -।चाकत्साकार

आफ्रेस्ट ने अपने बृहत्सूचीपत्र में काशिका की 'चिकित्सा' नान्नी व्याख्या का उल्लेख किया है। इसके रचियता का नाम अज्ञात है।

इस अध्याय में हम ने काशिकावृत्ति के व्याख्याता १७ वैयाकरणों का वर्णन किया है। अगले अध्याय में पािशानीय व्याकरण के प्रक्रिया-ग्रन्थकारों का वर्णन किया जायगा।



# सोलहवां ऋध्याय

## पाणिनीय व्याकरण के प्रक्रिया-ग्रन्थकार

पाणिनीय व्याकरण के अनन्तर कातन्त्र आदि अनेक लघु व्याकरण प्रक्रियाक्रमानुसार लिखे गये । इन व्याकरणों की प्रक्रियानुसार रचना होने से इनमें यह विशेषता है कि छात्र इन ग्रन्थों का जितना भाग अध्य-यन करके छोड़ देता है, उसे उतने विषय का ज्ञान हो जाता है। पाणिनीय अष्टाध्यायी आदि शब्दानुशासनों के सम्पूर्ण ग्रन्थ का जब तक अध्ययन न हो तब तक किसी एक विषय का भी ज्ञान नहीं होता, क्योंकि इनमें प्रक्रिया-नुसार प्रकरण रचना नहीं है । यथा अष्टाध्यायी में समास प्रकरण द्वितीय अध्याय में है, परन्तू समासान्त प्रत्यय पश्चमाध्याय में लिखे हैं। समास में पूर्वोत्तर पद को निक्तित मान कर होने वाले कार्य का विधान पष्टाध्याय के तृतीयपाद में किया है। कुछ कार्य प्रथमाध्याय के द्वितीय पाद और कुछ द्वितीयाध्याय के चतुर्य पाद में पढ़ा है। इस प्रकार समास से सम्बन्ध रखने वाले कार्य अनेक स्थानों में बंटे हुए हैं। अतः छात्र जब तक अष्टाध्यायी के न्यून से न्यून छः अध्याय न पढ़ले जब तक उसे समास विषय का ज्ञान नहीं हो सकता । इसलिए जब अल्पमेधस और लाघवप्रिय व्यक्ति पाणिनीय व्याकरण को छोडकर कातन्त्र आदि प्रक्रियानुसारी व्याकरणों का अध्ययन करने लगे, तब पाणिनीय वैयाकरणों ने भी उसकी रक्ता के लिए अष्टाध्यायी की प्रक्रिया क्रम से पठन पाठन की नई प्रणाली का आविष्कार किया। विक्रम की १६ वीं शताब्दी के अनन्तर पाणिनीय व्याकरण का समस्त पठनपाठन प्रक्रियाग्रन्थानुसार होने लगा। इन कारण सूत्रगठकमानुमारी पठनगठन शर्नैः शर्नैः उच्छिन्न हो गया ।

## दोनों प्रणालियों से ऋध्ययन में गौरव लाघव

यह सर्वसम्पत नियम है कि किसी भी ग्रन्थ का अध्ययन यदि ग्रन्थ-कत्ता विरचित क्रम से किया जाने तो उसमें अत्यन्त सरलता होती है। इसी नियम के अनुसार सिद्धान्तकौमुदी आदि व्युत्क्रम ग्रन्थों की अनेक्षा अष्टाध्यायी क्रम से पाणिनीय व्याकरण का अध्ययन करने से अल्प परिश्रम और अल्पकाल में अधिक बोध होता है और अष्टाध्यायी के क्रम से प्राप्त हुआ बों। चिरस्थायी होता है। हम उदाहरण देकर इस बात को स्पष्ट करते हैं। यथा—

१—सिद्धान्तकौमुदी में 'ऋादु गुणः'' सूत्र अच्तन्थि में व्याख्यात है। वहां इसकी वृत्ति इस प्रकार लिखी है—

### त्रवर्णादचि परे पूर्वपरयोरेको गुण त्रादेशः स्यात् संहितायाम्।<sup>3</sup>

इस वृत्ति में "श्राचि, पूर्वपरयोः, एकः, संहितायाम्" ये पद कहां से संगृहीत हुए, इसका ज्ञान सिद्धान्तकौमुदी पढ़ने वाले छात्र को नहीं होता। अतः उसे सूत्र के साथ साथ सूत्र से ५, ६ गुनी वृत्ति भी कण्ठाप्र करनी पड़ती है। अष्टाध्यायी के क्रमानुसार अध्ययन करने वाले छात्र को इन पदों की अनुवृत्तियों का सम्यक् वोध होता है, अतः उसे वृत्ति घोखने का परिश्रम नहीं करना पड़ता। उसे केवल पूर्वानुवृत्त पदों के सम्बन्धमात्र का ज्ञान करना होता है। इस प्रकार अष्टाध्यायी के क्रमानुसार पढ़ने वाले छात्र को सिद्धान्तकौमुदी की अपेक्षा छठा भाग अर्थात् सूत्रमात्र कण्ठाप्र करना होता है। वह इतने महान् परिश्रम और समय की व्यर्थ हानि से वच जाता है।

२—अष्टाध्यायी में 'इट्ट' 'द्विचंचन'. 'चुम्' आदि सब प्रकरण् सुसम्बद्ध पढ़े हैं। यदि किसी व्यक्ति को इट् वा चुम् की प्राप्ति के विषय में कहीं सन्देह उत्पन्न हो जाय, तो अष्टाध्यायी के क्रम से पढ़ा हुआ व्यक्ति ४, ५ मिनट में सम्पूर्ण प्रकरण का पाठ करके सन्देहमुक्त हो सकता है, परन्तु कौमुदी के क्रम से अध्ययन करने वाला शीघ्र सन्देहमुक्त नहीं हो सकता, क्योंकि उसमें ये एक प्रकरण के सूत्र विभिन्न प्रकरणों में बिखरे हुए हैं।

३—पाणिनीय व्याकरण में "विप्रतिषेधे परं कार्यम्, श्रसिद्ध-वदत्राभात्, पूर्वत्रासिद्धम्" आदि सुत्रों के अनेक कार्य ऐसे हैं जिनमें सूत्रपाठकम के ज्ञान की महती आवश्यकता होती है। सूत्रपाठकम के विना जाने पूर्व, पर, आभात्, त्रिपादी, सपाद सप्ताध्यायी आदि का ज्ञान कदापि नहीं हो सकता, और इसके विना शास्त्र का पूर्ण बोब नहीं होता। सिद्धान्तकोमुदी पढ़े हुए छात्र को सूत्रपाठ के कम का ज्ञान न

१. ऋषा०६।४।६७॥ २. सूत्र संख्या६६ । ३. ऋषा०१।४।२॥ ४. ऋषा०६।४।२२॥ ५. ऋषा०८।२।१॥

होने से महाभाष्य पूर्णतया समझ में नहीं आता, उसे पदे पदे महती कठिनाई का अनुभव होता है, यह हमारा अपना अनुभव है।

४—सिद्धान्तकौमुदी आदि के कम से 'पढ़े हुए छात्र को व्याकरणशास्त्र शीघ्र विस्मृत हो जाता है। अष्टाध्यायी के क्रम से व्याकरण पढ़नेवाले छात्र को सूत्रपाठ-कम और अनुवृत्ति के संस्कार के कारण वह शीघ्र विस्मृत नहीं होता।

सिद्धान्तकोमुदी आदि प्रक्रिया ग्रन्थों के आधार पर पाणिनीय व्याकरण पढ़ने में अन्य अनेक दोष हैं, जिन्हें इम विस्तरिभया यहां नहीं लिखते।

यहाँ यह ध्यान में रखने योग्य है कि अष्टाध्यायी कम से पािण्नीय व्याकरण पढ़ने के जो लाभ ऊपर दर्शाए हैं, वे उन्हें ही प्राप्त होते हैं, जिन्हें सम्पूर्ण अष्टाध्यायी पूर्णतया कण्ठाग्र होती है और महाभाष्य के अध्ययन पर्यन्त बराबर कण्ठाग्र रहती है। जिन्हें अष्टाध्यायी कर्ग्ठाग्र नहीं होती और अष्टाध्यायी के क्रम से व्याकरण पढ़ते हैं, वे न केवल उसके लाभ से विश्वत रहते हैं, अपितु अधिक किठनाई का अनुभव करते हैं। प्राचीन काल में प्रथम अष्टाध्यायी कण्ठाग्र कराने की परिपाटी थी। इिस्संग भी अपने भारतयात्रा में इस ग्रन्थ का निर्देश करता है।

### पाणिनीय-क्रम का महान् उद्घारक

विक्रम की १५वीं शताब्दी से पाणिनीय व्याकरण का अध्ययन प्रिक्रयाग्रन्थों के आधार पर होने लगा और अतिशीघ सम्पूर्ण भारतवर्ष में प्रवृत्त
होगया। १६ वीं शताब्दी के अनन्तर अष्टाध्यायी के क्रम से पाणिनीय
व्याकरण का अध्ययन प्रायः लुप्त होगया। लगभग ४०० सौ वर्ष तक यही
क्रम प्रवृत्त रहा। विक्रम की १९ वीं शताब्दी के अन्त में महावैयाकरण
द्रण्डी स्वामीविरज्ञानन्द को प्रक्रियाक्रम से पाणिनीय व्याकरण के अध्ययन
में होने वाली हानियों की उपज्ञा हुई। अतः उन्होंने सिद्धान्तकौमुदी के
पठन-पाठन को छोड़कर अष्टाध्यायी पढ़ाना प्रारम्भ किया। तत्पश्चात् उनके
शिष्य स्वामी दयानन्द सरस्वती ने अपने सत्यार्थप्रकाश आदि ग्रन्थों में
अष्टाध्यायी के अध्ययन पर विशेष बल दिया। अब अनेक पाणिनीय वैयाकरण
सिद्धान्तकौमुदी के कम को हानिकारक और अष्टाध्यायी के क्रम को लाभदायक मानने लगे हैं।

इस ग्रन्थ के लेखक ने पाणिनीय व्याकरण का अध्ययन अष्टाध्यायी के क्रम से किया है और काशी में अध्ययन करते हुए सिद्धान्तकौमुदी के पठनपाठन कम का भी परिशीलन किया है तथा अनेक छात्रों को सम्पूर्ण महाभाष्य पर्यन्त व्याकरण पढ़ाया:है। उससे हम भी इसी परिग्राम पर पहुँचे हैं कि शब्दशास्त्र के ज्ञान के लिये पाणिनीय व्याकरण का अध्ययन उसकी अष्टाध्यायी के कम से ही करना चाहिये। काशी के व्याकरणाचार्यों को सिद्धान्तकौमुदी के कम से व्याकरण का जितना ज्ञान १०, १२ वर्षों में होता है, उससे अधिक ज्ञान अष्टाध्यायी के कम से ४, ५ वर्षों में हो जाता है और वह चिरस्थायी होता है, यह हमारा बहुधा अनुभून है। इत्यलमित-विस्तरेण बुद्धिमद्वर्येषु।

अनेक वैयाकरणों ने पाणिनीय व्याकरण पर प्रक्रिया ग्रन्थ लिखे हैं। उनमें से प्रवान प्रधान ग्रन्थकारों का वर्णन आगे किया जाता है—

## १. धर्मकीर्ति (सं० ११४० के लगभग)

अष्टाध्यायी पर जितने प्रिक्तयानुसारी ग्रन्थ लिखे गये उनमें सब से प्राचीन ग्रन्थ 'रूपावतार' इस समय उपलब्ध होता है। इस ग्रन्थ का लेखक बौद्ध विद्वान् धर्मकीर्ति है। यह न्यायिबन्दु आदि के रचियता प्रसिद्ध बौद्ध पण्डित धर्मकीर्ति से भिन्न व्यक्ति है। धर्मकीर्ति ने अष्टाध्य यो के प्रत्येक प्रकरणों के उपयोगी सूत्रों का संकलन करके इसकी रचना की है।

## धर्मकीर्ति का काल

धर्मकीर्ति ने रूपावतार में ग्रन्थ लेखन काल का निर्देश नहीं किया। अतः इसका निश्चित काल अज्ञात है। धर्मकीर्ति के काल निर्णय में जो प्रमाण उपलब्ध होते हैं, वे निम्न हैं—

१. शरणदेव ने दुर्घटवृत्ति की रचना शकाब्द १०९५ तदनुसार वि० सं० १२३० में की। शरणदेव ने रूपावतार और धर्मकीर्ति दोनों का उल्लेख दुर्घटवृत्ति में किया है।

२. हेमचन्द्र ने लिङ्गानुशासन के स्वोपक्ष विवरण में धर्मकीर्ति और उसके रूपावतार का नामोल्लेख पूर्वक निर्देश किया है। हेमचन्द्र ने स्वीय पश्चाङ्ग व्याकरण की रचना वि० सं० ११९३—१२०० के मध्य की है। ध

**१. देखो पूर्व पृष्ठ ४४५ દિ० २ । २. વૃષ્ઠ ७१ । ३. વૃષ્ઠ ३.** વૃ

४. वाः वारि रूपावतारे तु धर्मकीर्तिनास्य नपुंसकत्वमुक्तम् । लिङ्गा० स्वोपक-विवरस्य, पृष्ठ ७१, पिक्कि १५ । ५. देखिए हैम व्याकरस्य प्रकरस्य, ऋ०१७।

३. अमरटीकासर्वस्व में असकृत् उद्द्रघृत मैत्रेयविरचित घातुप्रदीप के पृष्ट १३१ में नामनिर्देश पूर्वक रूपावतार का उद्धरण मिलता है। मैत्रेय का काल वि० सं० ११६५ के लगभग है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। यह धर्मकीर्ति की उत्तर सीमा है।

४. धर्मकीर्ति ने रूपावतार में पदम अरीकार हरदत्त का उक्लेख किया है। इरदत्त का काल सं० १११४ के लगभग है।

यह धर्मकीर्ति की पूर्व सीमा है। अतः रूपावतार का काल इन दोनों के मध्य में वि॰ सं॰ ११४० के लगभग मानना चाहिये। हरदत्त का काल आनुमानिक है, यदि उसका काल कुछ पूर्व खिच जाय तो धर्मकीर्ति का काल भी कुछ पूर्व सरक जायगा।

### रूपावतार संज्ञक ऋन्य ग्रन्थ

जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के पुस्तकालय के सूचीपत्र पृष्ठ ४५ पर रूपावतार संज्ञक दो पुस्तकों का उल्लेख है। इनका ग्रन्थाङ्क ४५ और ११०९ है। सूचीपत्र में ग्रन्थाङ्क ४५ का कर्त्ता कृष्ण दीच्चित लिखा है। ग्रन्थाङ्क ११०९ का हस्तलेख हिन्दी भाषानुवाद सहित है। इस पर सूचीपत्र के सम्पादक स्टाईन ने टिप्पणी लिखी है—यह ग्रन्थ सं० ४५ से भिन्न है। विद्वानों को इन हस्तलेखों की तुलना करनी चाहिये।

## रूपावतार के टीकाकार १. शंकरराम

शंकरराम ने रूपावतार की 'नीवि' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इसके तीन हस्तलेख ट्रिवेग्ड्रम् के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग २ ग्रन्थाङ्क ६२, भाग ४ ग्रन्थाङ्क ४९, भाग ६ ग्रन्थाङ्क ३१।

शंकरराम का देश, और वृत्त अज्ञात है।

किसी शंकर के मत नारायण भट्ट ने अपने प्रक्रियासर्वस्व में बहुधा उद्गधृत किए हैं । यदि यह शंकर रूपावतार का टीकाकार ही हो तो इस

१. रूपावतारं तु शिलोरे प्रत्ययोग्यत्तेः प्रागेव कृते सत्येकस्त्वाद् यकुदाहत-श्रोचूर्यत इति । देखो रूपावतार भाग २ पृ० २०६ । २. पूर्व पृष्ठ ३६८ ।

रे. पूर्व पृष्ठ रे६५, टि० ६। ४. प्रक्रियासर्वस्व तद्धित भाग, मद्रास संस्कः, सूत्र संख्या ५६, ६२, १०२०, ११०४॥

का काल वि॰ की १७ वीं शती से पूर्व है, इतना निश्चित रूप से कहा जा सकता है।

#### २. श्रज्ञातनामा

मद्रास राजकीय पुस्तकालय के सन् १९३७ के छपे हुए सूचीपत्र पृष्ट १०३६८ पर रूपावतार के व्याख्या ग्रन्थ का उल्लेख है। इसका ग्रन्थाङ्क १५९१३ है। यह ग्रन्थ अपूर्ण है। यह बड़े आकार के ५२४ पृष्ठों पर लिखा हुआ है। ग्रन्थकार का नाम अज्ञात है। अत एव उसके काल का निर्णय भी दुष्कर है।

## २---प्रक्रियारतकार (सं० १३०० से पूर्व)

सायण ने अपनी धातुवृत्ति में प्रक्रियारत नामक ग्रन्य को बहुधा उद्द्युत किया है। उन उद्धरणों के देखने से विदित होता है कि यह पाणिनीय सूत्रों पर प्रक्रियानुसारी व्याख्यान ग्रन्य है। 'दैवम्' की कृष्ण-लीलागुक मुनि विरचित पुरुषकार व्याख्या में भी प्रक्रियारत्न उद्द्युत है।

ग्रन्थकार का नाम और देश काल आदि अज्ञात है। पुरुषकार में उद्गधृत होने से इतना निश्चित है कि यह ग्रन्थकार सं० १३०० से पूर्वभावी है। कृष्णलीलाशुक मुनि का काल विक्रम संवत् १२४०—१३४० के मध्य है। है

कृष्णलीलाशुक मुनि ने प्रक्रियारत्न को जिस ढंग से स्मरण किया है उस से हमें सन्देह होता है कि इस का लेखक कृष्णलीलाशुक मुनि है।

वोपदेव के गुरु धनेश्वर कृत **प्रक्रियारत्नमिए** ग्रन्थ का उल्लेख पूर्व पृष्ठ ३७६ पर कर चुके हैं।

## ३-विमल सरस्वती (सं० १४० से पूर्व)

विमल सरस्वती ने पाणिनीय सूत्रों की प्रयोगानुसारी 'रूपमाला' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इस ग्रन्थ में समस्त पाणिनीय सूत्र व्याख्यात नहीं हैं। रूपमाला का काल सं॰ १४०० से प्राचीन माना जाता है।

- १. धातुवृत्ति काशी संस्क० पृष्ठ ३१, ४१६ इत्यादि ।
- २. प्रपश्चितं चैतत् प्रक्रियारके । पृष्ठ ११० । हमारा संस्कृ पृष्ठ १०२ ।
- ३. दैव पुरुषकार का हमारा उपोद्धात पृष्ठ ६।

## ४---रामचन्द्र ( सं० १४८० के लगभग )

रामचन्द्राचार्य ने पाणिनीय व्याकरण पर 'प्रक्रियाकौमुदी' संज्ञक ग्रन्थ रचा है। यह धर्मकीर्तिविरचित रूपावतार से विस्तृत है, परन्तु इसमें भी अष्टाध्यायी के समस्त सूत्रों का निर्देश नहीं है। पाणिनीय व्याकरणशास्त्र में प्रवेश के इच्छुक विद्यार्थियों के लिये इस ग्रन्थ की रचना हुई है। अतः ग्रन्थकत्तां ने सरल ढंग और सरल शब्दों में मध्यम मार्ग का अवलम्बन किया है। इस ग्रन्थ का मुख्य प्रयोजन प्रक्रियाज्ञान कराना है।

परिचय—रामचन्द्राचार्य का वंश शेषवंश कहाता है। व्याकरण्ज्ञान के लिये शेषवश अत्यन्त प्रसिद्ध रहा है। इस वंश के अनेक वैयाकरण्यों ने पाणिनीय व्याकरण पर प्रीढ़ ग्रन्थ लिखे हैं। रामचन्द्र के पिता का नाम 'कृष्णाचार्य' था। रामचन्द्र के पुत्र 'नृसिह' ने धर्मतत्त्वालोक के आरम्भ में रामचन्द्र को आर व्याकरणों का ज्ञाता और साहित्यरकाकर लिखा है।' रामचन्द्र ने अपने पिता कृष्णाचार्य और ताऊ गोपालाचार्य से विद्याध्ययन किया था। रामचन्द्र के ज्येष्ठ भ्राता नृसिह का पुत्र शेष कृष्ण रामचन्द्राचार्य का शिष्य था। रामचन्द्र का वंशवृत हम पूर्व दे चुके हैं।

काल — रामचन्द्र ने अपने ग्रन्थ के निर्माण काल का उल्लेख नहीं किया। रामचन्द्र के पौत्र निट्ठल ने प्रक्रियाकौमुदी की प्रसाद नाझी व्याख्या लिखी है, परन्तु उसने भी ग्रन्थरचना-काल का संकेत नहीं किया। रामचन्द्र के प्रपीत्र अर्थात् विट्ठल के पुत्र के हाथ का लिखा हुआ प्रक्रियाकौमुदीप्रसाद का एक हस्तलेख पूना के डक्कन कालेज के पुस्तकालय में विद्यमान है। इसके अन्त में ग्रन्थ लेखन काल सं० १४६२ लिखा है। प्रक्रियाकौमुदीप्रसाद का सं० १४६० का हस्तलेख बड़ोदा के राजकीय पुस्तकालय में वर्तमान है। इसके अन्त भी पुराना सं० १४६६ का लिखा हुआ प्रक्रियाकौमुदीप्रसाद का एक हस्तलेख लन्दन के इण्डिया आफिस के पुस्तकालय में सुरिचत है। इसके अन्त का लेख इस प्रकार है—

१. देखो इण्डिया ब्राफिस लन्दन के संग्रह का सूचीपत्र ग्रन्थाङ्क १५६६ ।

२ पूर्व पृष्ठ ३७८। ३. प्र० की० के हस्तलेखों का विवरण, पृष्ठ २१।

४. प्र० कौ े के हस्तलेखों का बिवरण, पृष्ठ १७।

सं० १४३६ वर्षे माघवदि एकादशी रवी श्रीमदानन्दपुर-स्थानोत्तमे श्राभ्यन्तरनगरज्ञातीयपिष्डतश्रनन्तसुतपिष्डतनारायणादीनां पठनार्थे । कुठारी द्वयवगहितसुतेन विश्वरूपेण लिखितम् ।

इससे मुख्यक्त है कि प्रिक्तयाकोमुदी की टीका विट्ठल ने सं०१४३६ से पूर्व अवश्य बनाली थी। श्रीकृष्णिविरचित प्रिक्तयाकोमुदी-वृत्ति का एक हस्तलेख भण्डारकर ओरियएटल रिसर्च सोसाइटी के पुस्तकालय में है। इसका लिपिकाल सं० १४१४ है। इससे निश्चित है कि प्रक्रियाकौमुदी की रचना सं० १४१४ स पूर्व अवश्य हो चुकी थी। इस वृत्ति का लेखक श्रीकृष्ण रामचन्द्र का शिष्य और उसके ज्येष्ट भ्राता नृसिंह का पुत्र प्रसिद्ध वैयाकरण शेषकृष्ण ही है। तदनुसार बिट्ठल का काल विक्रम की चौदहवीं शताब्दी का अन्त और पन्द्रहवीं शताब्दी का प्रारम्भ मानना चाहिए।

प्रक्रियाकौमुदी के सम्पादक ने लिखा है कि हेमाद्रि ने अपनी रघुवंश की टीका में प्रक्रियाकौमुदी और उसकी प्रसाद टीका के दो उद्धरण दिये हैं। तदनुसार रामचन्द्र और विट्ठल का काल ईसा की १४ वीं शताब्दी है।

# प्रक्रियाकौमुदी के व्याख्याता

१. शेषकृष्ण ( सं० १४१०) के लगभग

गंगा यमुना के अन्तरालवर्ती पत्रषु के राजा कल्याण की आजा से नृसिंह के पुत्र शेपकृष्ण ने प्रक्रियाकौमुदी की 'प्रकारा' नाम्नी व्याख्या लिखी । यह रामचन्द्र का शिष्य और रामचन्द्र के पुत्र नृसिंह का गुरु था। प्रक्रियाकौमुदी-प्रकाश का दूसरा नाम प्रक्रियाकौमुदी-वृत्ति भी है। इसका सं० १४१४ का एक हस्तलेख पूना के पुस्तकालय मे सुरिच्चत है, यह हम कार लिख चुके हैं। अतः इसकी रचना सं० १५१४ से पूर्व हुई होगी। इसकी टीका के हस्तलेख तंजीर और लन्दनस्थ इण्डिया आफिस के पुस्तकालयों में भी विद्यमान हैं।

१. इिषडया त्र्याफिस लन्दन के पुस्तकालय का सूचीपत्र भा॰ २, प्रष्ठ १६७, ग्रन्थाङ्क ६१६। २. सन् १६२५ में प्रकाशित सूचीपत्र पृष्ठ २ ग्रन्थाङ्क ३२८ ।

३. प्र० कौ० भाग १, भूमिका पृष्ठ ४४, ४५ । ४. कल्याणस्य तन्द्रवस्य नृपतिः कल्याणमूर्तेस्ततः कल्याणीमतिमाकलय्यविषमप्रन्यार्थसंवित्तये । कृष्णं शेषनृसिंहसूरितनयं श्रीप्रक्रियाकौमुदीटीकां कर्तुमसौ विशेषविदुषां प्रीत्ये सभा-जिक्रपत् । प्र० कौ० भाग १, भूमिका, प्रष्ठ ४५ ।

## २. विट्ठल (सं०१४२० के लगभग)

रामचन्द्र के पौत्र और नृसिह के पुत्र विट्ठल ने प्रक्रियाकौमुदी की 'प्रसाद' नाम्नी टीका लिखी है । विट्ठल ने शेषक्रष्ण के पुत्र रामेश्वर अपर नाम वीरेश्वर से व्याकरण शास्त्र का अध्ययन किया था, यह हम पूर्व पृष्ठ ३४७ (टि०४) पर लिख चुके हैं। विट्ठल की टीका का सब से पुराना हस्तलेख सं० १५३६ का है, यह भी हम पूर्व दर्शा चुके हैं। अतः इस टीका की रचना सं० १५३६ से कुछ पूर्व हुई होगी।

विट्ठल की टीका अत्यन्त सरल है। लेखनशैली में प्रौढ़ता नहीं है। सम्भव है विट्ठल का यह प्रथम ग्रन्थ हो। विट्ठल के लेख से विदित होता है कि उसके काल तक प्रक्रियाकौमुदौ में पर्याप्त प्रचेप हो चुका था। अत एव उसने अपनी टीका का नाम प्रसाद रक्खा।

प्रक्रियाप्रसाद में उद्घृत प्रन्थ स्त्रोर ग्रन्थकार—विट्ठल ने प्रक्रियाप्रसाद में अनेक ग्रन्थों और ग्रन्थकारों को उद्द्यृत किया है। जिनमें से कुछ एक ये हैं—

दर्पण कवि कृत पाणिनीयमत-दर्पण ( श्लोकबद्ध )—अग १, पृ० ८, ३१८, ३४७ इत्यादि ।

कृष्णाचार्यकृत उपसर्गार्थसंत्रह रुत्रोक—भाग १, पृ० ३८ । बोपदेवकृत विचारचिन्तामणि (श्लोकबढ़ )—भाग १, पृ० १६७ १७९, २२८, २३९ इत्यादि ।

कान्यकामघेतु—भाग २, पृ० २९७ ।
मुग्धबोध—भाग १, पृ० २७९, ३७४, ४३१ इत्यादि ।
रामन्याकरण भाग २, पृ० २४४, ३२८ ।
पदसिन्धुसेतु ( सरस्वतीकर्यठाभरणप्रक्रिया ) भाग १, पृ० ३१३ ।
मुग्धबोधप्रदीप—भाग २, पृ० १०२ ।
प्रबोधोदयवृत्ति—भाग २, पृ० १३ ।
रामकौतुक— ( व्याकरणप्रन्य ) भाग १, पृ० ३६० ।
कारकपरीक्षा—भाग १, पृ० ३८४ ।
प्रपञ्चप्रदीप— ( व्याकरणप्रन्थ ) भाग १, पृ० १९४

१. तथा च पण्डित मन्यैः प्रद्वेपैर्मिलनी कृता । भाग १, १९४ २ । एतच कुर्वे इत्यस्मात् प्राकृत्यित लेखकदोषादत्र पठित ज्ञेयम् । भाग २ १० २७६ ।

कृष्णाचार्य—भाग १, पृ० ३४ ।
हेमसूरी—भाग २, पृ० १४६ ।
कविदर्पण्—भाग १, पृ० ४३९, ६०७, ७६७ इत्यादि ।
शाकटायन—भाग १, पृ० २०३, ३०६ ।
नरेन्द्राचार्य—भाग १, पृ० ८०७ ।
वोपदेव—बहुत्र ।

### ३—चक्रपाणिदत्त (सं० १४००--१४४०)

चक्रमाणिदत्त ने प्रक्रियाकौमुदी की 'प्रक्रियाप्रदीप' नाम्नी व्याख्या लिखी थी। चक्रपाणिदत्त ने शेषकृष्ण के षुत्र वीरेश्वर से विद्याध्ययन किया था।' चक्रपाणिदत्त ने 'प्रोहमनोरमाखराडन' नाम का एक ग्रन्थ लिखा है। उसका उपलब्ध अंश काशी से प्रकाशित हुआ है। उसके पृष्ठ ४७ में लिखा—

तस्मादुत्तरत्रानुवृत्त्यर्थं तदित्यस्मन्कृतप्रदीपोक्त एव निष्कर्षा वोध्य:।

षुनः पृष्ठ १२० पर लिखा है—श्रन्यत्तु प्रक्रियाप्रदीपादवधेयम् । प्रक्रियाप्रदीप राम्प्रति उपलब्ध नहीं है। चक्रपाणिदत्त वीरेश्वर का

## शिष्य है, अत: उस का काल सं० १५००—१५५० के मध्य होगा। ४—चारणवनेश

वारणवनेश ने प्रक्रियाकौमुदी की 'श्रमृतसृति' नाम्नी टीका लिखी है। इसका एक हस्तलेख त और के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग १०, ग्रन्थाङ्क ५७५५।

वारणवनेश का काल अज्ञात है।

### ४-विश्वकर्मा शास्त्री

विश्वकर्मा नाम के किसी वैयाकरण ने प्रक्रियाकौमुदी की 'प्रक्रिया-व्याकृति' नाम्नी व्याख्या लिखी है। विश्वकर्मा के पिता का नाम दामोदर

१. विरोधिनां तिरोभावमध्यो यद्भारतीभरः । विरिश्वरं गुर्ड शेषवंशोत्तंसं भजामि तम् ॥ प्रौद्धमनोरमाखण्डन के प्रारम्भ में । मुद्रितप्रन्थ में 'वन्नेश्वरं मुर्ड पाठ है । हमारा पाठ लन्दन के इण्डिया श्राफिस पुस्तकालय के हस्तलेखानुसार है । देखो स्वी० भाग २ गृष्ठ ६२ प्रन्याङ्क ७२८ ।

विज्ञ और पितामह का नाम भीमसेन था। इसका काल भी अज्ञात है। त॰जौर के सूचीपत्र में इस टीका का नाम '**प्रक्रियाप्रदीप'** लिखा है। देखो सूचीपत्र भाग १०. पृष्ठ ४३०४।

#### ६--ब्रसिंह

किसी नृसिंह नामा विद्वान् ने प्रक्रियाकौमुदी की 'व्**याख्यान'** नाम्नी टीका लिखी है। इसका एक हस्तलेख उदयपुर के राजकीय पुस्तकालय में है। देखो सुचीपत्र पृष्ठ ५०।

दूसरा हस्तलेख मद्रास राजकीय हस्तलेख बुस्तकालय में विद्यमान है । देखो सूचीपत्र भाग २, खण्ड १ सी. पृष्ठ २२९३ ।

नृसिंह नाम के अनेक विद्वान् प्रसिद्ध हैं। यह कौनसा नृसिंह है, यह अज्ञात है।

## ७--निर्मलदर्पणकार

किसी अज्ञातनामा विद्वान् ने प्रक्रियाकौमुदी की 'निर्मलदर्पण' नाम की टोका लिखी है। इसका एक हस्तलेख मद्रास राजकीय पुस्तकालय में संगृहीत है। देखो सूचीपत्र भाग ४, खण्ड १ ८. पृष्ठ ५४८६, ग्रन्थाङ्क ३७७४।

#### =--जयन्त

जयन्त ने प्रक्रियाकांमुदी की 'तत्त्वचन्द्र' नाम्नी व्याख्या लिखी है। जयन्त के पिता का नाम मधुसूदन था। यह तापती तटवर्ती 'प्रकाशपुरी' का निवासी था।' इस के ग्रन्थ का एक हस्तलेख लन्दन नगरस्थ इिष्डिया आफिस पुस्तकालय के संग्रह में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र भाग २, पृष्ठ १७०, ग्रन्थाङ्क ६२५।

जयन्त ने यह व्याख्या शेपकृष्ण विरचित प्रक्रियाकौमुदी की टीका के आबार पर लिखी है। प्रन्यकार ने प्रक्रियाकौमुदी का किसी और टीका का उल्लेख नहीं किया। अतः सम्भव है इसका काल विकम की

१. भूगीठे तापतीतटे विजयते तत्र प्रकाशा पुरी, तत्र श्रीमधुसूदनो विद्दृष्व विद्विष्ट्रभामिषः । तस्युत्रेष जयन्तकेन विदुषामालोच्य सर्व मतम्, तस्ये संकलिते समाप्तिमागमत् सन्धिस्थता व्याकृतिः ।।

२. श्रीकृष्ण्पयिद्धतवचोम्बुधिमन्थनोत्थम्, सारं निपीय फिएसम्मतयुक्तिमिष्टम् । श्रम्योमविस्तरयुतां कुरुते जयन्तः, सन्कीमुदीविवृतिमुत्तमसंमदाय ।।

१६ वीं शताब्दी का मध्यभाग हो । यह जयन्त न्यायम अरीकार जयन्त से भिन्न अर्वाचीन है ।

### ६-विद्यानाथ दीक्षित

विद्यानाथ ने प्रिक्रयाकौमुदी की 'प्रिक्रियारञ्जन' नाम्नी टीका लिखी है। आफ्रेंस्ट ने अपने बृहत्स्चीपत्र में इस टीका का उक्केख किया है।

#### १०-वरदराज

वरदराज ने प्रिक्तयाकौमुदी की 'विदर्श' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इस व्याख्या का एक हस्तलेख उदयपुर के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है। देखो सूचीपत्र पृष्ठ ⊏०, ग्रन्थाङ्क ७९१। यह वरदराज लघुकौमुदी का रचियता है वा अन्य, यह अज्ञात है।

## ५--भड़ोजि दीन्नित (सं० १४१०-१४७४ के मध्य)

भट्टोजि दीचित ने पाि्णनीय व्याकरण पर सिद्धान्तकौमुदी नाम्नी प्रयोगकमानुसारी व्याख्या लिखी है। इस से पूर्व के रूपावतार, रूपमाला और प्रक्रियाकौमुदी में अष्टाध्यायी के समस्त सूत्रों का सिद्धवेश नहीं था। इस न्यूनता को पूर्ण करने के लिये भट्टोजि दीचित ने सिद्धान्तकौमुदी ग्रन्थ रचा। सम्प्रति समस्त भारतवर्ष में पािणनीय व्याकरण का अध्ययन अध्यापन सिद्धान्तकौमुदी के आधार पर प्रचलित है।

भट्टोजि दीचित ने सिद्धान्तकौमुदी की रचना से पूर्व शब्दकौस्तुभ लिखा था। यह पाणिनीय व्याकरण की सूत्रपाठानुसारी विस्तृत व्याख्या है। इसका वर्णन हम अष्टाध्यायी के वृत्तिकार प्रकरण में कर चुके हैं।

वंश ऋौर काल-इस विषय में हम पूर्व लिख चुके हैं।

## सिद्धान्तकौमुदी के व्याख्याता

## १. मट्टोजि दीचित (सं० १४१०-१४७४ के मध्य)

भट्टोजि दीस्तित ने स्वयं सिद्धन्तकौमुदी की व्याख्या लिखी है। यह प्रौढमनोरमा के नाम से प्रसिद्ध है। इसमें प्रक्रियाकौमुदी और उस की टीकाओं का स्थान पर खण्डन किया है। भट्टोजि दीक्षित ने 'यथोस्तरं

१. पूर्व पुष्ठ ४४६ ।

२. पूर्व पृष्ठ ४४६, ४४७।

मुनीनां प्रामार्ग्यम्' पर बहुत बल दिया है। प्राचीन ग्रन्थकार अन्य वैया-करणों के मतों का भी प्रायः संग्रह करते रहे हैं परन्तु भट्टं।जि दीक्षित ने इस प्रक्रिया का सर्वथा उच्छेद कर दिया। अतः आधुनिक काल के पाणिनीय वैया-करण अर्वाचीन व्याकरणों के तुलनात्मक ज्ञान से सर्वथा विश्वत हो गये।

भट्टोजि दीक्षित कृत प्रौढमनोरमा पर उनके पौत्र हरि दीन्तित ने बृहच्छब्दरत्न और लघुशब्दरत्न दो व्याख्याएं लिखी हैं। कई विद्वानों का मत है कि लघुशब्दरत्न नागेश भट्ट ने लिखकर अपने गुरु के नाम से प्रसिद्ध कर दिया है। बृहच्छब्दरत्न अभी अप्रकाशित है। लघुशब्दरत्न पर अनेक वैयाकराणों ने टीकाएं लिखी हैं।

### २. ज्ञानेन्द्र सरस्वती (सं० १४४०-१६००)

ज्ञानेन्द्र सरस्वती ने सिद्धान्तकौमुदी की 'तस्वयोधिनी' नाम्री व्याख्या जिल्ली है। ग्रन्थकार ने पायः प्रौढमनोरमा का ही संज्ञेप किया है। ज्ञानेन्द्र सरस्वती के गुरु का नाम वामनेन्द्र सरस्वती था। नीलकण्ठ वाजयेयी ज्ञानेन्द्र सरस्वती का शिष्य था। नीलकण्ठ ने महाभाष्य की 'भाष्यतस्व-विवेक' नाम्नी टीका लिल्ली है। इस का उल्लेख हम पूर्व कर चुके हैं। '

काल—हम पूर्व पृष्ठ ३८२ पर लिख चुके हैं कि भट्टोजि दीक्षित और ज्ञानेन्द्र सरस्वती दोनों समकालिक हैं। अतः तत्त्वबोधिनीकार का काल सं० १४५०—१६०० तक रहा होगा।

तस्वबोधिनी-व्याख्या—गृढार्थप्रकाशिका—ज्ञानेन्द्र सरस्वती के शिष्य नीलकएठ वाजपेयी ने तत्त्वबोधिनी की गूढार्थदीपिका नाम्नी एक व्याख्या लिखी थी। वह स्वीय परिभाषावृत्ति में लिखता है—

श्रस्मद्गुरुचरणुरुततत्त्वबोधिनीव्यां ख्याने गृढार्थदीपिकाख्याने प्रप-श्चितम्। नैतिकरण्ठ का इतिवृत्त हम पूर्व लिख चुके हैं। वै

३. नीलकत्रठ वाजपेयी (सं० १६००-१६४० के मध्य)

नीलकण्ठ वाजपेयी ने सिद्धान्तकौमुदी की भी 'सुखबोधिनी, नाझी ब्याख्या लिखी है। वह परिभाषावृत्ति में लिखता है—विस्तरस्तु वैयाकरण-सिद्धान्तरहस्याख्यास्मत्कृतसिद्धान्तकौमुदीव्याख्याने अनुसन्धेयः।

१. पूर्व पृष्ठ ३८१।

२. परिभाषावृत्ति, पृष्ठ १०।

३. पूर्व पृष्ठ ३८१-३८२ ।

४. परिभाषावृत्ति, वृष्ठ २६ ।

इस से विदित होता है कि इस टीका का एक नाम 'वैयाकरण सिद्धान्त रहस्य' भी है।

## ४. रामानन्द ( सं० १६=०- १७२० )

रामानन्द ने सिद्धान्तकौमुदी पर 'तस्त्रदीपिका' नाम्नी एक व्याख्या लिखी है। वह इस समय हलन्त स्नीलिंग तक मिलती है।

परिचय तथा काल — रामानन्द सरयूपारी ए ब्राह्म ए था। इन के पूर्वज काशी में आकर बस गये थे। रामानन्द के पिता का नाम मधुकर त्रिपाठी था। ये अपने समय के उत्कृष्ट शैव विद्वान् थे।

रामानन्द का दाराशिकोह के साथ विशेष सम्बन्ध था, दाराशिकोह के कहने से रामानन्द ने विराड्विवरण नामक एक बुस्तक रची थी। उस की रचना संवत् १७१३ वैशाख शुक्ल पन्न १३ शनिवार को समाप्त हुई थी। दाराशिकोह ने रामानन्द की विद्वत्ता से मुग्ध होकर उन्हें "विविध-विद्याचमत्कारपारङ्गत" उपाधि से भूषित किया था।

श्रम्य ग्रन्थ—रामानन्द ने संस्कृत तथा हिन्दी में अनेक ग्रन्थ लिले थे। जिन में से लगभग ४० ग्रन्थ समग्र तथा खण्डित उपलब्ध हैं। सिद्धान्त-कौमुदी टीका के अतिरिक्त रामानन्दिविरचित लिङ्गानुशासन की एक अपूर्ण टीका भी उपलब्ध होती है। टीका पाणिनीय लिङ्गानुशासन पर है।

## ४. नागेश भट्ट (सं० १७२०—१७८० के मध्य)

नागेग भट्ट ने सिद्धान्तकौमुदी की दो व्याख्याएं लिखीं हैं। इन के नाम हैं वृहच्छुब्देन्दुशेखर और लघुशब्देन्दुशेखर । लघुशब्देन्दुशेखर पर अनेक टीकाएं लिखी गई हैं। वृहच्छब्देन्दुशेखर अभी तक अमुद्धित है। इस के हस्तलेख भारत के विभिन्न वुस्तकालयों में विद्यमान हैं। शब्देन्दुशेखर की रचना महाभाष्यप्रदीपोद्योत से पूर्व हई थी।

नागेश भट्ट के काल आदि का वर्णन हम पूर्व कर चुके हैं।

रामानन्द के लिये देखों त्राल इपिडया न्नोरिएएटल कान्क्रेंस १२ वां ऋषिवेशान सन् १६४४ माग ४, वृष्ठ ४७—५८।

२. इस ग्रन्थ के प्रथम संस्करण (सं० २००७) तक । श्रव यह ग्रन्थ काशी से ३ भागों में छुप गया है। ३. शब्देन्दुरोखरे स्पष्टं निरूपितमस्माभिः। महाभाष्य-प्रदीपोद्योत २।१।२२, पृष्ठ ३६८, कालम २। ४. पूर्व पृष्ठ ३६१—३६२।

## ६. रामकृष्ण ( सं० १७४४ से पूर्व )

रामकृष्ण ने सिद्धान्तकौमुदी की "रक्षाकर" नाझी टीका लिखी है। इस के पिता का नाम तिरुमल और पितामह का नाम वेङ्कटादि था। इस के हस्तलेख त और के राजकीय पुस्तकालय और जम्मू के रघुनाथ मन्दिर के पुस्तकालय में विद्यमान हैं। जम्मू के एक हस्तलेख का लेखन काल सं० १७४४ है। देखो सूचीपत्र पृष्ट ४०।

### ७. रङ्गनाथ यज्ञा (सं० १७४४)

हम ने पूर्व पृष्ठ ४७६ टि० १ पर वामनाचार्यसूनु वरदराजकृत कनुत्रेगुरयप्रायश्चित्त के श्लोक उद्दवृत किये हैं। उन से जाना जाता है कि रङ्गनाथ यज्जा ने सिद्धान्तकौमुदी की ''पूर्णिमा'' नाम्नी टीका लिखी थी।

रङ्गनाथ यज्वा के वंश और काल का परिचय हम पूर्व पृष्ठ ४७५-४७६ पर दे चुके हैं।

## प्त. वासुदेव वाजपेयी ( सं० १७४०-१८०० )

वासुदेव ने सिद्धान्तकौमुदी की 'धालमनोरमा' नाझी टीका लिखी है। यह सरल होने से छात्रों के लिथे वस्तुतः बहुत उपयोगी है। बालमनोरमा के अन्तिम वचन से ज्ञात होता है कि इस के पिता का नाम महादेव वाजपेयी, माता का नाम अन्नपूर्णा और गुरु का नाम विश्वेश्वर वाजपेयी था। यह चोल (तश्जीर) देश के भोसलवंशीय शाहजी, शरभजी तुक्कोजी नामक तीन राजाओं के मन्त्री विद्वान् सार्वभीम आनन्दराय का अध्वर्षु था।

शाहजी शरभजी और तुक्कोजी राजाओं का राज्यकाल सन् १६८७-१७३८ अर्थात् वि० सं० १७४४—१७९३ तक माना जाता है। बाल-मनोरमा के अन्तिम लेख में तुक्कोजी राजा के नाम का उल्लेख है। इससे प्रतीत होता है कि बालमनोरमा की रचना तुक्कोजी के काल में हुई थी। अतः बालमनोमाकार का काल सं० १७४०—१८०० के मध्य मानना चाहिये।

### ६. कृष्णमित्र

कृष्ण्मित्र ने सिद्धान्तकौमुदी पर 'रत्नार्ण्व' नाम्नी व्याख्या लिखी हैं । इसका उल्लेख आफ्रेस्ट ने अपने वृहत्सूचीपत्र में किया है । कृष्ण्-मित्र ने शब्दकौस्तुभ की 'भावप्रदीप' नाम्नी टीका लिखी है । इस का वर्णन हम पूर्व पृष्ठ ४४८ पर कर चुके। इसने सांख्य पर तत्त्वमीमांसा नामक एक निबन्ध भी लिखा है। देखो हमारे मित्र माननीय श्री पं• उदयवीरजी शास्त्री विरचित "सांख्य दर्शन का इतिहास" पृष्ठ ३१८।

#### १० रामचन्द्र

शेषवंशीय रामचन्द्र ने सिद्धान्तकौमुदी के स्वरप्रक्रिया श्रंश की व्याख्या लिखी है। रामचन्द्र के पिता का नाम 'नागोजी' था। जम्मू के रघुनाथ मन्दिरस्थ पुस्तकालय के हस्तलेख के अन्त में निम्न पाठ है—

इति शेषकुलोत्पन्नेन नागोजीपरिडतानां पुत्रेण रामचन्द्रपरिडतेन विरचिता स्वरप्रक्रियाच्याच्या समाप्ता । सं०१ ८ वेशाखमासं शुक्लपक्षे ४ वार शनिश्चर।

एक शेष रामचन्द्र शेष नारायण का शिष्य है, यह हम पूर्व पृष्ठ ३७७, ३७९ पर लिख चुके हैं।

#### ११. तिरुमल द्वादशाह्याजी

तिरुमल द्वादशाहयाजी ने कौमुदी की'सुमनोरमा' टीका लिखी है। तिरुमल के पिता का नाम वेङ्कट है। हम संख्या ६ पर रामकृष्णविरचित रत्नाकर व्याख्या का उल्लेख कर चुके हैं। रामकृष्ण के पिता का नाम तिरुमल और पितामह का नाम वेङ्कटाद्वि है। यदि रामकृष्ण का पिता यही तिरुमल यज्वा हो तो इस का काल सं० १७०० के लगभग मानना होगा।

सुमनोरमा का एक हस्तलेख त और के पुस्तकालय में है। देखो सुचीपत्र भाग १०, पृष्ठ ४२११, ग्रन्थाङ्क ४६४९।

- १२. तोप्पल दीच्चितकृत प्रकाश
- १३. ब्रह्मातकर्तृक लघुमनोरमा
- १४. " ,, शब्दसागर्
- १४. ,, ,, शब्दरसार्णव
- **१६. ,, ,, सुधाञ्जन**

सिद्धान्तकौ**मुदी** की इन टीकाओं के हस्तलेख तश्जीर के पुस्तकालय में विद्यमान हैं। देखो सूचीपत्र भाग १०, ग्रन्थाङ्क ४६६०—४६६३, ४६६६।

### १७. लक्ष्मी बृसिंह- विलास

इस टीका का एक हस्तलेख मदास राजकीय पुस्तकालय में है। देखो सूचीपत्र भाग २९, पृष्ठ १०५७५, ग्रन्थाङ्क १६२३४। १८. शिवरामचन्द्र सरस्वती — रह्नाकर

१५, इन्द्रदत्तोपाध्याय — फक्किकाप्रकाश

२०. सारस्तत व्यूडिमिश्र — बालबोध

२१. बह्नभ — मानसरञ्जनी

इन टीकाओं का उल्लेख आफ्रेस्ट ने अपने बृहत्सूचीपत्र में किया है। संख्या १८ का शिवरामचन्द्र सरस्वती शिवरामेन्द्र सरस्वती ही है। इसने महाभाष्य की भी रत्नाकर नाम्नी एक व्याख्या लिखी है। इसका उल्लेख हम पूर्व पृष्ठ ३८३ पर कर चुके हैं।

सिद्धान्तकौमुदी के सम्प्रदाय में प्रौढमनोरमा, लघुशब्देन्दुशेखर और बृहच्छब्देन्दुशेखर आदि पर अनेक टीका टिप्पिश्यां लिखी गई हैं। विस्तरिभया हमने उन सब का निर्देश यहाँ नहीं किया।

## प्रौढमनोरमा के खएडनकर्त्ता

अनेक वैयाकरणों ने भट्टोजि दीिचत कृत प्रौढमनोरमा के खरडन में ग्रन्थ लिखे हैं। उनमें से कुछ एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों के रचियताओं का उल्लेख हम नीचे करते हैं—

## १. शेषवीरेश्वर-पुत्र (सं०१५७५ के लगभग)

वीरेश्वर अपर नाम रामेश्वर के पुत्र ने प्रौढमनोरमा के खराडन पर एक ग्रन्थ लिखा था। इसका उल्लेख परिडतराज जगन्नाथ ने 'प्रौढमनोरमा-खराडन' में किया है। वह लिखता है—

.....शेषयंशावतसानां श्रीकृष्णाख्यपिखतानां चिरायार्चितयोः पादृकयोः प्रसादादासादितशब्दानुशासनास्तेषु च पारमेश्वरं पदं प्रयोतषु कलिकालवशंवदी भवन्तस्तत्र भविद्वरुद्धासितं प्रक्रिया-प्रकाशमाश्यानवशेधनिवन्धनेदू वर्तेः स्वयंनिर्मितायां मनोरमाया-माकुल्यमकार्षुः । सा च प्रक्रियाप्रकाशकृतां पौत्रैरिखलशास्त्रमहार्णेशमन्थाचलायमानमानसानामसद्गुरुवीरेश्वरपिखतानां तनयेदू विता स्रपि............

शेष वीरेश्वर के षृत्र और उसके ग्रन्थ का नाम अज्ञात है। उसने प्रौढ-मनोरमा के खरडन में जो ग्रन्थ लिखा था, वह सम्प्रति अप्राप्य है।

१. चौलम्बा सीरीज काशी से सं० १६६१ में 'प्रकाशित प्रौटमनोरमा भाग ३ के श्रन्त में मुद्रित मनोरमालयडन, पृष्ठ १।

## २. चक्रपाणिद्त्त ( सं० १४४० )

चक्रपाणिदत्त ने भट्टोजि विरचित प्रौढमनोरमा के खण्डन में एक ग्रन्थ लिखा है। चक्रपाणिदत्तकृत प्रौढमनोरमा खण्डन इस समय सम्पूर्ण उपलब्ध नहीं होता। इस का कुछ अंश लाजरस कम्पनी बनारस से प्रकाशित हुआ है। चक्रपाणिदत्त शेष वीरेश्वर का शिष्य है। इस के विषय में हम पूर्व पृष्ठ ४८७ पर लिख चुके हैं। चक्रपाणिदत्तकृत प्रक्रियाकौमुदी टीका का वर्णन पूर्व पृष्ठ ४८७ पर हो चुका है।

चकपाणिदत्त के खण्डन का उद्धार भट्टोजि दीक्षित के पौत्र हरि दीचित ने प्रौढमनोरमा की शब्दरब्र व्याख्या में किया है।

## ३. पिरंडतराज जगन्नाथ ( सं० १६१७-१७३३ (१) )

पण्डितराज जगन्नाथ ने दीन्तितकृत प्रौढमनोरमा के खण्डन में 'कुचमर्दन' नाम का ग्रन्थ लिखा है। यह ग्रन्थ सम्प्रति सम्पूर्ण उपलब्ध नहीं होता। इस का कुछ अंश चौखम्बा संस्कृत सीरीज काशी से सं० १९९१ में प्रकाशित प्रौढमनोरमा भाग ३ के अन्त में छपा है। पण्डितराज ने भट्टोजि दीक्षित कृत शब्दकौस्तुभ के खण्डन में भी एक ग्रन्थ लिखा था, उसका उल्लेख हम पूर्व पृष्ठ ४४९ पर कर चुके हैं।

पण्डितराज जगन्नाय के विषय में हम पूर्व पृष्ठ ४४९, ४५० पर लिख चुके हैं।

## ६. नारायमा भट्ट (सं० १६१७-१७३३)

केरल देश निवासी नारायण भट्ट ने 'प्रक्रियासर्वस्व' नाम का प्रक्रिया ग्रन्थ लिखा है। इस ग्रन्थ में २० प्रकरण हैं।' प्रक्रियासर्वस्व के अवलोकन से विदित होता है कि नारायण ने किसी देवनारायण नाम के भूपित की आज्ञा से यह ग्रन्थ लिखा था।' प्रक्रियासर्वस्व के टीकाकार केरल वर्मदेव ने लिखा है कि नारायण भट्ट ने यह ग्रन्थ ६० दिनों में रचा था।

१. इह संज्ञा परिभाषा सन्धः कृत्तद्विताः समासाश्च । स्वीप्रत्यायाः सुवर्षाः सुपा विधिक्षात्मनेपदविभागः तिकापि च लार्थविशेषाः सन्नन्तयक्यक्तुकस्य सुन्धातुः । न्यास्यो धातुक्यादि ह्यान्दसमिति सन्तु विंशतिखयद्याः ॥ ७ ॥ मा० १, पृष्ठ ३ ।

२. प्रारंभक स्रोक २, ४, ८। ३.....प्रित्रवासवैस्वं स मनीषिणामचरमः षष्टिनैनिर्मि । भूमिका, भाग २, पृष्ठ २ पर उद्शुत ।

इस ग्रन्थ में अष्टाध्यायी के समस्त सूत्र यथास्थान सन्निविष्ट हैं। प्रकरणों का विभाग और कम सिद्धान्तकोमुदी से भिन्न है। ग्रन्थकार ने भोज के सरस्वतीकण्ठाभरण और उसकी वृत्ति से महती सहायता ली है।

प्रन्थकार का परिचय - नारायण भट्ट विरचित 'अपाणिनीय प्रामाणिकता' के सन्धादक ई० बी० रामशर्मा ने लिखा है कि नारायण भट्ट केरल देशान्तर्गत 'नावा' चेत्र के समीप 'निला' नदी तीरवर्त्ती 'मेल्युत्त्र' ग्राम में उत्पन्न हुआ था। इतके पिता का न.म 'मानृदत्त' था। नारायण ने मीमांसक मूर्यन्य मायवाचार्य से वेद, पिता से 'पूर्वमीमांसा, दामोदर से तर्कशास्त्र और अच्युत से व्याकरण शास्त्र का अध्ययन किया।

नारायण भट्ट का काल—पं० ई० बी० रामशामी ने अपाणिनीय-प्रामाणिकता का रचनाकाल सन् १६१८—९१ ई० माना है। प्रिक्रयासर्वस्व के सम्पादक साम्बशाब्दी ने नारायण का काल सन् १४६०-१६७६ अर्थात् वि० सं० १६१७-१७३३ तक माना है। प्रिक्रयासर्वस्व के टीकाकार केरल वर्मदेव ने लिखा है—भट्टोजि वीचित ने नारायण से मिलने के लिये केरल की ओर प्रस्थान किया, परन्तु मार्ग में नारायण की मृत्यु का समाचार सुनकर वापस लौट गया। यदि यह लेख प्रामाणिक माना जाय तोनारायण भट्ट का काल विकम की १६ वीं शताब्दी मानना होगा। इसकी पृष्टि इस बात से भी होती है कि नारायण ने अपने ग्रन्य में भट्टोजि के ग्रन्य से कहीं सहायता नहीं ली। प्रक्रियासर्वस्व के सम्पादक ने लिखा है कि कई लोग पूर्वोक्त घटना का विपरीत वर्णन करते हैं अर्थात् नारायण भट्ट भट्टोजि से मिलने के लिये केरल से चला, परन्तु मार्ग में भट्टोजि की मृत्यु सुनकर वापस लौट गया। नारायण का गुरु मीमांसक-मूर्धन्य माधवाचार्य यदि सायण का ज्येष्ठ भाता हो तो नारायण भट्ट का काल विकश की पन्द्रहवीं शताब्दी मानना होगा। अतः नारायण भट्ट का काल विकशि है ।

#### ऋन्य ग्रन्थ

नारायग् भट्ट ने क्रियाक्रम, चमत्कारचिन्तामणि, धातुकाव्य और अपाणिनीयप्रामाणिकता आदि ३८ ग्रन्थ संस्कृत में लिखे हैं। धातुकाव्य का वर्णन 'काव्यशास्त्रकार वैयाकरण् कवि' के प्रकरण में किया जायगा।

१. इप्रयेजी भूमिका भाग १, पृष्ठ ३।

२. देखो भूमिका भाग २, १८ २ में उद्धृत कीक ।

श्रपाणिनीय-प्रामाणिकता—इसका वर्णन पूर्व पृष्ठ ४३ तथा १५५ पर हो चुका है।

## प्रक्रियासर्वस्व के टीकाकार

प्रकियासर्वस्व के सम्यादक साम्ब शास्त्री ने तीन टीकाकारों का उल्लेख किया है। एक टीका केरल कालिदास केरल वर्मदेव ने लिखी है। केरल वर्मदेव का काल सं० १९०१-१९७१ तक माना जाता है। दो टीकाकारों का नाम अज्ञात है। ट्रिवेस्ड्रम् से प्रकाशित प्रक्रियासर्वस्व के प्रथम भाग में 'प्रकाशिका' व्याख्या छुपी है। र

#### अन्य प्रक्रिया-ग्रन्थ

इस के अतिरिक्त लबुकौमुदी, मध्यकौमुदी आदि अनेक छोटे मोटे प्रक्रियाग्रन्थ पाणिनीय व्याकरण पर लिखे गये। ये सब अत्यन्त सावा-रण और अर्वाचीन हैं। अतः इनका उल्लेख इस ग्रन्थ में नहीं किया गया।

इस अध्याय में ६ प्रसिद्ध प्रक्रियाग्रन्थों के रचियता और उन के टीका-कारों का वर्णन किया है। इस प्रकार अध्याय ५—१६ तक ११ अध्यायों में पाणििन और उसकी अष्टाध्यायी के लगभग १७५ व्याख्याकार वैयाकरणों का संज्ञेप से वर्णन किया है।

अब अगले अध्याय में पाणिति से अर्वाचीन प्रधान वैयाकरणों का वर्णात किया जायगा।



## सत्रहवा ऋध्याय

## भ्राचार्य पाणिनि से श्रवीचीन वैयाकरण

आचार्य पाणिनि के अनन्तर अनेक वैयाकरणों ने व्याकरण-शास्त्रों की रचनाएं कीं। इन सब व्याकरणों का मुख्य उपजीव्य प्रायः पाणिनीय व्याकरण है। केवल कातन्त्र एक ऐसा व्याकरण है जिसका आबार कोई अन्य प्राचीन व्याकरण है। पाणिनि से अर्वाचीन समस्त उपलब्ध व्याकरण ग्रन्थों में केवल लौकिक संस्कृत के शब्दों का अन्वाख्यान है। अर्वाचीन वैयाकरणों में अथोलिखित ग्रन्थकार मुख्य हैं—

१—कातन्त्रकार

६---बुद्धिसागर

२-चन्द्रगोमी

१०-भद्रेश्वर सूरि

३—चपणक

११—हेमचन्द्र

ध-देवनन्दी

१२—क्रमदीश्वर १३—सारखत व्याकरणकार

४—वामन ६—पाल्यकीर्ति

१४—रामाश्रम सिद्धान्तचन्द्रिकाकार

७--शिवस्वामी

१४---बोपदेव

**८---भोजदेव** 

१६--पद्मनाभ

इनके अतिरिक्त द्रुतबोध, शीघबोध, शब्दबोध, हरिनामामृत आदि व्याकरणों के रिचयता अनेक वैयाकरण हुए हैं, परन्तु ये सब अत्यन्त अर्वाचीन हैं। इनके ग्रन्थ भी विशेष महत्त्वपूर्ण नहीं हैं और इन ग्रन्थों का प्रचार भी केवल बंगाल प्रान्त तक ही सीमित है। इसलिये इन वैयाकरणों का वर्णन इस ग्रन्थ में नहीं किया जायगा।

पं॰ गुरुपद हालदार ने अपने ''व्याकरण दर्शनेर इतिहास'' नामक प्रम्य के पृष्ठ ४४८ पर पाणिनि-परवर्ती निम्न वैयाकरणों और उनकी कृतियों का उल्लेख किया है—

१. हमारे मत में कातन्त्र का उपजीव्य काशकुरस्न तन्त्र है।

| व्याघ्रपादु द्वितीय कृत | दशपादी वैयाघ्नपद्य व्याकरण |  |
|-------------------------|----------------------------|--|
| यशोभद्र ,,              | जैन व्याकरण                |  |
| श्रार्थवज्रस्वामी ,,    | ,, ,,                      |  |
| भूतिबलि "               | ",                         |  |
| इन्द्रगोमी (बौद्ध) कृत  | ऐन्द्र व्याकरण             |  |
| वाग्भट्ट ,,             | "                          |  |
| श्रीदत्त ,,             | जैन ,,                     |  |
| चन्द्रकीर्त्ति ,,       | समन्तभद्र ,,               |  |
| प्रभाचन्द्र ,,          | जैन ,,                     |  |
| श्रमरसिंह ,,            | बौद्ध व्याकरण              |  |
| ?                       | अष्टवातु ,,                |  |
| सिद्धनन्दि ,,           | जैन ,,                     |  |
| भद्रेश्वर सुरि ,,       | दीपक ,,                    |  |
| श्रुतपाल ,,             | 21                         |  |
| शिवस्वामी वा            |                            |  |
| शिवयोगी ,,              | 1)                         |  |
| बुद्धिसागर ,,           | बुद्धिसागर ,,              |  |
| केशव ,,                 | केशवी ,,                   |  |
| वाग्भट्ट (द्वितीय) ,,   | "                          |  |
| विनतीकीर्ति ,,          | ,,                         |  |
| विद्यानन्द "            | विद्या <b>नन्द</b> ,,      |  |
|                         | यम ,,                      |  |
|                         | वरुण ,,                    |  |
|                         | सौम्य "                    |  |

इन ग्रन्थकारों का उल्लेख करके पं० गुरुपद हालदार ने अपने इतिहास के पृष्ठ ४४९ पर लिखा है कि डा॰ कीलहार्न और पं॰ सूर्यकान्त के मत में जैन नाम कल्पित हैं। हालदार महोदय इन्हें कल्पित नहीं मानते।

## प्राग्देवनन्दी-जैन व्याकरणकार

जैनेन्द्र व्याकरण के प्रवक्ता देवनन्दी अपरनाम पूज्यपाद ने अपने व्याकरण में भृतबित, श्रीदक्त, यशोभद्र, प्रभाचन्द्र, सिद्धसेन और

समन्तभद्ग के मत रुद्रशृत किए हैं। पाल्यकीर्ति ने इन्द्र सिद्धनन्दी और श्रायंबद्ध के मतों का भी उल्लेख किया है।

## श्री नाथूराम प्रेमी श्रीर प्राग्देवनन्दी-व्याकरणकार

पं॰ नाथूराम प्रेमी ने अपने "जैन साहित्य और इतिहास" नामक ग्रन्थ में लिखाहै—जहां तक हम जानते हैं इन छः (भूतवित, श्रीइत्त, यशोभद्र, प्रभाचन्द्र, सिद्धसेन, समन्तभद्र) श्राचायों में से किसी का भी कोई व्याकरण ग्रन्थ नहीं है। परन्तु जान पड़ता है इनके ग्रन्थों में कुछ भिन्न तरह के शब्द प्रयोग किये गये होंगे ग्रीर उन्हीं को व्याकरण सिद्ध करने के लिये ये सब सुत्र रचे गये हैं। शाक-टायन ने भी इसी का श्रनुकरण करके तीन श्राचार्यों के मत दिये हैं।"

#### हमारा मत

प्राचीन और अर्वाचीन समस्त वैयाकरण परम्परा के अनुशीलन से हम इस निर्णय पर पृचे हैं कि आचार्य पूज्यपाद और पाल्यकीर्ति ने जिन जिन आचार्यों के मत स्वीय व्याकरणों में उद्दश्त किये हैं, उन्होंने स्व स्व व्याकरणाशास्त्रों का प्रवचन अवश्य किया था।

श्रीप्रेमीजी ने इनके विषय में जिस प्रकार के शब्दों का प्रयोग किया है, ठीक उसी प्रकार पाध्यात्य और तदमुयायी कितपय भारतीय व्यक्ति पाणि नि द्वारा स्मृत शाकल्य आदि वैयाकरणों के लिए भी व्यवहार करते हैं। अर्थात् पाणि हि द्वारा स्मृत शाकल्य आदि आचार्यों ने भी कोई स्वीय व्याकरण ग्रन्थ नहीं लिखे थे, ऐसा कहते हैं। पाणिनि द्वारा स्मृत कई आचार्यों के प्राचीन व्याकरण सूत्रों के उपलब्ध हो जाने से जैसे पाध्यात्य मत निर्मूल हो गया और उन आचार्यों का व्याकरणप्रवक्तृत्व सिद्ध हो गया उसी प्रकार कालान्तर में प्रायंवनन्दी जैन वैयाकरणों का व्याकरणप्रवक्तृत्व भी अवश्य सिद्ध होगा। देवनन्दी और पाल्यकीर्ति जैसे प्रामाणिक आचार्य

१. यथाक्रम — राद् भूतवजेः । ३ । ४ । ८३ ॥ गुणे श्रीदत्तस्यास्त्रियान् । १ । ४ । ३४ । कुबृषिमृजां यशोभद्रस्य । रात्रेः कृति प्रभाष्टन्द्रस्य । ४ । ३ । १८० ॥ वेत्तोः सिद्धवेनस्य । ५ । १ । ७ ॥ चतुष्ट्यं समन्तभद्रस्य । ५ । ४ । १४० ॥

२. यथाक्रम—जराया ङस् इन्द्रस्याचि १।२।३७।। शेषात् सिद्धनन्दिनः २।१।२२६ ॥ ततः प्रागृत्र्यार्थेबद्धस्य १।२।१३॥

३. जैन साहित्य श्रीर इतिहास, प्र॰ सं० पृष्ठ १२०; द्वि० सं० पृष्ठ ४७।

मिष्या लिखेंगे, यह कल्पना करनाभी पाप है। अतः इनका अन्वेषण आवस्यक है।

विक्रम की १७ वीं शताब्दी में विद्यमान कवीन्द्राचार्य के पुस्तकालय का सूचीपत्र गायकवाड़ संस्कृत सीरीज बड़ौदा से प्रकाशित हुआ है। उसमें निम्नलिखित व्याकरणों का उल्लेख मिलता है—

| हेमचन्द्र व्याकरण | यम       | व्याकरण |
|-------------------|----------|---------|
| सारस्वत "         | वायु     | :>      |
| कालाप "           | वरुण     | 11      |
| शाकटायन ,,        | सीम्य    | "       |
| शाकल्य "          | वैष्णव   | "       |
| ऐन्द्र "          | হর       | **      |
| चान्द्र "         | कौमार    | "       |
| दौर्ग "           | बालभाषा  | "       |
| ब्रह्म "          | शब्दतर्क | 33      |
|                   |          |         |

इनमें शाकत्य और ऐन्द्र ये दो नाम प्राचीन हैं, परन्तु सूचीपत्र में निर्दिष्ट ग्रन्थ प्राचीन हैं वा आर्वाचीन, यह अज्ञात है।

अब हम पूर्व निर्दिष्ट १६ सोलह मुख्य वैयाकरणों का क्रमशः वर्णन करते हैं--

## १---कातन्त्रकार (२००० वि० पू०)

व्याकरण के वाङ्मय में कातन्त्र व्याकरण का स्थान अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इस के कलापक और कौमार नामान्तर हैं। अवांचीन वैयाकरण कलाप शब्द से भी इसका व्यवहार करते हैं। इस व्याकरण में दो भाग हैं। एक आस्यातान्त, दूसरा कृदन्त। दोनों भाग भिन्न भिन्न व्यक्तियों की रचनाएं हैं।

## कातन्त्र, कलापक ऋौर कौमार शब्दों का ऋर्थ

कातन्त्रवृत्ति-टीकाकार दुर्गिसह आदि वैयाकरण कातन्त्र शब्द का अर्थ 'लघुतन्त्र' करते हैं। उनके मतानुसार ईवत्=लघु अर्थवाची 'कु' शब्द को 'का' आदेश होता है।

१. कालापिकास्ततोऽन्यत्रापि पठन्ति · · · · । भट्टि जयमङ्गला धीका ३ । ६ ।।

कलापक — 'कलाप' शब्द से ह्रस्वार्थ में 'क' प्रस्यय होकर 'कलापक' शब्द बनता है। कातन्त्र व्याकरण काशकृत्व्र तन्त्र का संज्ञेप है, यह हम आगे प्रमाणित करेंगे। काशकृत्व्र तन्त्र का नाम 'शब्द कलाप' है यह पूर्व लिखा जा चुका है।'

अर्वाचीन वैयाकरए। कलाप शब्द से स्वार्थ में 'क' प्रत्यय मानते हैं। वे इस का वास्तविक नाम 'कलाप' समझते हैं। कातन्त्रीय वैयाकरएों में किंवदन्ती है कि महादेव के पुत्र कुमार=कार्तिकेय ने सर्व प्रथम इसे मयूर की पूंछ पर लिखा था, अत एव इस का नाम कलाप हुआ। कई वैयाकरए। 'कलापक' शब्द को स्वतन्त्र मानते हैं। वे इस की व्युत्पति निम्न प्रकार दर्शाते हैं।

आचार्य हेमचन्द्र अपने धातुपारायण में लिखता है—वृद्दत्तन्त्रात् कला: [ ऋा ] पिवतीति।

पुनः उणादिवृत्ति में लिखता है—ग्रादिग्रहणात् वृहत्तन्त्रात् कला श्रापियन्तीति कलापकाः शास्त्राणि।

हेमचन्द्र से प्राचीन अज्ञातनामा दशपादी-उगादि-वृत्तिकार लिखता है—सपूर्वस्यापि पा पाने भौ०, श्राङ्पूर्व: कलाशब्द पूर्व: । बृहत्तन्त्रात्, कला: [ऋा] पिवर्ताति कलापक: शास्त्रम् ।\*

हेमचन्द्र और दशपादी उणादिवृत्तिकार की व्युत्पत्तियों से इतना स्पष्ट है कि किसी बड़े ग्रन्थ से संचेप होने के कारण कातन्त्र का नाम कलापक हआ है। वह भहातन्त्र काशकृत्क्ष तन्त्र था।

कौमार — वैयाकरणों में किवदन्ती है कि कुमार कार्तिकेय की आजा से शर्ववर्मा ने इस शास्त्र की रचना की है। हमारा विचार है — कुमारों= बालकों को व्याकरण का साधारण ज्ञान कराने के लिये प्रारम्भ में यह प्रन्थ पढ़ाया जाता था। अत एव इस का नाम 'कुमाराणामिदं कौमारम्' हुआ। मारवाइ देश में अभी तक देशी पाठशालाओं में बालकों को ५ पांचों सिघी पाटियां पढ़ाई जाती हैं। ये पांच पाटियां कातन्त्र व्याकरण के प्रारम्भिक पांच पदों का ही विकृत रूप हैं। हम

५. तत्र भगवत् कु.मार-प्रणीत-स्त्रानन्तरं तद। क्रयेव श्रीशर्ववर्मणा प्रणीतं स्त्रं कथमनर्थकं भवति । वृत्तिटीका, परिशिष्ट पृष्ठ ४६६ । ६. सन् १६४४ तक ।

दोनों की तुलना के लिये प्रथम पाटी और कातन्त्र के प्रथम पाद के सूत्रों का उल्लेख करते हैं—

### १ सिधी पाटी

सिधो बरणा समामुनायाः चत्रुचत्रुदासाः दऊसवाराः दसे समानाः तेषु दुध्या वरणाः नसीसवरणाः प्रवो हंसवाः पारो दीरघाः सरोवरणा बिण्ज्या नामीः इकारदेखी सीधकराखी: कादीः नीबु बिगाज्योनामीः ते विरद्याः पंचा पंचा विरवानाऊ प्रथमदुतीयाः संबो-साईचाः घोषा घोषितरो रतीः श्रन्रे श्रासकाः निनाणे नामाः श्रानेसंता जैरेन्नवाः रुकमण संबोसाहाः श्रायतीः विसुरजुनीयाः कायती जिह्नामृलियाः पायती पदमानीया श्रायो श्रायो रतमसवारो: पूरबो फल्योरधा रथोपालरेऊ-पदुपदुः विखज्यो नामीः सरूबरूबरणानेत् नेतकरमेयाः राससलाकीजेतुः क्षेत्रोः पचाईडाः दुर्ग्र गुर्सीधीः

पतीः सीधीसृत्रताः प्रथमापाटी

श्रमकरता

कातन्त्र का प्रथम पाद सिद्धो वर्णसमाम्नायः। तत्र चतुर्दशादी खराः। दश समानाः। तेषां ह्रौ ह्वावन्योऽन्यस्य सत्रर्शी। पूर्वो ह्रस्व: । परो दीर्घः । स्वरोऽवर्णवर्जो नामी। एकारादीनि सन्ध्यक्तराणि। कादीनि व्यञ्जनानि । ते वर्गाः पञ्च पञ्च । वर्गाणां प्रथमहितीयाः शवसा-आघोषा: घोषवन्तोऽन्ये श्र**तुनासिका ङञ**णनमाः । श्चन्तस्थाः यरत्नवाः । ऊष्माराः शवसद्याः । श्रः इति विसर्जनीयः। 💢 क इति जिह्नामूलीय:। 💢 प इत्युपध्मानीय: । श्रं इत्यनुखारः । पूर्वपरयोरथोंपलब्धौ पदम्।

ध्यञ्जनसस्यरं परं वर्णं नयेत्। ग्रनतिकामयन् विश्लेषयेत्। त्तोकोपचाराद् प्रदृणसिद्धिः। इति सन्धिस्त्रत्राणि प्रथमः पादः शुभं भृषात् मारवाड़ में सीधी पाटी के न्यूनाधिक अन्तर से कई पाठ प्रचलित हैं। हमने एक का निर्देश किया है।

उपर्युक्त तुलना से स्पष्ट है कि मारवाड़ की देशी पाठशालाओं में पढ़ाई जाने वाली पांच सीधी पाटियां कातन्त्र व्याकरण के पांच सन्धिपाद हैं। इससे यह भी विस्पष्ट है कि कातन्त्र का कौमार नाम पड़ने का कारण 'कुमाराणामिदम्' (वालकों का व्याकरण) ही है।

अग्निपुराण और गरुड़पुराण में किसी व्याकरण का संज्ञेप उपलब्ध होता है। वह संज्ञेप इनमें कुमार और स्कन्द के नाम से दिया है। कई विद्वान् इनका आधार कातन्त्र व्याकरण मानते हैं, परन्तु यह ठीक नहीं है। उसमें पाणिनीय प्रत्याहारों और संजाओं का उल्लेख मिजता है। अन्तर हमारा विचार है वह संक्षेप पाणिनीय व्याकरणानुसार है।

## कलाप के सम्बन्ध में विशिष्ट उल्लेख

मत्स्य पुराग् की एक दाक्षिणात्य प्रति है। उस में पूर्व और उत्तर दो खण्ड हैं (यह खण्डविभाग अन्यत्र नहीं मिलता)। उस में शिव के कलापित्व का वर्णन करते हुए कलाप का अर्थ शब्द=ध्विन सम्बन्धिशास्त्र और कलापी का अर्थ शिव दिया है।

## काशकृतस्न तन्त्र का संचेप कातन्त्र

इस प्रस्थ के प्रथम संस्करण के प्रकाशित होने के अनन्तर काशकृत्स्न-धातुपाठ कन्नड टीका सहित प्रकाश में आया। कन्नड टीका में काशकृत्स्न के लगभग १३५ सूत्र भी उपलब्ध हो गए। काशकृत्स्न धातुपाठ और कातन्त्र धातुपाठ की पारस्परिक तुलना करने से स्पष्ट विदित होता है कि कातन्त्र धातुपाठ काशकृत्स्न धातुपाठ का संदोप है। इसी प्रकार काशकृत्स्न के उपलब्ध सूत्रों की कातन्त्र सूत्रों से तुलना करने पर भी यही परिणाम

१. स्रिप्त पुराया, अध्याय २४६-२५६। गरुइपुराया स्राचारकायद स्रध्याय २०५, २०६। २. Kalapa is Sastia made of Sounds and Siva is called कलापिन्। द्र॰ वी॰ रायवन का An unique two Kanda version of the matsya Puran. लेख पुराया पिकका १।१॥ १. इन के लिए देखिए हमारा 'काश इसक व्याकरण और उस के उपलब्ध सूत्र' पुस्तिका। ४. वही, पुष्ठ १७। ५. वही, काश इसक सूत्रें की व्याख्या के साथ निर्दिष्ट कातन्त्र के दुलनाध्यक संकेत, तथा पुष्ठ १६।

निकलता है कि कातन्त्र काशकृत्स्र तन्त्र का ही संचेप है। दोनों तन्त्रों में धातुषाठ की समानानुप्रिवता (कातन्त्र की संचिप्तता के कारण छोड़ी गई धातुओं के अतिरिक्त) तथा दोनों तन्त्रों के सूत्रों की समानता, अनुबन्ध और संजाओं की समानता तथा विशेषकर दोनों धातुपाठों में समानरूप से पढ़ी गई छान्दस धातुएं (पाणिनीय मत में) और स्वरानुरोध से संयोजित 'न्' आदि अनुबन्ध इस मत के सुदृढ़ प्रमाण हैं कि कातन्त्र काशकृत्त्र तन्त्र का संचेप है।

#### काल

कातन्त्र व्याकरण का रचनाकाल अत्यन्त विवादास्पद है। अतः हम उसके कालनिर्णय में जो प्रमाण उपलब्ध हुए हैं, उन सब का क्रमशः निर्देश करते हैं—

- १—कथासरित्सागर में लिखा है—शर्ववर्मा ने सातवाहन नृपित को व्याकरण का बोध कराने के लिये कातन्त्र व्याकरण पढ़ाया था। सातवाहन नृपित आन्ध्रकुल का व्यक्ति है। कई ऐतिहासिक आन्ध्रकाल विक्रम के पश्चात् जोड़ते हैं परन्तु यह भूल है। आन्ध्रकाल वस्तुतः विक्रम से पूर्ववर्ती है।
- २—शूद्रकविरचित पद्मप्राभृतक भागा में कातन्त्र का उल्लेख मिलता है। यह भागा उसी शूद्रक किव की रचना है जिसने मृच्छकटिक नाटक लिखा है। दोनों ग्रन्थों के आरम्भ में शिव की स्तुति है और वर्णन शैली समान है। मृच्छकटिक की प्रस्तावना से जाना जाता है कि शूद्रक नामा किव ऋग्वेद, सामवेद और अनेक विद्याओं में निष्णात, अश्वमेधयाजी, शिवभक्त महीपाल था ें अनेक विद्यान् शूद्रक का काल विक्रम की पांचवीं
  - १. यथा ग्रन् यन विकरणों में। २. लम्बक १, तरङ्ग ६, ७।
  - ३. पं० भगवहत्तजी कृत भारतवर्ष का इतिहास द्वि० संस्क० ।
- ४. एषो ऽस्मि बलिमुभिमरिव संघातविलिभिः कातन्त्रिकैरवस्कन्दित इति । हन्त प्रवृत्तं काकोलूकम् । सखे दिष्टथा स्वामलूनपत्तं पश्यामे । कि व्रवीषि ? का चेदानीं मम वैयाकरणपरशवेषु कातन्त्रिकैष्वास्या । पृष्ठ १८ ।
- ५. ऋग्वेदं सामवेदं गिण्तमय कलां वैशिकी हस्तिशिक्षां, शस्त्रा शर्वप्रसादात् व्ययगतिमिरे चत्तुषो चोपलम्य । राजागं वीच्य पुत्रं परमसमुदरेनाश्वमेषेन चेष्ट्वा, लब्ध्वा चायुः शताब्दं दशदिनसहितं सुद्रकोऽमि प्रविष्टः ।

शताब्दी मानते हैं, पह महती भूल है। महाराज शूद्रक हालनामा सात-वाहन नृपति का समकालिक था और वह विक्रम से लगभग ४००, ५०० वर्ष पूर्ववर्ती था।

३—चन्द्राचार्य ने अपने व्याकरण की स्वोपज्ञवृत्ति के प्रारम्भ में लिखा है—

सिद्धं प्रणम्य सर्वञ्चं सर्वीयं जगतो गुरुम् । लघुविस्पष्टसम्पूर्णम् उच्यते शब्दलक्षणम् ॥

इस श्लोक में चन्द्राचार्य ने अपने व्याकरण के लिये तीन विशेषण लिखे हैं—लघु, विस्पष्ट और सम्पूर्ण। कातन्त्र व्याकरण लघु और विस्पष्ट है परन्तु सम्पूर्ण नहीं है। इस के मूल ग्रन्थ में कृत्प्रकरण का समावेश नहीं है, अन्यत्र भी कई आवश्यक वातें छोड़ दी है। पािंगिय व्याकरण सम्पूर्ण तो है परन्तु महान् है. लघु नहीं।

हमारा विचार है चन्द्राचार्य ने 'सम्पूर्ण' विशेषण कातन्त्र की व्यावृत्ति के लिये रक्खा है। चन्द्राचार्य का काल भारतीय ग<mark>णनानुसार न्यूनातिन्यून</mark> विक्रम से १००० वर्ष पूर्व है यह हम पूर्व (पृष्ठ ३२१, ३२२) लिख चुके हैं।

४--महाभाष्य ४। २। ६५ में लिखा है--

संख्याप्रकृतेरिति वक्तव्यम् । इह मा भूत्—माहावार्तिकः, कालापकः।

अर्थात्—सूत्र ( ग्रन्थ ) वाची ककारोपय प्रातिपदिक से 'तद्धीते तद्वेद' अर्थ में उत्पन्न प्रत्यय का जो लुक् विधान किया है वह संख्याप्रकृति वाले ( ≔संख्याची शब्द से बने हुए ) प्रातिपादिक से कहना चाहिये । यथा ऋष्टकमधीत ऋष्टकाः पाणिनीयाः, दशका वैयाव्यपद्याः । यहां अष्टक और दशक शब्द संख्याप्रकृतिवाले हैं । इनमें अष्ट और दश शब्द से परिमाण अर्थ में सूत्र अर्थ गम्यमान होने पर कत् प्रत्यय होता है । वातिक में संख्याप्रकृति ग्रहण करने से 'माहावातिकः, कालापकः' में वुत्र्का लुक्नहां होता क्योंकि ये शब्द संख्याप्रकृतिवाले नहीं है ।

१. संस्कृतकविचर्चा पृष्ठ १५६—१६१ । २. पं० भगवदत्तजी कृत भारतवर्षे का इतिहास द्वि० संस्क० पृष्ठ २६१—३०६ ।

३. तदस्य परिमाण्म, संख्यायाः संशासंघस्त्राध्ययनेषु । ५ । १ । ५७, ५८ ॥

ये दोनों प्रत्युदाहरण 'संख्याप्रकृतिः' अंश के हैं । इनमें सुत्रवाचकत्व और कोपधत्व अंश का रहना आवश्यक है। अतः 'कालपकाः' प्रत्युदाहरण में निर्दिष्ट 'कलापक' निश्चय ही किसी सूत्र ग्रन्थ का वाचक है और पूर्वोद्भधृत व्युत्पत्ति के अनुसार वह कातन्त्र व्याकरण का वाचक है।

हरदत्त और नागेश की भृल-हरदत्त और नागेश ने महा-भाष्य के 'कालापकाः' प्रत्युदाहरण की व्याख्या करते हुए लिखा है-कलापी द्वारा प्रोक्त छन्द का अध्ययन करने वाले 'कलाप' कहाते हैं। उन कलापों का आम्नाय कालापक होगा। संख्याप्रकृति ग्रहण करने से 'कालापक आस्नाय का अध्ययन करने वाले' इस अर्थ में उत्पन्न प्रत्यय का लुक नहीं होता ।

यह व्याख्या अशुद्ध है, क्योंकि 'चरणाद्धर्माम्नाययोः'' की व्याख्या में समस्त टीकाकार 'आम्नाय' का अर्थ 'वेद' करते हैं। अतः कालापक आम्नाय सूत्र ग्रन्थ नहीं हो सकता । सूत्रत्व अंश के न होने पर वह वार्तिक का प्रत्युदाहरण नहीं बन सकता। 'कालापकाः' के साथ पढ़े हुए माहा-वार्तिकः, प्रत्युदाहरण की प्रकृति 'महावार्तिक' शब्द स्पष्ट सूत्र ग्रन्थ का वाचक है।

इस विवेचना से स्पष्ट है कि महाभाष्य में निर्दिष्ट 'कलापक' शब्द किसी सूत्र ग्रन्थ का वाचक है और वह कातन्त्र व्याकरण ही है। भारतीय गणना के अनुसार महाभाष्यकार पत जिल का काल विक्रम से लगभग २००० वर्ष पूर्व है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं।

५-- महाभाष्य और वार्तिक पाठ में प्राचीन आचार्यों की अनेक संज्ञाएं उपलब्ध होती हैं, जिनमें से कुछ इस प्रकार हैं-

त्र्रद्यतनी—२।४।३॥३।२।१०।२॥६।४।१<u>१३</u>॥ श्वस्तनी--३।३।१४॥

भविष्यन्ती--३।२।१२३॥३।३।१४॥ परोज्ञा--१।२।२।=॥३।२।१४॥

१. कलापिना प्रोक्तमधीयते कालापारवेषामाम्रायः कालापकर । भाष्यप्रदीपोद्योत ४।२।६५ || ऐसा ही लेख हरदत्त का है।

२. महाभाष्य ४ । ३ । १२० । ३. पूर्व पृष्ठ ३१८ — ३२६ ।

समानाचार--१।१।१॥२।२।३४॥१।३।८॥

विकरण—म्रानेक स्थानों में। कारित—निरु० १।१३॥

कातन्त्रव्याकरण में भी इन्हीं संज्ञाओं का व्यवहार उपलब्ध होता है।यथा— परोक्ता—३।१।१३॥

थया— पराच्चा— ३।१।२२॥ प्राच्चा— ३।१।२२॥ विकरण्— ३।४।३२॥ श्वस्तनी— ३।१।१४॥ समानाच्चर—१।१।३॥ भविष्यन्ती— ३।१।१४॥ कारित— ३।२।६॥

इसी प्रकार ह्यस्तनी, वर्तमाना, चेकीयित आदि अनेक प्राचीन संज्ञाओं का निर्देश कातन्त्र व्याकरण में उपलब्ध होता है। इससे प्रतीत होता है कि कातन्त्र व्याकरण पर्याप्तर्पप्राचीन है।

६— महाभाष्य में अनेक खानों पर पूर्वसूत्रों का उल्लेख है ।° ६।१।१६३ के महाभाष्य में लिखा है—

( क ) स्रथवाऽकारो मस्त्रर्थीयः । तद्यथा-तुन्दः, घाट इति । पूर्व-सूत्रनिर्देशश्च चित्रवान् चित इति ।

इस पर कैयट लिखता है—यह 'चितः' निर्देश पूर्वभूत्रों के अनुसार है। पूर्वभूत्रों में जिसको किसी कार्य का विधान किया जाता है, उसका प्रथमा से निर्देश करते हैं।

( ख ) पुनः ६ ! ४ । ७ पर कैयट लिखता है—पूर्वाचार्य जिसको कार्य करना होता है उसका पष्टी से निर्देश नहीं करते । <sup>3</sup>

पूर्वसूत्रानुसारी निर्देश पाणिनीय व्याकरण में अन्यत्र भी बहुत्र उपलब्ध होंता है। यथा---

ऋद्गोपोऽनः । ६ । ४ । १३४ में ऋत् का निर्देश ।

ति विशतेर्डिति । ६ । ४ । १४२ में ति का निर्देश ।

पाणिनीय व्याख्याकार् इन्हें (अविभक्तिक निर्देश मानते हैं। परन्तु ये पूर्वसूत्रानुसार प्रथमान्त हैं। 'ति' निर्देश सामान्ये नपु सकम् न्यायानुसार नपु सक का प्रथमैकवचन है। इसी प्रकार क्रेये पाणिनीय सूत्र में क्रें रूप

१. देखो पूर्व पृष्ठ २२६, २३०। २. पूर्वव्याकरणे प्रथमया कार्या निर्देश्यते ।

३. पृबोचार्याः कार्यभाजान् षष्टया न निरदिज्ञनित्यर्थः ।

भी उडे का प्रथमेकवचन का है। तुलनाकरो आगे उद्दिश्चयमाण उडेयी: (२।१।२४) कातन्त्र सुत्र के साथ।

पत जालि और कैयट ने जिस प्राचीन शैली की ओर संकेत किया है वह शैली कातन्त्र व्याकरण में पूर्णतया उपलब्ध होती है। उसमें सर्वत्र कार्यी (जिसके स्थान में कार्य करना हो उस) का प्रथमा विभक्ति से ही निर्देश किया है। यथा—

इससे इतना स्पष्ट है कि कातन्त्र की रचना शैली अत्यन्त प्राचीन है। पाणिनि आदि ने कार्यी का निर्देश पष्टी विभक्ति से किया है।

७—हम इस ग्रन्थ के प्रथमाध्याय में लिख चुके हैं कि कातन्त्र व्याकरण में "देवेभिः, पितरस्तर्पयामः, व्यवन्ती श्रवन्तः, मघवन्ती मघवन्तः," तथा दीधीङ् वेवीङ् और इन्धी धातु से निष्पन्न प्रयोगों की सिद्धि दर्शाई है। कातन्त्र व्याकरण विशुद्ध लौकिक भाषा का व्याकरण है और वह भी अत्यन्त सिद्धि। अतः इस में इन प्रयोगों का विधान करना बहुत महत्त्व रखता है। महाभाष्य के अनुसार 'अर्वन्, 'मघवन्' प्रातिपदिक तथा दीधीङ् वेवीङ् और इन्धी धातु छान्दस हैं। पाणिनि इन्हें छान्दस नहीं मानता। इस से स्पष्ट है कि कातन्त्र व्याकरण की रचना उस समय हुई है जब उपर्युक्त शब्द लौकिक भाषा में प्रयुक्त होते थे। वह काल महाभाष्य से पर्याप्त प्राचीन होगा। यदि कातन्त्र की रचना महाभाष्य के अनन्तर होती तो महाभाष्य में जिन प्रातिपदिकों और धातुओं को छान्दस माना है, उनका उल्लेख कभी न होता। इस से स्पष्ट है कि कातन्त्र महाभाष्य से प्राचीन है।

१. इस सूत्र पर विशेष विचार पूर्व पृष्ठ ३४, ३५ पर देखो ।

२. देखो पूर्व पृष्ठ ३५---३८।

३. महाभाष्य ६ । ४ । १२७, १२८ ॥ १ । १ । ६ ॥ १ । २ । ६ ॥

यदि कातन्त्र व्याकरण का वर्तमान स्वरूप इतना प्राचीन न भी हो, तब भी यह अवश्य मानना होगा कि कातन्त्र का मूल अवश्य प्राचीन-तम है।

## कातन्त्र व्याकरण का कर्ता

कथासरित्सागर श्रे और कातन्त्रवृत्तिटीका आदि के अनुसार कातन्त्र व्याकरण के आख्यातान्त भाग का कर्ता शर्ववर्मा है। मुसलमान यात्री अल्बेख्नी ने भी कातन्त्र को शर्ववर्मा विरचित लिखा है और कथास-रित्सागर में निर्दिष्ट 'मोदकं देहि' कथा का निर्देश किया है। वें पं० गुरुगद हालदार ने अपने 'व्याकरण, दर्शनेर इतिहास' में शर्ववर्मा को कातन्त्र की विस्तृतवृत्ति का रचियता लिखा है। वें

जरनल गङ्गानाथ झा रिसर्च इंस्टीटघूट भाग १, अङ्क ४ में तिब्बतीय ग्रन्थों के आधार पर एक लेख प्रकाशित हुआ है । उसमें लिखा है—

"सातवाहन के चाजा भासवर्मा ने 'शङ्कु' से संचिन्न किया ऐन्द्र व्या-करण प्राप्त किया, जिसका प्रथम सूत्र 'सिद्धो वर्णसमाद्वायः' था और वह १५ पादों में था।" इस का वररुचि सस्तवर्मा ने संबेप किया और इसका नाम कलाप सूत्र हुआ क्योंकि जिन अनेक स्रोतों से इसका संकलन हुआ था, वे मोर की पुंछ के सदृश पृथक् पृथक् थे। इसमें २५ अध्याय<sup>©</sup> और ४०० श्लोक थे।"

इस लेख के लेखक ने टिप्पणी में लिखा है—तिब्बतीय भाषा में शर्व=सर्व=सप्त=सस्त इस प्रकार शर्व का सस्त रूपान्तर बन सकता है।

हमार विचारा है वर्तमान कातन्त्र व्याकरण अर्ववर्मा द्वारा संक्षिप्त किया हुआ है। इस संचिप्त संस्करण का काल विक्रम से न्यूनातिन्यून

१. लम्बक १, तरङ्ग ६, ७।

२. तत्र भगवरकुमारप्रगीतसुत्रानन्तरं तदाश्चयैव श्रीशर्ववर्मेगा प्रगीतं सूत्रं कथमनर्थकं भवति । परिशिष्ट, पृष्ठ ४६६ ।

३. ग्रल्वेरूनी का भारत भाग २ पृष्ठ ४१। ४. पृष्ठ ४३७।

५. कातन्त्र के आख्यातान्त भाग में १६ पाद हैं। क्या आख्यातप्रकरण के चार पाद प्रज्ञित हैं ? सम्भव है १६ के स्थान में १५ संख्या प्रमादजन्य हो।

६. यहां ग्राध्याय से पादों का क्रिभिप्राय है। कुदन्त भाग मिलाकर सम्पूर्ण ग्रन्थ में २५. पाद हैं।

४००--५०० वर्ष प्राचीन है। इसका मूल ग्रन्थ अत्यन्त प्राचीन है, यह हम पूर्व प्रतिपादन कर चुके हैं।

# कृदन्त भाग का कर्त्ता-कात्यायन

कातन्त्र का वृत्तिकार दुर्गसिंह कृदन्त के आरम्भ में लिखता है---

वृज्ञादिवदमी रूढा न कृतिना कृता कृतः। कात्यायनेन ते सृष्टा विवुद्धप्रतिपत्तये॥

कात्यायनन त सृष्टा ।ववुद्धप्रातपत्तय ॥ अर्थात कातन्त्र का कदन्त भाग कात्यायन ने बनाया है।

कात्यायन नाम के अनेक आचार्य हो चुके हैं। कृदन्त भाग किस कात्यायन ने बनाया, यह दुर्गीसह के लेख से स्पष्ट नहीं होता। सम्भव है महाराज विक्रम के पुरोहित कात्यायन गोत्रज वररुचि ने कृदन्त भाग की रचना की हो।

कीथ की भूल —कीथ अपने संस्कृत साहित्य के इतिहास में लिखता है—'मूल में उस में चार अध्याय थे।' दुर्गीसह के पूर्व श्लोक से स्पष्ट है कि कातन्त्र का चौथा अध्याय कात्यायन कृत है। अतः मूल ग्रन्थ में तीन ही अध्याय थे। कीथ का मूल में चार अध्याय लिखना चिन्त्य है।

### कातन्त्रपरिशिष्ट का कर्ती-शीपतिदत्त

आचार्य कात्यायन द्वारा कृदन्त भाग का समावेश हो जाने पर भी कातन्त्र व्याकरण में अनेक न्यूनताएं रह गईं। उन्हें दूर करने के लिये श्रीपतिदत्त ने कातन्त्र-परिशिष्ट की रचना की। श्रीपतिदत्त का काल अज्ञात है परन्तु वह विक्रम की ११ वीं शताब्दी से पूर्ववर्ती है, इतना स्पष्ट है।

परिशिष्ट-चृत्ति-श्रीपतिदत्त ने स्विवरिचित कातन्त्र परिशिष्ट पर वृत्ति भी लिखी है।

# कातन्त्रोत्तर का कर्त्ता-विजयानन्द ( १२०८ पूर्व )

कातन्त्र व्याकरण की महत्ता बढ़ाने के लिये विजयानन्द ने 'कातन्त्रोत्तर' नाम का ग्रन्थ लिखा। इस का दूसरा नाम विद्यानन्द है। ' डा॰ बेल्वाल्कर ने कातन्त्रोत्तर परिशिष्ट के कर्ता का नाम त्रिलोचनदास लिखा है। ' पट्टन के जैन ग्रन्थागारों के हस्तिलिखित ग्रन्थों के सूचीपत्र पृष्ट २६१ पर कातन्त्रोत्तर ग्रन्थ का निर्देश है। इस हस्तलेख के अन्त में निम्न पाठ है—

१. हिन्दी स्प्रनुवाद, पृष्ठ ५११।

२. सिस्टम ऋाफ संस्कृत ग्रामर, पैरा नं ० ६६ ।

दिनकर-शतपतिसंख्येऽष्टाधिकाब्दमुक्ते श्रीमद्गोविन्दचनद्र— देवराज्ये जाह्नव्या दक्तिणकूले श्रीमद्विजयचन्द्रदेव वडहरदेशभुज्यमाने श्रीनामदेवदक्तज्ञसुप्रीदिग्विभागे पुरराह्नपुरिखते पौषमासे षष्ठचां तिथा शोरि दिने विणक् जल्हणेनात्मजस्याथं तद्धितविजयानन्दं लिखित-मिति। यादशं दृष्टं तथा लिखितम्।

इस से इतना स्पष्ट है कि यह प्रति सं० १२०८ में लिखी गई थी। अतः विजयानन्द १२०० से पूर्ववर्ती है।

#### कातन्त्र का प्रचार

कातन्त्र व्याकरण् का प्रचार सम्प्रति बंगाल तक ही सीमित है परन्तु किसी समय इस का प्रचार न केवल सम्पूर्ण भारतवर्ष में अपितु उस से बाहर भी था। मारवाड़ की देशी पाठशालाओं में अभी तक जो 'सीधी पाटी' पढ़ाई जाती है, वह कातन्त्र के प्रारम्भिक भाग का विकृत रूप है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। बूदकविरचित पद्मप्राभृतक भाग्ण से प्रतीत होता है कि उस के काल में कातन्त्रानुयायियों की पाणिनीयों से महती स्पर्धा थी। '

कीथ अपने संस्कृत साहित्य के इतिहास में लिखता है—कातन्त्र के कुछ भाग मध्य एशिया की खुदाई से प्राप्त हुए थे। इस पर मूसियोन जरनल में पल. फिनोत ने एक लेख लिखा था। देखो उक्त जरनल सन् १६११ प्रष्ठ १६२।

कातन्त्र के ये भाग मध्य एशिया तक निश्चय ही बौद्ध भिच्छओं के द्वारा पहुँचे होंगे। कातन्त्र का धातुषाठ अभी तक उपलब्ब है। इस के हस्त-लेख की दो प्रतियां हमारे पास हैं। \*

# कातन्त्र के वृत्तिकार

सम्प्रति कातन्त्र व्याकरण की सब से प्राचीन वृत्ति दुर्गीसह विरचित उपलब्ध होती है। उसमें के**चित् ऋपरे ऋ**न्ये आदि शब्दों द्वारा अनेक

- १. जैन पुस्तकप्रशास्त्रसंप्रह में भी 'पाटण क्षेत्रस्वसहीपाठकाविस्थत' माण्डागार के सं० १२० के लिखे कातन्त्रोत्तर के हस्तत्रेख का निर्देश है। पृष्ठ १०६।
  २. पूर्व पृष्ठ ५०५ दि० ४ ।
  - ३. संस्कृत साहित्य का इतिहास पृष्ठ ४३१।
  - ४. जर्मन की छपी चीरतरिङ्गिणी के अन्त में शवर्वर्मा का घातुपाठ भी छपा है।

प्राचीन वृत्तिकारों के मत उद्भण्यत हैं। अतः यह निस्सन्दिग्धरूप से कहा जा सकता है कि दुर्गिसह से पूर्व अनेक वृत्तिकार हो चुके थे, जिन का हमें कुछ भी ज्ञान नहीं है।

१---शर्ववर्मा

श्री पं॰ गुरुपद हालदार ने अपने व्याकरण दर्शनेर इतिहास के पृष्ठ ४३७ पर शर्ववर्मा को कातन्त्र की बृहद्भवृत्ति का रचयिता लिखा है परन्तु इस के लिये उन्होंने कोई प्रगाण नहीं दिया।

#### २-- बररुचि

पं॰ गुरुपद हालदार ने अपने ग्रन्थ के पृष्ठ ३९४ और ५७९ पर वररुचि विरचित कातन्त्रवृत्ति का उल्लेख किया है। पृष्ठ ५७९ पर वररुचिकृत वृत्ति का नाम चैत्रकूटी लिखा है।

# ३---दुर्गसिंह

आचार्य दुर्गिसह वा दुर्गिसह्म विरचित कातन्त्रवृत्ति सम्प्रति उपलब्ध है। यह उपलब्ध वृत्तियों में सब से प्राचीन है। दुर्गीसह ने अपने ग्रन्थ में अपना कुछ परिचय नहीं दिया। अतः दुर्गीसह का इतिवृत्त सर्वथा अज्ञात है।

दुर्ग के अनेक नाम—दुर्गीसह ने लिङ्गानुशासन की वृत्ति में अपने अनेक नामों का उल्लेख किया है। यथा—

# दुर्गसिंहोऽथ दुर्गात्मा दुर्गो दुर्गप इत्यपि । यस्य नामानि तेनैव लिङ्गचृत्तिरियं कृता ।।

### दुर्गसिंह का कान

दुर्गिसिंह के काल पर साचात् प्रकाश डालने वाली कुछ भी सामग्री उपलब्ध नहीं होती। अतः काशकुशावलम्ब न्याय से दुर्गिसह के काल-निर्धारण का प्रयत्न करते हैं—

१—कातन्त्र के 'इन् यजादेरभयम्' (३।४।४४) सूत्र की वृत्ति में दुर्गिसह ने निम्न पद्यांश उद्गशृत किये हैं—

तव दर्शनं किन्न धत्ते। कमज्ञवनोद्घाटनं कुर्वते ये। तनोति शुभ्रं गुणसम्पदा यशः।

इन के विषय में टीकाकार लिखता है---

महाकविनिबन्धाश्च प्रयोगा दृश्यन्ते । यदाह भारवि:-तव दर्शनं किन्न धत्त इति ...... तथा मयूरोऽपि - कमलवनोद्घाटनं कुर्वते ये [ सूर्यशतक २ ] इति । ..... तथा च किरातकाब्ये — तनोति शुभ्रं गुण-सम्पदा यशः (१।८) इति।

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि दुर्गिसह भारवि और मयूर से उत्तरवर्ती है। हम पूर्व लिख चुके हैं कि कोंकगा के महाराज दुर्विनीत ने भारवि-विरचित किरात के १५ वें सर्ग पर टीका लिखी थी। दुविनीत का राज्य काल सं॰ ४३९-४६९ तक माना जाता है। अतः भारवि का काल विक्रम

की षष्टी शताब्दी का पूर्वार्द्ध है। महाकवि मयूर महाराज हर्षवर्धन का सभा-पिएडत था। हर्षवर्धन का राज्यकाल सं० ६६३-७०५ तक है, यह दुर्गसिंह की पूर्वसीमा है।

२--काशिकावृत्ति ७।४।९३ में लिखा है--

श्रत्र केचिद् गशन्दं लघुमाश्रित्य सन्वद्भाविमच्छन्ति । सर्वत्रैव लघोरानन्तर्यमभ्यासेन नास्तीति कृत्या व्यवधानेऽपि वचनप्रामाएयाद भवितव्यम् । तदसत् .....।

इस पाठ में वामन ने किसी ग्रन्थकार के मत का खराडन किया है। कातन्त्र ३ । ३ । ३५ की दुर्गवृत्ति के 'कथमजीजागरत् ? श्रनेकवर्णव्यव-धाने ऽपि लघुनि स्थादेवेति मतम्' पाठ के साथ काशिका के पूर्वोक्त पाठ की तुलना करने से विदित होता है कि वामन यहां दुर्ग के मत का प्रत्याख्यान कर रहा है । घातुवृत्तिकार सायण के मत में भी काशिकाकार ने यहां दुर्गवृत्ति का खण्डन किया है। काशिका का वर्तमान स्वरूप सं० ७०० से पूर्ववर्ती है, यह हम काशिका के प्रकरण में लिख चुके। अतः यह द्र्गसिंह की उत्तर सीमा है।

पं॰ गुरुपद हालदार ने 'व्याकरण दर्शनेर इतिहास' में लिखा है कि दुर्गीसह काशिका के पाठ उद्देशृत करता है। हमने दुर्ग कातन्त्रवृत्ति की काशिका के साथ विशेष रूप से तुलना की परन्तु हमें एक भी ऐसा प्रमाण

१. कातन्त्र परिशिष्ट, पृष्ठ ५२२। २. पूर्व पृष्ठ ४१४ ।

३. यत्तु कातन्त्रे मतान्तरेग्णोक्तम्—इत्वदीर्घत्वयोः श्रजीजागरत् इति भवतीति तदर्देवं प्रत्युक्तम्, वृत्तिकारात्रेयवर्धमानादिभिरप्देतद् दृषितम् । पृष्ठ २६५ ।

नहीं मिला, जिस से यह सिद्ध हो सके कि दुर्ग काशिका को उद्दध्त करता है। दोनों वृत्तियों के अनेक पाठ समान हैं परन्तु उनसे यह सिद्ध नहीं होता कि कौन किसको उद्दध्त करता है। ऐसी अवस्था में काशिका के पूर्व उद्धरण और सायण के साक्ष्य से यही मानना अधिक उचित है कि दुर्गीसिह की कातन्त्रवृत्ति काशिका से पूर्ववर्ती है।

दुर्गिसहिवरचित वृत्ति का उल्लेख प्रबन्धकोश पृष्ट ११२ पर मिलता है।\*
अनेक दुर्गिसिंह

संस्कृत वाङ्मय में दुर्ग अथवा दुर्गीसह विरचित अनेक ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं। उनमें तीन ग्रन्थ प्रधान हैं। निरुक्तवृत्ति, कातन्त्रवृत्ति और कातन्त्रवृत्ति होता। कातन्त्रवृत्ति और उसकी टीका का रचियता दोनों भिन्न भिन्न ग्रन्थकार हैं। पं॰ गुरुपद हालदार ने कातन्त्रवृत्ति-टीकाकार का नाम दुर्गगुप्तसिंह लिखा है। उन्होंने तीन दुर्गीसह माने हैं। हमारा विचार है कातन्त्रवृत्तिकार और निरुक्तवृत्तिकार दोनों एक हैं। इसमें निन्न हेतु हैं —

१. दुर्गाचार्य विरचित निरुक्तवृत्ति के अनेक हस्तलेखों के अन्त में दुर्गीसह अथवा दुर्गीसह्म नाम उपलब्ध होता है।

२. दोनों ग्रन्थकार अपने ग्रन्थ को वृत्ति कहते हैं। इससे इन दोनों के एक होने की संभावना होती है।

३. दोनों ग्रन्थों के रचयिताओं के लिये 'भगवत्' शब्द का व्यवहार मिलता है।

४. दोनों ग्रन्थकारों की एकता का उपोद्धलक निम्न प्रमाण उपलब्ध होता है—

निरुक्त १।१३ की वृत्ति में दुर्गाचार्य लिखता है-

पाणिनीया भूत्रकृतिमुपादाय लडित्येतं प्रत्ययमुपाददते ततः कृतानुबन्धलोपस्यानच्यस्य लस्य स्थाने तिबादीनादिशन्ति।......

१. सूत्रे वृत्तिः कृता पूर्व दुर्गसिंहेन धीमता। विसूत्रे तु कृता तेषां वास्तुपालेन मन्त्रिया।। २. डा॰ लच्छामखरूप सम्पादित मूल निचक्त की भूमिका पृष्ठ ३०।

३. निरुक्तवृत्तिकार—तस्य पूर्वटीकाकारैर्जर्बरस्वामिभगवद्दुर्गप्रभृतिमिः .....।
निरुक्त स्कन्द टीका भाग १, पृष्ठ ४। ...... स्रान्वार्यभगवद्दुर्गस्य कृती ........
(प्रत्येक स्रथ्याय के स्रन्त में )। कातन्त्रवृत्तिकार—भगवान् वृत्तिकारः स्रोकमेकं कृतवान् देवदेवमित्यादि । कातन्त्रवृत्तिटीका, परिशिष्ट पृष्ठ ४६५ ।

श्रपरे पुनवेंयाकरणा लटमकृत्वेव तिबादीनुपाददते । तेषामिप हि शब्दानुशासने सा तन्त्रशैली ।

इस उद्धरण में पाणिनीय प्रक्रिया की प्रतिद्वन्द्वता में जिस प्रक्रिया का उल्लेख किया है, वह कातन्त्र व्याकरणानुसारिणी है। कातन्त्र में धातु से लट् आदि प्रत्ययों का विधान न करके सीधे 'तिप्' आदि प्रत्ययों का विधान किया है। उससे स्पष्ट है कि निरुक्तवृत्तिकार कातन्त्र व्याकरण से भले प्रकार परिचित था।

५. कातन्त्रवृत्तिकार दुर्गिसह का काल सं॰ ६००-६०० के मध्य में है, यह हम पूर्व लिख चुके। हिरस्वामी ने सं० ६९५ में शतपथ के प्रथमकाराड का भाष्य लिखा। उसके गुरु स्कन्दस्वामी ने अपनी निरुक्तटीका में दुर्गाचार्य का उल्लेख किया है। अतः निरुक्तवृत्तिकार दुर्ग का काल भी ६००—६०० के मध्य सिद्ध होता है।

यदि हमारा उपर्युक्त विचार ठीक हो तो कातन्त्रवृत्तिकार के विषय में अधिक प्रकाश पड़ सकता है।

# दुर्गवृत्ति के टीकाकार

दुर्गवृत्ति पर अनेक विद्वानों ने टीकाएं लिखी हैं, उनमें से निम्न टीकाकार मुख्य हैं।

१-दुर्गसिंह (९ वीं शताब्दी ?)

कातन्त्रवृत्ति पर दुर्गीसह ने एक टीका लिखी है। पे गुरुपद हालदार ने टीकाकार का नाम दुर्गगुप्तसिंह लिखा है। टीकाकार ग्रन्थ के आरम्भ में लिखता है—-

## भगवान् वृत्तिकारः स्ठोकमेकं कृतवान् देवदेवमित्यादि ।

इस से स्पष्ट है कि टीकाकार दुर्गीसह वृक्तिकार दुर्गीसह से भिन्न व्यक्ति है। अन्यथा वह अपने लिये परोक्षनिर्देश करता हुआ भी 'भगवान्' शब्द का व्यवहार न करता।

कीय ने अपने संस्कृत साहित्य के इतिहास में लिखा है—दुर्गीसह ने अपनी वृत्ति पर स्वयं टीका लिखी। यह अयुक्त है। सम्भव है कीथ को दोनों के नामसादृश्य से भ्रम हुआ हो।

- १. देखो पूर्व पृष्ठ ३४१। २. देखो पूर्व पृष्ठ ५,१५ की टि० ३।
- ३. यह टीका बंगला श्रद्धरों में सम्पूर्ण छप चुकी है।
- ४. पृष्ठ ४३१ (हिन्दी अनुवाद ५११)।

कीथ का अनुकरण करते हुए एस. पी. भट्टाचार्य ने भी वृत्तिकार दुर्ग और टीकाकार दुर्ग को एक माना है। '

दुर्गीसह अपनी टीका में लिखता है—नैयासिकास्तु हस्वत्वं विद्धतेऽविशेषात्।

टीकाकार ने यहां किस न्यास का स्मरण किया है, यह अज्ञात है। उग्रभूति ने कातन्त्रवृत्ति पर एक न्यास लिखा था ( उस का उल्लेख आगे होगा)। उसका काल विक्रम की ११ वीं शताब्दी है। अतः यहां उस का उल्लेख नहीं हो सकता।

दुर्गिसह ने कृत्सूत्र ४१, ६८ की वृत्तिटीका में श्रुतपाल का उल्लेख किया है। यह श्रुतपाल देवनन्दी विरचित धातुपाठ का व्याख्याता है। कातन्त्र २। ४। १० की वृत्तिटीका में भट्टि ८। ७३ का 'श्रुप्रधमानः परस्त्रीभ्यस्तत्रागादु राज्ञसाधिपः' चरण उद्दध्त है।

टीकाकार दुर्गीसह के काल का अभी निश्चय नहीं हो सका। सम्भव है, यह नवमी शताब्दी का ग्रन्थकार हो।

## २-- उत्रभूति (११ वीं शताब्दी)

उग्रभूति ने दुर्गवृत्ति पर 'शिष्यहितन्यास' नाम्नी टीका लिखी है। मुसलमान यात्री अत्बेष्टनी इस का नाम 'शिष्यहिता वृत्ति' लिखता है। उसने इस ग्रन्थ के प्रचार की कथा का भी उल्लेख किया है। इस कथा के अनुसार उग्रभृति का काल विकम की ११ वीं शताब्दी है।

### ३--त्रिलोचनदास ( सं॰ ११०० ? )

त्रिलोचनदास ने दुर्गवृत्ति पर 'कातन्त्रपश्चिका' नाम्नी बृहती व्याख्या लिखी है। यह व्याख्या बंगलाक्षरों में मुद्रित हो चुकी है। वोपदेव ने इसे उद्गधृत किया है। त्रिलोचनदास का निश्चित काल अज्ञात है। सम्भव है यह ११ वीं शताब्दी का ग्रन्थकार हो।

१. श्रोरियएटल कान्क्रेंस, सन् १६४३,४४ (बनारस ), भागवृत्तिविषयक लेख ।

२. ३ । ४ । ७१ ॥ परिशिष्ट पृष्ठ ५२८ ।

३. व्याकरण दर्शनेर इतिहास पृष्ठ ४६५।

४. हरिभद्र इत जैन ऋावश्यकसूत्र की टीका का नाम भी 'शिष्यहिता' है।

५. ग्रहंबेरूनी का भारत, भाग २, पृष्ठ ४०, ४१।

### पश्चिका-टीकाकार

## (क) त्रिविकम-( १३ वीं शताब्दी से पूर्ववर्ती )

त्रिविकम ने त्रिलोचनदासिवरिचत 'पिश्वका' पर 'उद्योत' नाम्नी टीका लिखी है। त्रिविकम वर्धमान का जिष्य है। एक वर्धमान 'कातन्त्रविस्तर' नाम्नी टीका का लेखक है। इस का निर्देश आगे करेंगे। वर्धमान नाम के अनेक आचार्य हो चुके हैं। अतः यह किस वर्धमान का शिष्य है, यह अज्ञात है। पट्टन के हस्तलिखित ग्रन्थों के सूचीपत्र के पृष्ठ ३८३ पर त्रिविकमकृत पिश्वका का एक हस्तलेख निर्दिष्ट है, उसके अन्त में निम्न लेख है—

उक्तं यदालनविशीर्शवाक्यैर्निरर्गलं किञ्चन फल्गु पूर्वै:। उपेच्चितं सर्वमिदं मया तत् प्रायो विचारं सहते न येन॥

त्रासीदियं पञ्जरचित्रसानिकेव हि पञ्जिका। उद्योतव्यपरेशेन त्वियं पूर्णोउडवली कृता॥

इति श्री वर्धमानशिष्यत्रिविक्रमकृते पञ्जिकोऽद्योतेऽनुषङ्गपादः । सं० १२२१ ज्येष्ठ वदि ३ शुक्रे लिखितमिति ।

इससे स्पष्ट है कि त्रिविक्रम विक्रम की १३ वीं शताब्दी से पूर्ववर्ती है।

(ख) विश्वेश्वर तर्काचार्य

(घ) कुशल

(ग) जिनव्रभ सूरि

( ङ ) रामचन्द्र

विश्वेश्वर तर्काचार्य कृत पश्चिका-व्याख्या का हस्तलेख काशी के सरस्वती भवन पुस्तकालय में है। अगले तीन लेखकों का उल्लेख डा॰ बेल्वाल्कर ने किया है।

### ४-वर्धमान (१२ वीं शती)

डा॰ बेल्वाल्कर ने वर्धमान की टीका का नाम कातन्त्रविस्तर लिखा है। गोल्डस्टुकर इस वर्धमान को गणरत्नमहोदधि का कर्ता मानता है। वोपदेव ने कविकामधेनु में इसे उद्दश्त किया है।

#### व्याख्याकार-पृथ्वीधर

पृथ्वीधर ने वर्धमान की टीका पर एक व्याख्या लिखी है।

१. सिस्टम त्राफ संस्कृत प्रामर, पैरा न ० ६६ ।

कातन्त्र व्याकरण का नागराक्षरों में जो संस्करण कलकत्ता से प्रकाशित हुआ था, उस के अन्त में निम्न टीकाकारों और टीकाओं के कुछ पाठ उद्दाप्त किये हैं—

> ४ काशीराज ६ लघुवृत्ति

७ हरिराम ८ चतुष्ट्यप्रदीप

इन टीकाकारों तथा टीकाओं के विषय में हमें कुछ ज्ञात नहीं। इन के अतिरिक्त अन्य कई विद्वानों ने दुर्गवृत्ति पर टीकाएं लिखी हैं।

# ४---उमापति (सं० १२००)

उमापित ने भी कातन्त्र पर एक व्याख्या लिखी थी। यह उमापित लक्ष्मणसेन के सभ्यों में अन्यतम है। अतः इसका काल सामान्यतया विक्रम की १२ वीं शती का अन्तिम चरण है। उमापित ने पारिजातहरण काव्य भी लिखा था। इसका उल्लेख ग्रियर्सन ने किया है।

# ५---जिनप्रभ सूरि ( सं० १६४२ )

आचार्य जिनप्रभ सूरि ने कायस्थ खेतल की अभ्यर्थना पर कातन्त्र की 'कातन्त्रविश्रम' नाम्नी टीका लिखी थी। इस टीका की रचना सं० १३५२ में दिली में हुई थी। डडा० बेल्वाल्कर ने इसे त्रिलोचनदास की पिञ्जका की टीका माना है। ड

### कातन्त्र थिभ्रम-श्रवचृर्णि—चारित्रसिंह

चारित्रसिंह ने कातन्त्रविश्रम के कुछ दुर्जेय भाग पर 'अवर्चूरिए' नास्री एक टीका लिखी है। ग्रन्थकार ने अन्त में निम्न पद्य लिखे हैं—

बाणाभ्विषडिन्दु (१६२४) मितिसंवित धवत्तकपुरवरे समहे । श्रीखरतगणपुष्करसुदिवापुष्टप्रकाराणाम् ॥१॥ श्रीजिनमाणिक्यामिधस्रीणां सकत्तसार्वभोमानाम् । पट्टेवरे विजयेषु श्रीमज्जिनचन्द्रस्रिगजेषु ॥२॥

१. विशेष द्र॰ सं॰ व्या॰ इतिहास भाग २, पृष्ठ १८०, १८१।

२. जैन सिद्धान्तभास्कर भाग १३, किरण २, पृष्ठ १०५।

३. सिस्टम ग्राफ संस्कृत ग्रामर पैरा नं ० ६६ ।

गीति:—वाचकमितभद्रगणैः शिष्यस्तदुपास्त्यवाप्तपारमार्थः । चारित्रसिंदसाभुद्यदेधाद् त्रवचृर्षिमिद्द सुगममाम् ॥३॥ यक्किष्वतं मतिमान्द्याद्कृतं प्रश्नोत्तरेऽत्र किञ्चिदपि । तत्सम्यक् प्राङ्कवरैः शोध्यं स्वपरोपकाराय ॥ ४ ॥

इस से स्पष्ट है कि कातन्त्र विभ्रम-अवचूरिंग सं०१६२५ में लिखी गई थी।

### ६--जगद्धर भट्ट (सं० १३४० का समीपवर्ती)

जगद्धर ने अपने पुत्र यशोधर को पढ़ाने के लिये कातन्त्र की 'बाल-बोधनी' वृत्ति लिखी है। जगद्धर कश्मीर का प्रसिद्ध पण्डित है। उसने स्तुतिकुसुमा जिल ग्रन्थ और मालतीमाधन आदि अनेक ग्रन्थों की टीकाएं लिखी हैं। जगद्धर के पितामह गौरधर ने यजुर्वेद की वेदविलासिनी नाम्नी व्याख्या लिखी।

डा० बेल्वाल्कर ने जगद्धर का काल १० वीं शताब्दी माना है वह ठीक नहीं है क्योंकि जगद्धर ने वेग्गीसंहार नाटक की टीका में रूपावतार को उद्घृत किया है। रे रूपावतार की रचना सं० ११५० के लगभग हुई है, यह हम पूर्व प्रतिपादन कर चुके हैं। जगद्धर का काल सं० १३५० के लगभग है।

बम्बई विश्वविद्यालय के जर्नल में 'डेट आफ जगद्धर' लेख छपा है। उसके लेखक ने भी जगद्धर का काल सामान्यतमा ईसा की १४ वीं शती प्रमाणित किया है। द्रष्टव्य उक्त जर्नल सितम्बर १९४०, भाग ९, पृष्ठ २।

#### बालबोधिनी का टीकाकार-राजानक शितिकएठ

राजानक शितिकण्ठ ने जगद्धरिवरिचत बालबोधिनी वृत्ति की व्यास्था लिखी है । राजानक शितिकएठ जगद्धर का 'नप्तृकस्या-तनया-तनूज' अर्थात् पोते की कन्या का दौहित्र था। राजनक शितिकण्ठ का काल १५ वीं शताब्दी का उत्तरार्घ है।

- १. वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १, खण्ड २, पृष्ठ ६०।
- २. श्रत्र जयस्विति, श्रत्र यद्यपि जयतेरनभिधानदुःखं न भवति इति रूपावतारे इश्यते । पृष्ठ १८, निर्णयसागर संस्क० । ३. पूर्व पृष्ठ ४८२ ।

### ७—पुग्डरीकाक्ष विद्यासागर ( १४४०-१४४० )

पुराडरीकाच्च विद्यासागर ने कातन्त्र व्याकरण की एक वृत्ति लिखी थी। इस का निर्देश पुरुषोत्तमदेवीय परिभाषावृत्ति के सम्पादक श्री दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य ने किया है।'

पुराडरीकाच्च विरचित न्यास टीका का उल्लेख हम पूर्व कर चुके हैं। इस ने भट्टि काव्य पर भी एक टीका लिखी थी। उसका वर्णन काव्यशास्त्र-कार वैयाकरण कवि प्रकरण में किया है।

कातन्त्र सूत्रपाठ पर इनके आंतरिक्त ऋन्य अनेक वृत्तियां लिखी गईं होंगी परन्तु हमें उनका ज्ञान नहीं है।

# २-चन्द्रगोमी (सं०१००० वि० पू०)

आचार्य चन्द्रगोमी ने पाणिनीय व्याकरण के आधार पर एक नए व्याकरण की रचना की । इस ग्रन्थ की रचना में चन्द्रगोमी ने पात जल महाभाष्य से भी महती सहायता ली है ।

#### परिचय

वंश-चन्द्राचार्य के वंश का कोई परिचय उपलब्ध नहीं होता।

मत – चान्द्र व्याकरण के प्रारम्भ में जो श्लोक उपलब्ध होता है, उससे ज्ञात होता है कि चन्द्रगोमी बौद्धमतावलम्बी था। वै

महाभारत के टीकाकार नीलकएठ ने अनुशासन पर्व १७। ७८ की व्याख्या में महादेव के पर्याय 'निशाकर' की व्याख्या करते हुए लिखा है—

### निशाकरश्चन्द्रः, चन्द्रव्याकरणप्रणेता।

यह लेख नीलकएठ की इतिहासानभिज्ञता का द्योतक है।

देश — कल्हण के लेख से विदित होता है कि चन्द्राचार्य ने कश्मीर के महाराज अभिमन्यु की आज्ञा से कश्मीर में महाभाष्य का प्रचार किया था, परन्तु उस के लेख से यह विदित नहीं होता कि चन्द्राचार्य ने भारत

१. भूमिका, पृष्ठ १ म.। २. सं० व्या० इति० माग२, पृष्ठ ३६३ । ३. सिर्द्धैं प्रसाम्य सर्वेज्ञं सर्वीयं जगतो गुरुम्। ४. पृर्वे पृष्ठ ३३१, टि०२ ।

के किस प्रान्त में जन्म लिया था। किसी अन्य प्रमाण से भी इस विषयः पर साचात् प्रकाश नहीं पड़ता। चन्द्रगोमी के उत्पादिसूत्रों की अन्तरङ्गः परीचा करने से प्रतीत होता है कि वह बङ्ग प्रान्त का निवासी था।

हम पुरुषोत्तमदेव के प्रकरण में लिख चुके हैं कि बंगवासी अन्तस्थ वकार और पवर्गीय बकार का उच्चारण एक जैसा करते हैं। उनका यह उच्चारण दोष अत्यन्त प्राचीन काल से चला आ रहा है।'

चन्द्राचार्य ने अपने उणादि सूत्रों की रचना ककारादि अन्त्य अत्तर क्रम से की है। वह उणादि सूत्र २। प्रस्त तक पकारान्त शब्दों को समाप्त करके सूत्र ८९ में फकारान्त गुल्फ शब्द की सिद्धि दर्शाकर बकारान्तों के अनुक्रम में सूत्र ९०, ९१ में अन्तस्थान्त "गर्व, शर्व, लट्वा, कर्य, खट्वा" और "विश्व" शब्दों का विधान करके सूत्र ९२ के शिवादिगण में "शिव, सर्व, उल्व, शुल्व, निम्ब, विम्ब, शम्ब, स्तम्ब, जिह्ना, ग्रीवा" शब्दों का साधुन्त दर्शाता है। इन में अन्तस्थान्त और पवर्गीयान्त दोनों प्रकार के शब्दों का एक साथ सिन्नवेश है। इस से प्रतीत होता है कि चन्द्राचार्य बंगदेशीय था। अत एव उसने प्रान्तीयोधारस्य दोव की भ्रान्ति से अन्तस्थ वकारान्त पदों को भी पवर्गीय बकारान्त के प्रकरस्थ में पढ़ दिया।

#### काल

महान् ऐतिहासिक कल्हण के लेखानुपार चन्द्राचार्य कश्मीर के नृपित अभिमन्यु का समकालिक था। उस की आज्ञा से चन्द्राचार्य ने नष्ट हुए महाभाष्य का घुनः प्रचार किया और नये व्याकरण की रचना की। महाराज अभिमन्यु का काल अभी तक विवादास्पद बना हुआ है। पाश्चात्य विद्वान् अभिमन्यु को ४२३ ईसा पूर्व से लेकर ५०० ईसा पश्चात् तक विविध कालों में मानते हैं। कल्हण के मतानुसार अभिमन्यु का काल विकम से न्यूनातिन्यून १००० वर्ष पूर्व है! हम भारतीय कालगणना के अनुसार इसी काल को ठीक मानते हैं। चन्द्राचार्य के काल के विषय में हम महाभाष्यकार पत अलि के प्रकरण में विस्तार से लिख चुके हैं।

१. पूर्व पृष्ठ ३७१।

२. पूर्वपृष्ठ ३३१ हि०२ ।

३. पूर्व पृष्ठ ३२१-३२३।

## चान्द्र व्याकरण की विशेषता

प्रत्येक ग्रन्थ में अपनो कुछ न कुछ विशेषता होती है। चान्द्रवृत्ति और वामनीय लिङ्गानुशासन वृत्ति में चान्द्र व्याकरण की विशेषता— 'चन्द्रोपक्षमसंख्रकं व्याकरणम्' लिखी है। अर्थात् चान्द्र व्याकरण में किसी परिभाषिक संज्ञा का विशेषत न करना उत्तकी विशेषता है। चन्द्राचार्य ने अपनी स्वोपज्ञवृत्ति के प्रारम्भ में अपने व्याकरण की विशेषता इस प्रकार दर्शाई है—

# लघुविस्पष्टसम्पूर्णमुच्यते शब्दलक्तगम्।

अर्थात् यह व्याकरण् पाणिनीय तन्त्र की अपेक्षा लवु, विस्पष्ट और कातन्त्र आदि की अपेचा सम्पूर्ण है। पाणिनीय व्याकरण् में जिन शब्दों के सायुत्व का प्रतिपादन वार्तिकों और महाभाष्य की इष्टियों से किया है, चन्द्राचार्य ने उन पदों का सन्निवेश सूत्रपाठ में कर दिया है, अत एव उसने अपने ग्रन्थ का विशेषण् "सम्पूर्ण" लिखा है।

चन्द्राचार्य ने अपने व्याकरण की रचना में पात जल महाभाष्य से महान् लाभ उठाया है। पत जिल ने पािणनीय सूत्रों के जिस न्यासान्तर को निर्दोष बताया, चन्द्राचार्य ने अपने व्याकरण में प्रायः उसे ही स्वीकार कर लिया। इसी प्रकार जिन पािणनीय सूत्रों वा सूत्रांशों का पत जिल ने प्रत्याख्यान कर दिया, चन्द्राचार्य ने उन्हें अपने व्याकरण में स्थान नहीं दिया। इतना होने पर भी अनेक स्थानों पर चन्द्राचार्य ने पत जिल के व्याख्यान को प्रामाणिक न मान कर अन्य ग्रन्थकारों का आश्रय लिया है। प

# चान्द्र-तन्त्र त्रौर स्वर-वैदिक-प्रकरण

ड॰ बेल्वाल्कर और एस. के दे का मत है कि चन्द्रगोमी ने बौद्ध होने के कारण स्वर तथा वेदविषयक सूत्रों को अपने व्याकरण में स्थान नहीं दिया।  $\epsilon$ 

१. २ । २ । ८६ । २. प्रष्ठ ७ ।

३. तुमो लुक् चेष्छायाम् । चान्द्र १। १। २२ । तुलना करो—महामाध्य ३। १। ७ — तुमुनन्ताद्वातस्य लुग्वचनम् । ४, यथा — एकशेष प्रकरण् ।

५. रङ्कोः प्राणिनि वा। चान्द्र ३।२६ की महाभाष्य ४।२।१०० से तुलना करो। ६. बेल्वाल्कर—सिस्टम श्राफ संस्कृत ग्रामर, पृष्ठ ५६। दे—इषिडयन हिस्टोरिकल कार्टली जून १६३८, पृष्ठ २५८।

बेल्वाल्कर श्रीर दे की भ्रान्ति—डा० बेल्वाल्कर और एस. के. दे का चान्द्र व्याकरण सम्बन्धी उपर्युक्त मत भ्रान्ति पूर्ण होने से सर्वथा मिथ्या है। प्रतीत होता है इन लोगों ने चान्द्र व्याकरण और उस की उपलब्ध वृत्ति का पूरा पारायण हो नहीं किया और षष्ट अध्याय के अन्त में समासं चेदं चान्द्रव्याकरणं ग्रुमम् पाठ देख कर ही उक्त कल्पना कर ली।

पं श्रम्बालाल प्रेमचन्द्र शाह की भूलें—पं अम्बालाल प्रेमचन्द शाह का 'मध्यकालीन भारतना महावैयाकरण' शीर्षक एक लेख 'श्री जैन सत्यप्रकाश' के वर्ष ७ के दीपोत्सवी अंक में छपा है। उस में लिखा है—

तेने (चन्द्र ने ) पाणिनीय प्रत्याहारो काढी ने नवा मूक्या है. तेने वैदिक व्याकरण द्यने धातुपाठ काढनाख्यो है. '

इस लेख में वैदिक प्रकरण के साथ धानुपाठ को निकालने और प्रत्याहारों के बदलने का भी उल्लेख किया है। यह सर्वधा मिथ्या है। चान्द्र का धानुपाठ जर्मन से छपा हुआ उपलब्ध है। वह उक्त लेख लिखने (सन् १९४१) से ३९ वर्ष पूर्व छप चुका है। प्रत्याहारों में भी चान्द्र ने केवल एक सूत्र में परिवर्तन करने के अतिरिक्त सभी पाणिनीय प्रत्याहार ही स्वीकार किये हैं। प्रतीत होता है पं० अम्बालालजी ने वैयाकरण होते हुए भी ३९ वर्ष पूर्व छपे चान्द्र व्याकरण को नहीं देखा और अन्य लेखकों के आधार पर लेख लिख डाला।

#### उपलब्ध चान्द्र तनत्र ग्रसम्पूर्ण

इस समय जो चान्द्र व्याकरण जर्मन का छ्या उपलब्ध है वह असम्पूर्ण है। यद्यपि उस के छ्ठे अध्याय के अन्त में समाप्तं चेदं चान्द्रव्याकरणं धुभम् पाठ उपलब्ध होता है तथापि अनेक प्रमाणों से ज्ञात होता है कि चान्द्र व्याकरण में स्वर प्रक्रिया-निदर्शक कोई भाग अवश्य था, जो सम्प्रति अनुपलब्ध है। जिन प्रमाणों से चान्द्र व्याकरण की असम्पूर्णता और उस में स्वरप्रक्रिया का सद्भाव ज्ञापित होता है, उन में से कुछ इस प्रकार हैं—

?—'ज्याप्यात् काम्यचं' सूत्र की वृत्ति में लिखा है—'चकारः स्तिशिष्टस्वरबाधनार्थः—पुत्रकाम्यतीति' । सितशिष्ट स्वर की बाधा के लिये चकारानुबन्ध करना तभी युक्त हो सकता है जब कि उस व्याकरण में स्वरव्यवस्था का विवान हो।

२—'तब्यानीयर् केतिमरः'' सूत्र की वृत्ति में ''तब्यस्य वा स्वरितत्वं वच्यामः'' पाठ उपलब्ध होता है। पाणिनीय शब्दानुशासन में विभिन्न स्वर की व्यवस्था के लिये 'तब्य' और 'तब्यत्' दो प्रत्यय पढ़े हैं। उन में यथाकम अष्टाध्वायो ३।११३ और ६।११९५४ से प्रत्ययागुदात्तत्व तथा अन्तस्वरितत्व का विधान किया है। चान्द्र व्याकरण् में एक 'तव्य' प्रत्यय का विधान है, इस से विभिन्न स्वरों का विधान कैसे हो, इसके लिये वृत्ति में कहा है—'तव्य का विकल्प से स्वरितत्व कहेंगे'। यहां वृत्तिगत ''चच्यामः'' पद का निर्देश तभी उपपन्न हो सकता है जब सूत्रपाठ में स्वरप्रक्रिया का निर्देश हो, अन्यथा उस की कोई:आवश्यकता ही नहीं।

३—चान्द्रवृत्ति १।१।१०८ के ''जनिवधोरिगुपान्तानां च स्वरं वदयामः'' पाठ में स्वरविधान करने की प्रतिज्ञा की है।

४—'त्रोदनाट् उट्' सूत्र की वृत्ति में लिखा है—खरं तु वच्यामः।

४—'अमावसो वा' सूत्र की वृत्ति में ''अनो वसः इति प्रतिषेधा-भाद्यदात्तत्वम्'' पाठ उपलब्ध होता है। इस में 'अमावस्या' शब्द में ण्यत् के अभाव में यत् होंने पर आद्युद्धात स्वर की प्राप्ति होती है, पर इष्ट है अन्तस्विरतत्व । इस के लिये वृत्तिकार ने ''अनो वसः'' सूत्र को उद्देशृत करके आद्युद्धात स्वर का प्रतिषेध दर्शाया है। इस से स्पष्ट है कि वृत्तिकार द्वारा उद्देशृत 'अनो वसः' सूत्र चान्द्र व्याकरण् में कभी अवश्य विद्यमान था। पाणिनि ने अन्तस्विरतत्व की सिद्धि के लिये 'अमावस्या' और अमावास्या' दोनों पदों में एक एयत् प्रत्यय का विधान करके वृद्धि का विकल्प किया है। '

६—'लिपो नेश्च" सूत्र की वृत्ति में "स्वरिवशेषमप्टमे वच्यामः" लिखा है। इस पाठ में स्पष्ट ही अष्टभाष्याय में स्वरप्रक्रिया का विधान स्वीकार किया है।

१. चान्द्रसूत्र १।१।१०५॥

२. चान्द्रसूत्र ३ । ४ । ६८ ॥

३. चान्द्रस्त्र १। १। १३४।। ४. श्रमावसोरहं ययतोर्निपातयाम्य-वृद्धिताम् । तथैकवृत्तिता तयोः स्वरक्ष मे प्रसिद्धयति ।। महाभाष्य ३।१।१२२।।

४. चान्द्रसूत्र १ । १ । १४५ ॥

७—चान्द्रपरिभाषा पाठ में एक परिभाषा है—स्वरविधो व्यञ्जनमिवद्य-मानवत् । इस परिभाषा की अत्वश्यकता ही तब पड़ती है जब चान्द्र व्याकरण में स्वरप्रकरण हो, अन्यथा व्यर्थ है।

इन सात प्रमाणों से स्पष्ट है कि चान्द्र व्याकरण् में स्वरप्रक्रिया का विधान अवश्य था। पष्ट प्रमाण् से यह स्पष्ट है कि चान्द्र-तन्त्र में आठ अध्याय थे। स्वरप्रक्रिया की विजेष आवश्यकता वैदिक प्रयोगों में होती है। अतः प्रतीत होता है चान्द्र व्याकरण में वैदिक प्रक्रिया का विधान भी अवश्य था। उपर्युक्त पष्ट प्रमाणानुसार स्वरप्रक्रिया का निर्देश अष्टमाध्याय में था। अतः सम्भव है सप्तमाध्याय में वैदिक प्रक्रिया का उल्लेख हो। इस की पुष्टि उसके धानुपाठ से भी होती है। चन्द्र ने धानुपाठ में कई वैदिक धानुएं पढ़ी हैं।

इस प्रकार स्पष्ट है कि चान्द व्याकरण के वैदिक और स्वरप्रकिया विधायक सप्तम अष्टम दो अध्याय नष्ट हो चुके हैं।

विक्रम की १२ वीं जत्र ब्ही में विद्यमान भाषावृक्तिकार पुरुषोत्तमदेव से बहुत पूर्व चान्द्र व्याकरण के अन्तिम दो अध्याय नष्ट हो चुके थे। अत एव उस समय के वैयाकरण चान्द्र व्याकरण को लौकिक शब्दानुशासन ही समझते थे। इसीलिये पुरुषोत्तमदेव ने ७।३। ९४ की भाषावृत्ति के 'चन्द्रगोमी भाषासूत्रकारो यङो वेति सूत्रितवान्' पाठ में चन्द्रगोमी को भाषासूत्रकार लिखा है। डा० वेत्वालकर ने भी चान्द्र व्याकरण को केवल लौकिक भाषा का व्याकरण माना है।

#### अन्तिम अध्यायों के नष्ट होने का कारण

हम "पाणिनीय व्याकरण के प्रक्रियाग्रन्थकार" नामक १६ वें अध्याय में लिख चुके हैं कि सिद्धान्तकोमुदी आदि प्रक्रिया ग्रन्थों में स्वर वैदिक प्रक्रिया का अन्त में संकलन होने से उन ग्रन्थों के अध्येता स्वर वैदिक प्रक्रिया को अनावश्यक समझ कर प्रायः छोड़ देते हैं। इसी प्रकार सम्भव है चान्द्र व्याकरण के अध्येताओं द्वारा भी उसके स्वर वैदिक प्रक्रियात्मक अन्तिम

१. चान्द्रपरिभाषा ८६, परिभाषा संग्रह, पृष्ठ ४८ ।

२. भोज ने सरस्वतीकग्ठामरण के श्राठवें ग्रध्याय में ही पहिले वैदिक प्रकरण पढ़ा, तदनन्तर स्वरप्रकरण।

३. सिस्टम ऋाफ संस्कृत ग्रामर, पैरा नं० ४४ ।

दो अध्यायों का परित्याग होने से वे शनैः शनैः नष्ट हो गये। पाणिनि ने स्वर वैदिक प्रक्रिया का लौकिक प्रकरण के साथ साथ ही विधान किया है, इसलिये उस के ग्रन्थ में वे भाग सुरक्तित रहे।

#### ऋन्य ग्रन्थ

चान्द्रवृत्ति—इस का वर्णन अनुपद होगा ।

२. धातुपाठ

३. गगुपाठ

४. उणादिसूत्र

४. लिङ्गानुशासन

इन ग्रन्थों का वर्ग्यन इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग में यथास्थन किया जायगा।

- **६. उपसर्गवृत्ति**—इस में २० उपसर्गों के अर्थ और उदाहरण हैं। यह केवल तिब्बती भाषा में मिलता है।
- ७. शिक्तासृत्र—इस में वर्णोचारणशिक्ता सम्बन्धी ४८ सूत्र हैं । इस का विशेष विवरण 'शिक्ता शास्त्र का इतिहास' ग्रन्थ में लिखेंगे । इस शिक्ता का एक नागरी संस्करण हमने गत वर्ष प्रकाशित किया है ।
- ट. कोष—कोष ग्रन्थों की विभिन्न टीकाओं तथा कितपय व्याकरण ग्रन्थों में चन्द्रगोमी के ऐसे पाठ उद्दश्त हैं, जिन से प्रतीत होता है कि चन्द्रगोमी ने कोई कोष ग्रन्थ भी रचा था।

उज्ज्वलदत्त ने उग्गादि वृत्ति में चान्द्र कोश के अनेक उद्धरण उद्भवृत किए हैं। उग्गादि ४११०७ की वृत्ति में चान्द्र कोश का एक वचन निम्न प्रकार उद्भव्त किया है—

## 'काशाकाशदशाङ्कुशम्' इति तालव्यान्ते चन्द्रगोमी।

इस उल्लेख से ध्वनित होता है कि चान्द्र कोश का संकलन मातृकानुसार वर्णान्त्य कम से था । उणादि सूत्रों में भी इसी कम को स्वीकार किया है ।

डा० बेल्वाल्कर ने चन्द्रगोमी विरचित 'शिष्यलेखा' नामक धार्मिक कविता तथा 'लोकान-द' नामक नाटक का भी उल्लेख किया है।

१. सिस्टम श्राफ संस्कृत ग्रामर, पैरा, नं॰ ४५ ।

२. सं० २००६ में, प्रथम संस्करण के समय। ३. द्र० पूर्व प्रष्ट ५२२।

४. सिस्टम श्राफ संस्कृत ग्रामर, पैरा नं ४ ४५ ।

# चान्द्रवृत्ति

निश्चय ही चान्द्रसूत्रों पर अनेक विद्वानों ने वृत्ति ग्रन्य रचे होंगे , परन्तु सम्प्रति वे अप्राप्य हैं। इस समय केवल एक वृत्ति उपलब्ब है, जो जर्मन देश में रोमन अचरों में मुद्रित है। व

# उपलब्ध वृत्ति का रचयिता

यद्यपि रोमनात्तर मुद्रित वृत्ति के कुछ कोशों में "श्रीमदाचार्यधर्मदा-सस्य कृतिरियम्" पाठ उपलब्ध होता है, विश्वापि हमारा विचार है कि उक्त वृत्ति धर्मदास की कृति नहीं है, वह आचार्य चन्द्रगोमी की स्वोपज्ञ-वृत्ति है। हमारे इस विचार के पोषक निम्न प्रमाण हैं—

१—विक्रम की १२ वीं शताब्दी का जैनप्रन्थकार वर्धमान सूरि लिखता है—

चन्द्रस्तु सौहदिमिति हृदयस्याणि हृदादेशो न हृदुत्तरपदम्, हृद्भगेत्युत्तरपदादैजभावमाह ।

चान्द्रवृत्ति ६।१।२९ में यह पाठ इस प्रकार है

सौहदमिति हृदयस्याशि हृदादेशो, न हृदुत्तरपदम् ।

२-वही पुनः लिखता है--

मन्तुञ्-मन्तुयति मन्तूयते इति चन्द्रः।"

यह पाठ च न्द्रव्याकरण १।१। ३९ की टीका में उपलब्ध होता है।

३—सायणाचार्य ने भी उपर्युक्त पाठ को चन्द्र के नाम से उद्गधृत किया है। इसी प्रकार अन्यत्र भी कई स्थानों में वर्धमान और सायण ने इस चान्द्रवृत्ति को चन्द्र के नाम से उद्गधृत किया है।

अथवा वह सम्भव हो सकता है कि धर्मदास ने चान्द्रवृत्ति का ही उसी

१. पं० श्रम्मालाल प्रेमचन्द्र शाह ने इपिडयन एएटीकेरी भाग २५, पृष्ठ १०३ के श्राधार पर लिखा है कि चान्द्र व्याकरण पर लगभग १५ वृत्ति व्याख्यान श्रादि लिखे गए । सन्यप्रकाश, वर्ष ७, दीपोस्सवी स्रंक (१६४१) पृष्ठ =१।

२. डा॰ ब्रनो ने तिब्बती से इसका श्रानुवाद किया है। उन्होंने उसे सन् १९०२ में लिपिजिंग में छपवाया है। सिस्टम श्राफ संस्कृत ग्रामर पैरा नं॰ ४२।

३. चान्द्रवृत्ति जर्मन संस्करण पृष्ठ ५१३। ४. गण्रक्तमहोदधि पृष्ठ २२७।

गग्रक्तमहोदिध पृष्ठ २४२।
 भातुवृत्ति पृष्ठ ४०४।

के शब्दों में संक्षेप किया हो। इस पत्त में भी आचार्य चन्द्र भी स्वोपज्ञवृत्ति का प्रामार्य तद्वत् ही रहता है।

# कश्यप भिच्नु ( सं० १२४७ )

बौद्ध भिन्नु करयप ने सं० १२५७ के लगभग चान्द्र सूत्रों पर एक वृत्ति लिखी। इसका नाम बालवोधिनी है। यह वृत्ति लंका में बहुत प्रसिद्ध है। । डा॰ बेल्वाल्कर ने लिखा है कि कश्यप ने चान्द्र व्याकरण के अनुरूप बालावबोध नामक व्याकरण लिखा, वह वरदराज की लघुकौमुदी से मिलता जुलता है। हम इन के विषय में कुछ नहीं जानते।

### ३--- चपग्रक (वि० प्रथम शताब्दी)

व्याकरण के कतिपय ग्रन्थों में कुछ उद्धरण ऐसे उगलब्थ होते हैं, जिन से त्तपर्णक का व्याकररण-प्रवक्तत्व व्यक्त होता है। यथा—

त्रत एव नावमात्मानं मन्यते इति विगृह्य परत्वादनेन हस्वत्वं बाधित्वा स्रमागमे सति नावंमन्ये इति चापणुकव्याकरणे दर्शितम्।

इसी प्रकार तन्त्रप्रदीप में भी **त्तपणुकव्याकरणे महान्यासे ^{\star}** उल्लेख मिलता है ।

इन निर्देशों से स्पष्ट है कि किसी क्षपण्यक नामा वैयाकरण ने कोई शब्दानुशासन अवस्य रचा था।

#### परिचय तथा काल

कालिदासिवरिचत ज्योतिर्विदाभरण नामक ग्रन्थ में विक्रम की सभा के नवरत्नों के नाम लिखे हैं, उन में एक अन्यतम नाम चपणक भी है। कई ऐतिहासिकों का मत है कि जैन आचार्य सिद्धसेन दिवाकर

१. कीयविरचित संस्कृत साहित्य का इतिहास पृष्ठ ४३१।

२. सिस्टम श्राफ संस्कृत ग्रामर पैराग्राफ नं॰ ४६ ।

३. तन्त्रप्रदीप १।४।५५।। मारतकौतुदी भाग २, पृष्ठ ८६३ पर उद्धृत। ४. तन्त्रप्रदीप, धातुप्रदीप की भूमिका में ४।१।१५५ संख्या निर्दिष्ठ है. पुरुषोत्तम परिमाषादृत्ति की भूमिका में ४।१।१३५ संख्या दी है।

५. धन्वन्तरिः च्वरण्कोऽमर्रासहराङ्क् वेतालभट्टघट्यर्वरकालिदासाः । ख्वातो वराहमिहरो त्रपतेः सभायां रक्तानि वै वरहचिर्नव विक्रमस्य ॥ २० । १० ॥

का ही दूसरा नाम चपप्पक है। सिद्धसेन दिवाकर विक्रम का समकालिक है, यह जैन ग्रन्थों में प्रसिद्ध है। सिद्धसेन अपने समय का महान् पण्डित था। जैन आचार्य देवनन्दी ने अपने जैनेन्द्र नामक व्याकरण् में आचार्य सिद्धसेन का व्याकरण् विषयक एक मत उद्दश्त किया है। उस से प्रतीत होता है कि सिद्धसेन दिवाकर ने कोई शब्दानुशासन अवश्य रचा था। अतः बहुत सम्भव है चप्प्णक और सिद्धसेन दिवाकर दोनों नाम एक व्यक्ति के हों। यदि यह ठीक हो तो निश्चय ही चप्प्णक महाराज विक्रम का समकालिक होगा।

प्राचीन वैयाकरणों के अनुकरण पर क्षपणक ने भी अपने शब्दा-नुशासन के धातुपाठ, उणादि सूत्र आदि अवश्य रचे होंगे, परन्तु उन का स्पष्ट उल्लेख कहीं नहीं मिलता । उज्ज्वलदत्तविरचित उणादिवृत्ति में क्षपणक के नाम से एक ऐसा पाठ उद्द्यपृत है, जिस से प्रतीत होता है कि चपणक ने उणादि सूत्रों की कोई व्याख्या रची थी। वे सूत्र निश्चय ही उसके स्वप्रोक्त होंगे!

## स्वोपज्ञवृत्ति

च्चपणकविरचित उणादिवृत्ति का उल्लेख हम ऊपर कर चुके हैं। उस से सम्भावना होती है कि चपणक ने अपने शब्दानुशासन पर भी कोई वृत्ति अवश्य रची होगी। मैत्रेय रचित ने तन्त्रप्रदीप में लिखा है—

त्रत एव नावमात्मानं मन्यते इति विग्रहपरत्वादनेन हस्वत्वं बाधित्वा स्त्रमागमे सति 'नावंमन्ये' इति त्तपणकव्याकरणे दर्शितम् ।

यह पाठ निश्चय ही किसी चपणक-वृत्ति से उद्गृष्ट्वत किया गया है।

#### च्पणक महान्यास

मैत्रेय रिज्ञत ने तन्त्रप्रदीप ४।१।१५५ वा १३५<sup>५</sup> में 'ज्ञापणुक महान्यास' को उद्दधृत किया है। यह ग्रन्थ किस की रचना है, यह अज्ञात

- १. संस्कृत साहित्य का संचित्त इतिहास पृ० २४४।
- २. वेत्तेः सिद्धसेनस्य । ५ । १ । ७ ॥
- ३. च्रुपग्रकृत्तौ स्रत्र 'इति' शब्द स्त्राद्यथें व्याख्यातः । पृष्ठ ६० ।
- ४. द्र० पूर्व पृष्ठ ५२६ टि०३। ५. द्र० पूर्व पृष्ठ ५२६, टि०४।

है। 'महान्यास' में लगे हुए 'महा' विशेषण से व्यक्त है कि 'चपग्रक' व्याकरण पर कोई न्यास ग्रन्थ भी रचा गया था।

त्तपणक व्याकरण के सम्बन्ध में हमें इस से अधिक कुछ ज्ञात नहीं।

# ४-देवनन्दी ( सं० ५०० से पूर्व )

आचार्य देवनन्दी अपर नाम पूज्यपाद ने 'जैनेन्द्र' संज्ञक एक शब्दा-नुशासन रचा है। आचार्य देवनन्दी के काल आदि के विषय में हम 'अष्टाभ्यायी के वृत्तिकार' प्रकरण में विस्तार से लिख चुके हैं।'

## जैनेन्द्र नाम का कारण

श्रनुश्रुति—विनय विजय और लक्ष्मीवक्ष्म आदि १८ वीं शती के जैन विद्वानों ने भगवान् महावीर द्वारा इन्द्र के लिए प्रोक्त होने से इसका नाम जैनेन्द्र हुआ ऐसा मानते हैं। डा॰ कीलहार्न ने भी कल्पसूत्र की समय-सुन्दर कृत टीका और लक्ष्मीवक्ष्म कृत उपदेशमाला-कणिका के आधार पर इसे महावीर प्रोक्त स्वीकार किया है। रै

हरिभद्र ने आवश्यकीय सूत्र वृत्ति में और हेमचन्द्र ने योंगशास्त्र के प्रथम प्रकाश में महावीर द्वारा इन्द्र के लिए प्रोक्त व्याकरण का नाम ऐन्द्र है ऐसा लिखा है। रे

हमारे विचार में ये सब लेख जैनेन्द्र में वर्तमान 'इन्द्र' पद की भ्रान्ति से प्रमृत हैं।

वास्तिबक कारण्—जैनेन्द्र का अर्थ है—जिनेन्द्रेण पोक्तम् अर्थात् जिनेन्द्र द्वारा प्रोक्त । जैनेन्द्र व्याकरण देवनन्दी प्रोक्त है यह पूर्णतया प्रमाणित हो चुका है । इस से यह भी स्पष्ट होता है कि आचार्य देवनन्दी अपर नाम पूज्यपाद का एक नाम जिनेन्द्र भी था ।

# जैनेन्द्र व्याकरण के दो संस्करण

जैनेन्द्र व्याकरण के सम्प्रति दो संस्करण उपलब्ध होते हैं। एक ऋौदीच्य, दूसरा दािचाणात्य। औदीच्य संस्करण में लगभग तीन सहस्र सूत्र हैं, और दािचाणात्य संस्करण में तीन सहस्र सात सौ सूत्र उपलब्ध होते हैं। दािचाणात्य संस्करण में न केवल ७०० सूत्र ही अधिक हैं,

१. पूर्व पृष्ठ ४१२-४२०। २. जैन साहित्य ऋौर इतिहास पृष्ठ २२-२४ (द्वि०सं०)।

अपित् शतशः सुत्रों में परिवर्तन और परिवर्धन भी उपलब्ध होता है। औदीच्य संस्करण की अभयनन्दी कृत महावृत्ति में बहुत से वार्त्तिक मिलते हैं, परन्तु दाक्षिणात्य संस्करण में वे वार्त्तिक प्रायः सूत्रान्तर्गत हैं। अतः यह विचारगीय हो जाता है कि पूज्यपादविरिचित मूल सूत्रपाठ कौनसा है।

# जैनेन्द्र का मृल सूत्रपाठ

जैनेन्द्र व्याकरण के दाचिणात्य संस्करण के संपादक पं॰ श्रीलाल शास्त्री ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि दािच्च एात्य संस्करण ही पुज्यपादविरचित है। उन्होंने इस विषय में जो हेतृ दिये हैं उनमें मुख्य हेत् इस प्रकार है-

तत्त्वार्थसूत्र १।६ की स्वविरचित सर्वार्थसिद्धि नाम्नी व्याख्या में पूज्यपाद ने लिखा है कि 'प्रमालनयैरधिगमः' सूत्र में अल्पाच्तर होने .. से नय शब्द का पूर्व प्रयोग होना चाहिये, परन्तु अभ्यहित होने से बह्नच् प्रमाण शब्द का पूर्व प्रयोग किया है। जैनेन्द्र व्याकरण के औदीच्य संस्करण में इस प्रकार का कोई लक्त्रण नहीं है, जिससे बह्वच् प्रमाण शब्द का पूर्व निपात हो सके। दाक्षिगात्य संस्करण में इस अर्थ का प्रतिपादक 'ऋर्च्यम्'' सूत्र उपलब्ध होता है। अतः दाक्षिग्णत्य संस्करण् ही पूज्यपाद विरचित है।

पं शीलालजी का यह लेख प्रमाणशून्य है । यदि दािचणात्य संस्करण ही पुज्यपादिवरचित होता तो वे 'श्रभ्य**द्वितत्वात्**' ऐसा न लिखकर 'स्रच्यत्वात्' लिखते। पूज्यपाद का यह लेख ही बता रहा है कि उनकी दृष्टि में 'अर्च्यम्' सूत्र नहीं है । उन्होंने पाणिनीय व्याकरण के 'अभ्यहितं च' वार्तिक को दृष्टि में रखकर 'अभ्यहितत्वात्' लिखा है सर्वार्थिसिद्धि में अन्यत्र भी कई स्थानों में अन्य वैयाकरणों के लच्चण उद्भुत किये हैं। यथा--

१—तत्त्वार्यसूत्र ५।४ की सर्वार्थसिद्धि टीका में नित्य शब्द के निर्वचन में 'नेर्भवे त्यः' वचन उद्गृत किया है। यह 'त्यव् नेर्भुवे वक्तव्यम्' इस कात्यायन वात्तिक का अनुवाद है। जैनेन्द्र व्याकरण में इस प्रकरण में 'त्य' प्रत्यय ही नहीं है। इस लिये अभयनन्दी ने 'ङ ग्रेस्तुट् च' सूत्र की

१. शब्दार्णवचिन्द्रका १।३।१५॥ २. शब्दार्णवचिन्द्रा की भूमिका।

३. वार्त्तिक ४ । २ । १०४ ॥ ४. ३ । २ । ⊏१ ॥

व्याख्या में 'नेर्फुव:' उपसंख्यान करके नित्य शब्द की सिद्धि दर्शाई है। दािचणात्य संस्करण में नित्य शब्द की व्युत्पति ही उपलब्ध नहीं होती।

तत्त्वार्थसूत्र ४। २२ की सर्वार्थसिद्धि में 'द्भुतायां तपरकरणे मध्यम-विलम्बितयोरुपसंख्यानम्' वचन पढ़ा है। यह पाणिनि के 'तपरस्त-त्कालस्य'' सूत्र पर कात्यायन का वार्त्तिक है।

अतः दान्तिणात्य संस्करण में केवल 'अर्म्याहितं च' के समानार्थक 'अर्च्यम्' सूत्र की उपलब्धि होने से वह पूज्यपादिवरचित नहीं हो सकता। अब हम एक ऐसा प्रमाण उपस्थित हैं, जिससे इस विवाद का सदा के लिये अन्त हो जाता है और स्पष्टतया सिद्ध हो जाता है कि औदीच्य संस्करण ही पूज्यपाद विरचित है, न कि दान्तिणात्य संस्करण। यथा—

'श्रादाबुपक्षोपकमम्' सूत्र के दान्तिणात्य संस्करण की शब्दार्णवच-न्द्रिका टीका में 'देवोपक्षमनेकशेषव्याकरणम्' उदाहरण उपलब्ध होता है। यह उदाहरण औदीच्य संस्करण की अभयनन्दी की महावृत्ति में भी मिलता है। इस उदाहरण से व्यक्त है कि देवनन्दी विरचित व्याकरण में एकशेष प्रकरण नहीं था। दान्तिणात्य संस्करण में 'चार्धे हुन्द्रः' सूत्र के अनन्तर द्वादशसूत्रात्मक एकशेष प्रकरण उपलब्ध होता है। औदीच्य संस्करण में न केवल एकशेष प्रकरण का अभाव ही है, अपितु उसकी अनावश्यकता का द्योतक सूत्र भी पढ़ा है—'खाभाविकत्वाद-भिधानस्यैकशेषानारम्भः'\*। अर्थात् अर्थाभिधानशक्ति के स्वाभाविक होने से एकशेष प्रकरण नहीं पढ़ा।

इस प्रमाण से स्पष्ट है कि पूज्यपादिवरचित मूल ग्रन्थ वही है, जिस में एकरोष प्रकरण नहीं है और वह औदीच्य संस्करण ही है, न कि दािच्यात्य संस्करण । वस्तुतः दािक्षणात्य संस्करण जैनेन्द्र व्याकरण का परिष्कृत रूपान्तर है। इस का वास्तविक नाम शब्दार्णव व्याकरण है। पहले हम पूज्यपाद के मूल जैनेन्द्र व्याकरण अर्थात् औदीच्य संस्करण के विषय में लिखते हैं।

१. ऋष्टा० १।१।७०॥ २. ऋौदीच्य सं० १।४।६७॥ दा० सं० १।४।११४॥ ३. दा० सं० १।३।६६॥ ४. ऋौदीच्य सं० १।१।६७॥ सम्पादक के प्रमाद से मुद्रित प्रन्थ में यह सूत्र बुत्त्यन्तर्गत ही छुपा है। देखो पृष्ठ ५२।

# जैनेन्द्र व्याकरण की विशेषता

हम ऊपर लिख चुके हैं कि जैनेन्द्र के दोनों संस्करणों की टीकाओं में 'देवोपश्चमनेकशेषव्याकरण्म्' उदाहरण मिलता है। इस उदाहरण् से व्यक्त होता है कि एकशेष प्रकरण से रहित व्याकरण शास्त्र की रचना सब से पूर्व आचार्य देवनन्दी ने की है। अतः जैनेन्द्र व्याकरण की विशेषता 'एकशेष प्रकरण न रखना है'।' परन्तू यह विशेषता जैनेन्द्र व्याकरण की नहीं है, और ना ही आचार्य पूज्यपाद की स्वोपज्ञा है। जैनेन्द्र व्याकरण से कई शताब्दी पूर्व रचित चान्द्र व्याकरण में भी एकशेष प्रकरण नहीं है। चन्द्राचार्य को एकशेष की अनावश्यकता का ज्ञान महाभाष्य से हुआ। उस में लिखा है—'ऋशिष्य एकशेष एकेनोक्तत्वात् ऋर्था-भिधानं पुनः स्वाभाविकम्'। अर्थात् शब्द की अर्थाभिधान शक्ति के स्वाभाविक होने से एक शब्द संभी अनेक अर्थों की प्रतीति हो जाती है. अतः एकशेष प्रकरण अनावश्यक है। महाभाष्य से प्राचीन अष्टाध्यायी की माथुरी वृत्ति के अनुसार भगवान् पाणिनि ने स्वयं एकशेष की अशि-ष्यता का प्रतिपादन किया था। अतः एकशेष प्रकरण को न रखना जैनेन्द्र व्याकरण की विशेषता नहीं है, यह स्पष्ट है। प्रतीत होता है टीका-कारों ने प्राचीन चान्द्रव्याकरण और महाभाष्य आदि का सम्यग् अनुशीलन नहीं किया। अत एव उन्होंने जैनेन्द्र की यह विशेषता लिख दी।

जैनेन्द्र व्याकरण् की दूसरी विशेषता अल्पाचर संज्ञाएं कही जा सकती है, परन्तु यह भी आचार्य देवनन्दी की स्वोपज्ञा नहीं है। पाणिनीय तन्त्र में भी 'घ घु टि' आदि अनेक एकाच् संज्ञाएं उपलब्ध होती हैं। शास्त्र में लाघव दो प्रकार का होता है, शब्दकृत और अर्थकृत । शब्दकृत लाघव की अपेचा अर्थकृत लाघव का महत्त्व विशेष है। अतः परम्परा से लोक प्रसिद्ध बह्वचर संज्ञाओं के स्थान में नवीन अल्पाचर संज्ञाएं

१. ऋौ॰ सं॰ १।४:६७॥ दा॰ स॰ १।४।११४॥ २. तुलना करो— पाखिन्युपद्यमकालकं व्याकरणम् । काशिका २।४।२१॥ चन्द्रोपद्यमसंद्रकं व्याकरणम् । चान्द्रवृत्ति २।२।६८

३. महाभाष्य १।२।६४॥ ४. माशुर्या तु वृत्तावशिष्यग्रहग्गमापादमनुवर्तते । भाषावृत्ति १।२।५०॥ देखो पूर्व पृष्ठ ४०८ ॥

५. देखो पूर्व पृष्ठ २२०, टि० ४।

बनाने में किंचित् शब्दकृत लावव होने पर भी अर्थकृत गौरव वहृत बढ़-जाता है, और शास्त्र क्लिष्ट हो जाता है। अत एव पाणिनोय तन्त्र की अपेक्षा जैनेन्द्र व्याकरण क्लिष्ट है।

## जैनेन्द्र व्याकरण का आधार

जैनेन्द्र व्याकरण का मुख्य आधार पाणिनीय व्याकरण है, कहीं कहीं पर चान्द्र व्याकरण से भी सहायता ली है। यह बात इनकी पारस्परिक तुलना से स्पष्ट हो जाती है। जैनेन्द्र व्याकरण में पूज्यपाद ने श्रीद्क्त, यशोभद्र, भूतविल, प्रभाचन्द्र, सिद्धसेन और समन्तभद्र इन ६ प्राचीन जैन आचार्यों का उल्लेख किया है। 'जैन साहित्य और इतिहास' के लेखक पं॰ नाथूरामजी प्रेमी का मत है कि इन आचार्यों ने कोई व्याकरण शास्त्र नहीं रचा था। हमारा विचार है उक्त आचार्यों ने व्याकरण ग्रन्थ अवश्य रचे थे।

# जैनेन्द्र व्याकरण के व्याख्याता

जैनेन्द्र व्याकरण पर अनेक विद्वानों ने व्याख्याएं रचीं। आर्यश्रुत-कीर्त्ति पश्ववस्तुप्रक्रिया के अन्त में जैनेन्द्र व्याकरण की विशाल राजप्रसाद से उपमा देता है। उस के लेखानुसार इस व्याकरण पर न्यास, भाष्य, वृत्ति और टीका आदि अनेक व्याख्याएं लिखी गईं। उन में से सम्प्रति केवल ४, ५ व्याख्या ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं।

### १—देवनन्दी ( सं० ४०० से पूर्व )

हम 'अष्टाध्यायी के वृत्तिकार' प्रकरण में लिख चुके हैं कि आचार्य देवनन्दी ने अपने व्याकरण पर **जैनेन्द्र** संज्ञक न्यात लिखा था। यह न्यास ग्रन्थ सम्प्रति अनुपलब्य है।

१. गुणं श्रीदत्तस्यास्त्रियाम् । १ । ४ । ३४ ॥ २. कृत्रुणिमृजां यशो-भद्रस्य २ । १ । ६६ ॥ ३. राद् भूतवले: । ३ । ४ । ⊏३ ॥

४. रात्रेः कृति प्रभाचन्द्रस्य । ४ । ३ । १८०॥ ५. वेत्तेः सिद्धसेनस्य । ५ । १ । ७ ॥ ६. चतुष्टयं समन्तमद्रस्य । ५ । १४ । १४० ॥

७, द्र० पूर्व पृष्ठ ५०० । ८, सूत्रस्तम्भसमुद्भृतं प्रवित्तसन् न्यासोहरत्नाद्धितः श्रीमद्शृत्तिकपाटंसंपुटशुगं भाष्योऽय शय्यातत्नम् । टीकामात्निमहारुक्तुर्गन्तं जैनेन्द्रशब्दानमं प्रासादं पृथु पंचवस्तुकमिदं सोपानमारोहतात् । ६. पूर्व पृष्ठ ४१३ ।

### २-- स्रभयनन्दी ( ६७४-१०३४ )

अभयनन्दी ने जैनेन्द्र व्याकरण पर एक विस्तृत वृत्ति लिखी है। यह महावृत्ति के नाम से प्रसिद्ध है। ग्रन्थकार ने अपना कुछ भी परिचय स्व-ग्रन्थ में नहीं दिया,। अतः अभयनन्दी का देश: काल अज्ञात है। पूर्वापर काल में निर्मित ग्रन्थों में निर्दिष्ट उद्धरणों के आधार पर अभयनन्दी का जो काल माना जासकता है उस की उपपत्ति नीचे दर्शाते हैं। यथा—

१—अभयनन्दी कृत महावृत्ति ३।२। ५५ में 'तत्वार्थवार्तिकमधीते' उदाहरण मिलता है। तत्त्वार्थवार्तिक भट्ट अकलङ्क की रचना है। अकलङ्क का काल वि० सं० ७०० के लगभग है। यह इस की पूर्व सीमा है।

२—वर्धमान ने गएरत्रमहोदिध (काल ११९७ वि०) में अभयनन्दी स्वीकृत पाठ का निर्देश किया है। अतः अभयनन्दी वि० सं० ११९७ से पूर्ववर्ती है। यह उस की उत्तर सीमा है।

३—प्रभाचन्द्राचार्य ने 'शब्दाग्भोजभास्कर-न्यास' के तृतीय अध्याय के अन्त में अभयनन्दी को नमस्कार किया है। शब्दाग्भोजभास्कर-न्यास का रचना काल सं॰ १११०—११२५ तक है, यह हम अनुपद लिखेंगे। अतः अभयनन्दी सं० १११० से पूर्ववर्ती है यह स्पष्ट है।

४—चन्द्रप्रभचरित महाकाव्य के कर्ता वीरनन्दी का काल सं• १०३५ ( शकाब्द ९०० ) के लगभग है ।³ वीरनन्दी की गुरु परम्परा इस प्रकार है—

श्रीगणन्दी | विबुधनन्दी | अभयनन्दी | वीरनन्दी

१. श्रक्तलक्क चिरित में श्रक्तलक्क का बौढों के साथ महान् वाद का काल विक्रमान्द शतान्दीय ७०० दिया है। भारतवर्ष का बृहद् इतिहास भाग १, पृष्ठ १२४, द्वि० सं०। सं० साहित्य का संज्ञित इतिहास, पृष्ठ १७३ में ई० सन् ७५० लिखा है। २. जेन श्रभयनन्दिस्बीकृतौ पितृकमातृकशब्दाथपि संग्रहीतौ।

३. जैन साहित्य श्रीर इतिहास, प्र० सं० पृष्ठ १११; द्वि० सं० पृष्ठ ३८ ।

यदि वीरनन्दी का गुरु अभयनन्दी ही महात्रृति का रचिता हो तो उस का काल सं० १०३४ से पूर्व निश्चित है।

५-श्री अन्त्रालाल प्रेमचन्द्र शाह ने अभयनन्दी का काल ई० सन् ९६० (= वि० सं० १०१७) के लगभग माना है।

६—डा० बेल्वालकर ने अमयनन्दी का काल ई० सन् ७५० (= वि० सं० ५०७) स्वीकार किया है।  $^{8}$ 

इन सब प्रमाणों के आवार पर हमारा विचार है कि अभयनन्दी का काल सामान्यतया वि० सं० ८००—१०३५ के मध्य है। बर्त सम्मव है वोरनन्दों का गुरु ही महात्रृत्तिकार अभयनन्दी हो, उस अवस्था में अभयनन्दी का काल वि० सं० ९७५—१०३५ के मध्य युक्त होगा।

#### ३—प्रभाचन्द्राचार्य ( सं० १०७४-११२४ )

आचार्य प्रभाचन्द्र ने जैनेन्द्र न्याकरण पर 'शब्दाम्मोजभास्करन्यास' नाम्नी महती व्याख्या लिखी है। यह न्याख्या अभयनव्दी की महावृत्ति से भी विस्तृत है, परन्तु इस समय समग्र उपलब्ब नहीं होती।

प्रभाचन्द्र ने 'शब्दाम्भोजभास्कर न्यास' के तृतीय अध्याय के अन्त में अभयनन्दी को नगस्कार किया है। अतः यह अगयनन्दी से उत्तरवर्त्ती है, यह स्पष्ट है।

प्रभेयकमलमार्त्गड और न्याय कुमुदचन्द्र का कर्त्ता भी यही प्रभाचन्द्र है, क्योंकि उस ने इन दोनों ग्रन्थों मे निरूपित अनेकान्त चर्चा का उल्लेख शब्दाम्भोजभास्करन्यास के प्रारम्भ में किया है। प्रभेयकमलमार्तग्ड के अन्तिम लेख से विदित होता है कि प्रभाचन्द्र ने यह ग्रन्थ महाराज भोज के काल में रचा है। महाराज भोज का राज्यकाल से० १०७५-१९१० तक है।

१. जैन सत्यप्रकाश, वर्ष ७, दीपोत्सवी स्रांक (१६४१) प्रष्ठ ८३।

२. सिस्टम ग्राफ संस्कृत ग्रामर, पैरा ५०।

प्रभाचन्द्र ने श्राराधनाकथाकोश भोज के उत्तराधिकारी जयसिंहदेव के राज्यकाल में लिखा है। शब्दाम्भोजभास्करन्यास की रचना भी महाराज जयचन्द्र के काल में हुई, यह उसकी पुष्पिका के लेख से विदित होता है। श

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि प्रभाचन्द्र का काल सामान्यतया सं० १०७५-११२५ तक मानना चाहिये।

### ४-भाष्यकार ? (सं० १२०० से पूर्व)

आर्य श्रृतकीर्ति अपनी पश्चवस्तु प्रक्रिया के अन्त में लिखता है— वृत्तिकपाटसंपुटयुगं भाष्योऽथ शय्यातलम् ।

इस से विदत होता है कि जैनेन्द्र व्याकरण पर कोई भाष्य नाम्नी व्याख्या लिखी गई थी। इस के लेखक का नाम अज्ञात है और यह भाष्य भी सम्प्रति अनुपलब्ध है!

आर्य श्रुतकीर्ति का काल विक्रम की १२ वीं शती का प्रथम चरण है यह हम इसी प्रकरण में अनुपद लिखेंगे। अतः उस के द्वारा स्मृत भाष्य का रचयिता वि० सं० १२०० से पूर्व भावी होगा, इतना निश्चित है।

### ४—महाचन्द्र (२० वीं शताब्दी)

पण्डित महाचन्द्र ने लघु जैनेन्द्र नाम्नी एक वृत्ति लिखी है, यह ग्रन्थ निकम की २० वीं शताब्दी का है। यह वृत्ति अभयनन्दी की महावृत्ति के आधार पर लिखी गई है।

#### प्रक्रियाग्रन्थकार

### १-- श्रार्थे श्रुतकीर्त्त (सं० १२२४)

आर्य श्रुतकीर्ति ने जैनेन्द्र व्याकरण पर 'पञ्चवस्तु' नामक प्रक्रिया ग्रन्थ रचा है। कनाड़ी भाषा के चन्द्रप्रभचरित के कत्ता अग्गलदेव ने श्रुतकीर्ति को अपना गुरु लिखा है। चन्द्रप्रभचरित की रचना शकाब्द १०११ (सं॰ ११४६) में हुई है। यदि अग्गलदेव का गुरु श्रुतकीर्ति ही पश्चवस्तु प्रक्रिया

- १. श्रीमजयदेवसिंहराज्ये श्रीमद्धारानिवासिनाः भाग्यभाचन्द्रपरिव्हतेन श्राराचनास्कथाप्रवन्धः कृतः।
- २. श्रीजयसिंहदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिना परापरपरमेष्ठिप्रणामो-पार्जितामसपुर्ययनिराकुः निखिलमलकलङ्केन श्रीमध्प्रभाचन्द्रपिष्ठतेन । शब्दाम्भोज-श्रास्करपुष्पिका नो लेख । जैन सस्यप्रकाश वर्ष ७ दोपोस्सवी झंक, पृष्ठ ६३ टि० ३४ ।

का रचयिता हो तो श्रुतकीर्ति का काल विक्रम की:१२ वीं शताब्दी का प्रथम चरण होगा

# २-वंशीधर (२० वीं शताब्दी)

पं॰ वंशीघर ने अभी हाल में जैनेन्द्रप्रक्रिया ग्रन्थ लिखा है। इसका केवल पूर्वार्घ ही प्रकाशित हुआ है।

## जैनेन्द्र व्याकरण का दानिणात्य संस्करण

जैनेन्द्र व्याकरण का दािचाणात्य संस्करण के नाम से जो ग्रन्थ प्रसिद्ध है, वह आचार्य देवनन्दी की कृति नहीं है, यह हम सप्रमाण लिख चुके हैं। इस ग्रन्थ का वास्तविक नाम 'शब्दार्णव' है।

# शब्दार्णव का संस्कर्ता-गुणनन्दी (सं० ६१०-६६०)

आचार्य देवनन्दी के जैनेन्द्र व्याकरण में परिवर्तन और परिवर्धन करके नवीन रूप में परिष्कृत करने वाला आचार्य गुणनन्दी है। इस में निम्न हेतु है—

- १. सोमदेव सूरि ने 'शब्दार्खव' पर 'चिन्द्रका' नाम्नी लघ्वी टीका लिखी है। उस के अन्त में वह अपनी टीका को गुर्गुनन्दी विरचित शब्दार्ग्य में प्रवेश करने के लिये नौका समान लिखता है। टीका का 'शब्दा-र्णवचिन्द्रका' नाम भी तभी उपपन्न होता है जब कि मूल ग्रन्थ का नाम 'शब्दार्ग्यव' हो।
- २. जैनेन्द्रप्रक्रिया के नाम से प्रकाशित ग्रन्थ के अन्तिम श्लोक में लिखा है—गुणनन्दी ने जिस के शरीर को विस्तृत किया है, उस शब्दा- र्ण्व में प्रवेश करने के लिये यह प्रक्रिया साक्षात् नौका के समान है।

इन प्रमाणों से स्पष्ट है कि आचार्य गुरानन्दी ने ही मूल जैनेन्द्र ब्याकरण में परिवर्तन और परिवर्धन करके उसे इस रूप में सम्पादित किया है और गुणनन्दी द्वारा सम्पादित ग्रन्थ का नाम 'शब्दार्णव' है।

१. श्रीसोमदेवयतिनिर्मितमादधाति या नौः प्रतीतगुग्रानन्दितश्रब्दवाधौं ।

२. सैंग श्रीगुर्गनिदतानितवपुः शब्दार्ग्यनिर्ग्यं, नावत्याश्रयतां विविद्धुमनसां साज्ञात् स्वयं प्रक्रिया ।

अत एव सोमदेव सूरि ने अपनी वृत्ति के प्रारम्भ में पूज्यपाद के साथ गुणनन्दी को भी नमस्कार किया है। इसी प्रकार 'शब्दार्णव' के धातुपाठ में चुरादिगण के अन्त में गुणनन्दी का नामोल्लेख भी तभी सुसम्बद्ध हो सकता है जब कि शब्दार्णव का सम्बन्ध गुणनन्दी के साथ हो।

#### काल

जैन सम्प्रदाय में गुण्नन्दी नाम के कई आचार्य हुए हैं। अतः किस गुण्नन्दी ने शब्दार्ण्व का सम्पादन किया, यह अज्ञात है। जैन शाक-टायन व्याकरण जैनेन्द्र शब्दानुशासन की अपेक्षा अधिक पूर्ण है, उस में किसी प्रकार के उपसंख्यान आदि की आवश्यकता नहीं है। अतित होता है, गुण्नन्दी ने जैन शाकटायन व्याकरण की पूर्ण्ता को देख कर ही पूज्य-पाद विरचित शब्दानुशासन को पूर्ण करने का विचार किया हो और उस में परिवर्तन तथा परिवर्धन करके उसे इस रूप में सम्पादित किया हो। शाकटायन व्याकरण अमोघवर्ष (प्रथम) के राज्यकाल में लिखा गया है। असः अमोघवर्ष का राज्यकाल सं० ८७१-९२४ तक है। अतः शब्दार्णव की रचना उस के अनन्तर की है।

श्रवणतेलांल के ४२, ४३ और ४७ वें शिलालेख में किसी गुणानन्दी आचार्य का उल्लेख मिलता है। ये बलाकिपच्छ के शिष्य और गृश्रपिच्छ के प्रशिष्य थे। इन्हें न्याय, व्याकरण और साहित्य का महाविद्वान् लिखा है। अतः सम्भव है ये ही शब्दार्णव व्याकरण के सम्पादक हों। कर्नाटककविचरित के कर्त्ता ने गुणानन्दी के प्रशिष्य और देवेन्द्र के शिष्य प्रमा का जन्मकाल सं० ९५९ लिखा है। अतः गुणानन्दी का काल विक्रम की दशम शताब्दी का उत्तरार्ध है।

- १. श्रीपुञ्यपादममलं गुरानन्दिदेवं सोमावरत्रतिपृजितपादयुग्मम् ।
- २. शब्दब्रह्मा स जीयाद् मुर्गानिधिमुग्गनन्दिव्रतीशः सुसीख्यः ।
- ३. इष्टिनेष्टा न वक्तव्यं वक्तव्यं सूत्रतः पृथक् । संख्यातं नोपसंख्यानं यस्य शब्दानुशासने । चिन्तामणि टीका के प्रारम्भ में ।
  - ४. इस के विषय में विस्तार से त्र्यागे शाकटायन के प्रकरण में लिखेंगे।
- ५. तन्छिन्यो गुणनन्दिपपिडतयतिश्चारित्रचक्रेश्वरः, तर्कव्याकरणादिशास्त्रनिपुगः साहित्यविज्ञापतिः ।

चन्द्रप्रभचरित महाकाव्य के कर्ता वीरनन्दी का काल शक सं० ९०० (वि० सं॰ १०३५) के लगभग है। वीरनन्दी गुणनन्दी की शिष्य परस्परा में वृत्तीय पीढ़ी में है, यह हम पूर्व लिख चुके हैं। प्रति पीढ़ी न्यूनातिन्यून २५ वर्ष का अन्तर मानकर गुणनन्दी का काल सं॰ ९६० के लगभग सिद्ध होता है। अतः स्थूलतया गुणनन्दी का काल सं॰ ९१०—९६० तक मानना अनुचित न होगा।

# शब्दार्णव का व्याख्याता-सोमदेव स्वरि (सं० १०६२)

सोमदेव सूरि ने शब्दार्णाव व्याकरण की 'चन्द्रिका' नाम्नी अल्पाचर वृत्ति रची है। यह वृत्ति काशी की सनातन जैन ग्रन्थमाला में प्रकाशित हो चुकी है।

शब्दार्ग्यवचिन्द्रका के प्रारम्भ के द्वितीय श्लोक से विदित होंता है कि सोमदेवसूरि ने यह वृत्ति मूलसंघीय मेघचन्द्र के शिष्य नागचन्द्र ( भुजङ्ग-सुधारक ) और उनके शिष्य हरिश्चन्द्र यति के लिये बनाई है। र

काल—शब्दार्णवचिन्द्रका की मुद्रित प्रति के अन्त में जो प्रशस्ति छपी है उन से ज्ञात होता है कि सोमदेव सूरि ने शिलाहार वंशज भोजदेव (द्वितीय) के राज्यकाल में कोत्हापुर के 'अजुरिका' ग्राम के त्रिभुवन-तिलक नामक जैनमन्दिर में शकः इद ११२७ (वि० सं० १२६२) में इस टीका को पूर्ण किया। ³

## शब्दार्शवप्रक्रियाकार

किसी अज्ञातनामा पिएडत ने शब्दार्ग्यवचित्रका के आधार पर शब्दार्ग्यवप्रक्रिया ग्रन्थ लिखा है। इस प्रक्रिया के प्रकाशक महोदय ने ग्रन्थ का नाम जैनेन्द्रप्रक्रिया और ग्रन्थकार का नाम गूग्यनन्दी लिखा

१. पूर्वे वृष्ठ ५३६ । २. श्रीमूलसंघजलजप्रतिशेषमानोमेंधेन्दुदीद्धित-भुजङ्गसुधाकरस्य । राद्धान्ततोयनिधिवृद्धिकरस्य वृत्ति रेमे हरीन्दुयतये वरदीद्धिताय ॥

३. स्वस्ति श्रीकोल्हापुरदेशांतर्वस्यार्जुरिकामहास्थान "'त्रिभुवनतिलक्जिनालये " श्रीमन्द्रिलाहारकुलकमलमार्तेण्ड ""श्रीवीरभोजदेवविजयराज्ये शकवर्षेकसहस्रेक-सप्तविंशति (११२७) तमकोधनवन्तरे ""सोमदेवमुनीश्वरेण् विराचितेयं शब्दार्णवचन्द्रिका नामश्रीतरिति।

है, ये दोनों अशुद्ध हैं । प्रतीत होता है, ग्रन्थ के अन्त में 'सैषागुणनन्दिता-नितवपुः' श्लोकांश देख कर प्रकाशक ने गुणनन्दी नाम की कल्पना की है ।

## ५-वामन (सं०३४० वा ६०० से पूर्व)

नामन ने 'विश्वान्तविद्याधर' नाम का व्याकरण रचा था। इस व्याकरण का उल्लेख आचार्य हेमचन्द्र और वर्धमान सूरि ने अपने ग्रन्थों में किया है। वर्धमान ने गर्णरत्नमहोदिध में इस व्याकरण के अनेक सूत्र उद्दृष्ट्रत किये हैं, और वामन को 'सहृद्यच्यकवर्ती' उपिध से विभू-िषत किया है।'

#### काल

संस्कृत वाङ्मय में वामन नाम के अनेक ग्रन्थकार हुए हैं। अतः नाम के अनुरोध से कालनिर्णय करना अत्यन्त कठिन कार्य है। पुनरिप काश-कुशावलम्ब न्याय से इसके कालनिर्णय का प्रयत्न करते हैं—

- तिकम की १२ वीं शताब्दी के उत्तरार्ध में विद्यमान आचार्य हेमचन्द्र ने हैमशब्दानुशासन की स्वोपज्ञटीका में विश्रान्तविद्याधर का उल्लेख किया है।<sup>2</sup>
- २. इसी काल का वर्धमान सूरि गण्रत्नमहोदिध में लिखता है— दिग्वस्त्रभर्त हरिवामनभोजमुख्या विद्याधरव्याकरणकर्मा। विश्रान्त-
  - प्रभावकचिरतान्तर्गत मह्नवादी प्रबन्ध में लिखा है—
     शब्दशास्त्रे च विश्रान्तविद्याधरवराभिधे।
     न्यासं चक्रेऽल्पधीवृन्दबोधनाय स्फुटार्थकम्॥

इस से स्पष्ट है कि मझवादी ने वामनप्रोक्त विश्वान्तविद्याधर व्याकरण् पर 'न्यास' लिखा था। आचार्य हेमचन्द्र ने भी हैम व्याकरण् की स्वोपज्ञ-टोको में इस न्यास को उद्गशृत किया है।

१. सहृदयचक्रवर्त्तिना वामनेन तु हेम्नः इति सूत्रेणः । पृष्ठ १६८।

२. स्त्रागे हेमचन्द्र के प्रकरण में।

३. पृष्ठ १, २।

४. निर्णयसागर सं० पृष्ठ ७८ ।

इस प्रमाण के अनुसार वामन का काल निश्चय करने के लिये मझवादी का काल जानना आवश्यक है। अतः प्रथम मझवादी के काल का निर्णय करते हैं—

मझवादी का काल — आचार्य मझवादी का काल भी अनिश्चित है। अतः हम यहाँ उन सब प्रमाणों को उद्दभृत करते हैं, जिन से मझवादी के काल पर प्रकाश पडता है।

- १. हेमचन्द्र अपने व्याकरण की बृहती टीका में लिखता है— श्रानु-मञ्जवादिन: तार्किका: ।'
- २. धर्मकीतिकृत न्यायिवन्दु पर धर्मोत्तर नामक बौद्ध विद्वान् ने टीका लिखी है, उस पर आचार्य मह्नवादी ने धर्मोत्तरिटपण लिखा है। ऐतिहासिक व्यक्ति धर्मोत्तर का काल विक्रम की सातवीं शताब्दी मानते हैं।
- ३. पं० नाथूरामजी प्रेमी ने अपने ''जैन साहित्य और इतिहास'' नामक ग्रन्थ में लिखा है—

"आचार्य हरिभद्र ने अपने 'अनेकान्तजयपताका' नामक ग्रन्थ में वादिमुख्य मह्नवादी कृत 'सन्मितिटीका' के कई अवतरण दिये हैं और श्रद्धेय मुनि जिनविजयजी ने अनेकानेक प्रमाणों से हरिभद्र सूरि का समय वि० सं० ७५७—६२७ तक सिद्ध किया है। अतः आचार्य मह्नवादी विक्रम की आठवीं शताब्दी के पहले के विद्वान् हैं, यह निश्चय है।"

हमारे विचार में हरिभद्रसूरि वि॰ सं० ७५७ से प्राचीन है।

१.२।२।३६॥ २. मोहनलाल दलीचन्द देसाईकृत जैन साहित्य नो संद्वित इतिहास, पृष्ठ १३६। ३. प्र० सं० पृष्ठ १६६।

४. हरिभद्रसूरि का वि० सं० ५८५ में स्वर्गवास हुआ था, ऐसी जैन संप्रदाय में अतिपरम्परा है ( जैन साहित्य नो सं० इतिहास पृष्ठ १६५ ) यही काल ठीक है। हरिभद्रसूरि को सं० ७५७-८२७ तक मानने में मुख्य आधार इस्तिग के वचनानुसार मर्तुं हरि श्रीर धर्मपाल को वि० सं० ७०० के श्रास पास मानना है। इस्तिग का भर्तुं हरि श्रीर धर्मपाल को वि० सं० ७०० के श्रास पास मानना है। इस्तिग का भर्तुं हरि विषयक लेख भ्रान्तियुक्त है, यह हम पूर्व ( पृष्ठ १४०-१५२ तक ) लिख चुके हैं।

हमारा विचार है पाक्षांस्य विद्वानों द्वारा निर्धारित चीनी यात्रियों की तिथियां भी कुक्त नहीं हैं। उन पर पुनः विचार होना चाहिए। ४. राजनेखर सूरि कृत प्रबन्धकोग के अनुसार मह्नजारी वलमी के राजा शीलादित्य का समकालिक है। प्रबन्धकोश में लिखा है—मह्नवादी ने बौद्धों से शास्त्रार्थ करके उन्हें वहां से निकाल दिया था। वि० सं० ३७४ में म्लेच्छों के आक्रमण से वलभी का नाश हुआ था और उसी में शीलादित्य की मृत्यु हुई थी। पट्टावलीसमुच्य के अनुसार वीरनिर्वाण से ५४४ वर्ष बीतने पर वलभीभंग हुआ। कई विद्वानों के मतानुसार वीर संवत् का आरम्भ विक्रम से ४७० वर्ष पूर्व हुआ था। ततनुसार भी वलभीभंग का काल वि० सं० ३७४ स्थिर होता है। प्रबन्धकोश के सम्पादक श्री जिनविजयजी ने 'विक्रमादित्यभूगलात् पश्चिषित्रेकवत्सरे' का अर्थ ४७३ किया है, यह 'श्रद्धानां वामतो गतिः' नियमानुसार ठीक नहीं है। प्रबन्धिचन्तामिण में एक प्राकृत गाथा इस प्रकार उद्दश्त है—

पणसयरी वाससयं तिन्निसयाई त्राइक्षमेऊण् । विक्रमकालाऊ तत्रो वलीहमंगो समुपन्नो ॥\*

यही गाथा पुरातनप्रबन्धसंग्रह में भी पृष्ठ ८३ पर उद्भवत है।

इस गाथा में भी विकम से ३७५ वर्ष पीछे ही वलभीभंग का उल्लेख है।

५—अनेकान्त जयपताका (बड़ोदा, सन् १९४०) की अंग्रेजी भूमिका पृष्ठ १८ पर एक जैन गाथा उद्गृत है—

वीरास्रो वयरो वासाण पणसप दससपण हरिभहो। तेरहिं वपभट्टी ऋहिं पणयाल वलिह खस्रो॥

इस गाथा के अनुसार भी वलभीभंग वीर संवत् ८४५ (= वि० सं० ३७५) में हुआ था।

६ प्रभावक बरित में लिखा है-

- १. पृष्ठ २१—२२ । विक्रमादित्य भूपालात् पञ्चिषित्रिक (३७५ वन्सरे)। जातोऽयं वलमीभङ्गो ज्ञानिनः प्रथमं ययुः। २. स्त्रत्रान्तरे श्री बीरात् पञ्चच्त्वारिशद्षिकाष्टशत 

  पञ्चच्त्वारिशद्षिकाष्टशत 

  पञ्चच्त्रात्रिकमे वलमीभौगः। पृष्ठ ५०।
- ३. पहावलीसमुच्चय में लिखा है—''श्रीवीरात् ५५० विक्रमवंशाः, तदनु वर्ष ६८ शून्यो वंशः''। पृष्ठ १६८ । तदनुसार वि० सं० २६५ में वत्तमी मंग हुन्ना। हुमें पहाबली का यह लेख न्नागुद्ध प्रतीत होता है। ४. पृष्ठ १०६।

#### श्रीवीरवत्सरादथ शतादष्टके चतुरशीतिसंयुक्ते। जिग्ये मञ्जवादी बौद्धांस्तदु व्यन्तरांश्चापि॥१

इस के अनुसार महावीर संवत् प्रप्रे में मह्नवादी ने बौद्धों को शास्त्रार्थ में पराजित किया था। वीर संवत् के आरम्भ के विषय में जैन ग्रन्थों में अनेक मत हैं। 'जैन साहित्य नो संक्षिप्त इतिहास' के लेखक ने विकम से ४७० वर्ष पूर्व वीर ंसंवत् का प्रारम्भ मानकर वि० सं• ४१४ में मह्नवादी के शास्त्रार्थ का उल्लेख किया है।

यह काल संख्या ४, ५ के प्रमाणों से विरुद्ध है। यदि प्रबन्धकोश प्रबन्धिचन्तामिण और पुरातनप्रबन्धकोश में दिया हुआ ३७५ वर्षमान महाराज विकम की मृत्यु समय से गिना जाय (जिसकी श्लोक और गाथा के शब्दों से अधिक सम्भावना है) तो प्रभावकचरित का लेख उपपन्न हो जाता है। विकम का राजकाल लगभग ३९ वर्ष का था। र

प्राचीन जैन परम्परा के अनुसार मह्नवादी सूरि का काल वि० सं० ४०० के लगभग निश्चित है और विश्वान्तविद्याधर पर न्यास ग्रन्थ लिखने वाला भी यही व्यक्ति है। यदि प्रबन्धकोश के सम्पादक के मतानुसार संवत् ५७३ में वलभी भंग माने तब भी मह्नवादी सं० ६०० से अर्वाचीन नहीं है। तदनुसार विश्वान्तविद्याधर के कक्ती वामन का काल सं० ४०० और पक्षान्तर में ६०० से प्राचीन है, इतना निश्चित है।

एक कठिनाई—हमने विश्वान्तविद्याधर के रचयिता वामन का जो काल ऊपरि निर्यारित किया है उस में एक कठिनाई भी है। उस का भी हम निर्देश कर देना उचित समझते हैं, जिस से भावी लेखकों को विचार करने में सुगमता हों। वह है—

वर्धमान गणरत्नमहोदधि में लिखता है-

१. निर्णीयसागर संस्क० पृष्ठ ७४ ।

२. सस्यार्थप्रकाश के ग्यारहवें समुद्धास के अपन्त में विक्रम का राजकाल ६३ वर्ष लिखा है। सम्भव है, उस में वा उस के मूल में (जिसके आधार पर स० प्र० में लिखा है) लेखक प्रमाद से ३६ के अपनें का विपर्यय होकर ६३ बन गया होगा।

३. सम्पादक ने यह कल्पना पाश्चारयों द्वारा कल्पित वलमी संवत् की श्रशुद्ध गर्माना के साथ सामक्तस्य करने के लिए की है, जो सर्वथा चिनस है।

## भोजमतमाश्रित्य वामनोक्तः कलापिशष्यप्राच्यादिविशेषो नाश्रितः।

इस के अनुसार वामन सरस्वती-कण्ठाभरण से उत्तरकालिक प्रतीत होता है। परन्तु पूर्व निर्विष्ट सुषुष्ट प्रमाणों के आधार पर विश्वान्तविद्याधर का कर्त्ता वि० सं० ६०० से उत्तरवर्ती किसी प्रकार नहीं हो सकता। अतः वर्धमान के लेख का भाव ''वामनोक्त विभाग हमने भोज के मत को आश्वय करके स्वीकार नहीं किया" ऐसा समझना चाहिए।

#### विश्रान्तविद्याधर के व्याख्याता

#### १. वामन

वर्धमानविरचित गएरत्नमहोदधि से विदित होता है कि वामन ने अपने व्याकरए पर स्वयं दो टीकाएं लिखी थीं। वह लिखता है—

## वामनस्तु बृहद्वृत्तौ ययमाषेति पठति ।

इस उद्धरण में 'बृहत्' विशेषण का प्रयोग करने से व्यक्त है कि वामन ने स्वयं लच्ची और बृहती दो व्याख्याएं रची थीं, अन्यथा 'बृहत्' विशेषण व्यर्थ होता है। वामनकृत दोनों वृत्तियाँ तथा मूल सूत्र ग्रन्थ इस समय अप्राप्त हैं।

#### २. मज्जवादी

तार्किकशिरोमिण् मञ्जवादी ने वामनकृत विश्वान्तविद्याघर व्याकरण् पर न्यास ग्रन्थ लिखा था, यह हम ऊरार लिख चुके हैं। इस न्यास का उल्लेख वर्धमान ने गण्रत्नमहोदिध में कई स्थानों पर किया है। है हैम शब्दानुशासन की बृहती टीका में भी यह असकृत् उद्दश्नत है।

## ६—भट्ट श्रकलङ्क (सं० ७००—५००)

भट्ट अकलब्द्ध ने किसी व्याकरण का प्रवचन किया था। उस के स्वोपन्न शब्दानुशासन की मञ्जरीमकरन्द टीका के प्रारम्भिक भाग का एक हस्तलेख इिंग्डिया आफिस लन्दन के शुस्तकालय में सुरिचत है। उस में प्रथम पाद के अन्त में निम्न लेख है—

१. पृष्ठ १८२। २. पृष्ठ २३७। ३. पूर्व पृष्ठ में प्रभावकचरित का कोक। ४. विभाग्तन्यासकृत् ग्रासमर्थस्याद् दग्रहणागिरित्येव मन्यते। पृष्ठ ७१। विभाग्तन्यासस्य किरात एवं कैरातो म्लेच्छ इत्याह। पृष्ठ ६२।

### इति श्रीभट्टाकलङ्कदेवविरचितायां स्वीपक्षशन्दानुशासनवृत्ते-भीवामञ्जयीष्टीकायां मञ्जरीमकरन्दसमाख्यायां प्रथमः पादः।

द्र० सूचीपत्र भाग २ खण्ड १ । इस हस्तलेख की संख्या लिखनी रह गई, परन्तु यह संख्या ५०७६ से कुछ आगे है।

#### काल

अकलङ्क-चरित के अनुसार भट्ट अकलङ्क का बौद्धों के साथ जों महान् वाद हुआ था, उस का काल वि० सं० ७०० है। सीताराम जोशी ने संस्कृत साहित्य का संचिप्त इतिहास में अकलङ्क का काल ७५० ई० = ८०७ वि० स्वीकार किया है।

## ७---पाल्यकीर्ति ( शाकटायन ) ( सं० =७१--६२४ )

व्याकरण के वाङ्मय में शाकटायन नाम से दो व्याकरण प्रसिद्ध हैं। एक प्राचीन आर्ष और दूसरा अर्वाचीन जैन व्याकरण । प्राचीन आर्ष शाकटायन व्याकरण का उल्लेख हम पूर्व कर चुके। अब अर्वाचीन जैन शाकटायन व्याकरण का वर्णन करते हैं।

### जैन शाकटायन तन्त्र का कर्जा

अभिनव शाकटायन व्याकरण के कत्ती का वास्तविक नाम 'पाल्य-कीर्त्ति' है। वादिराजसूरि ने 'पार्श्वनाथचरित' में लिखा है—

> कुतस्त्या तस्य सा शक्तिः पाल्यकी संर्मेहीजसः । श्रीपदश्रवणां यस्य शाब्दिकान् कुरुते जनान् ॥

अर्थात्—उस महातेजस्वी पाल्यकीति की शक्ति का क्या कहना जो उस के 'श्री' पद का श्रवण करते ही लोगों को वैयाकरण बना देती है।

इस श्लोक में 'श्रीपदश्रवणं यस्य' का संकेत शाकटायन व्याकरण की स्वोपज्ञ अमोघा वृत्ति की ओर है। उस के मङ्गलाचरण का प्रारम्भ 'श्रीवीरममृतं ज्योतिः' से होता है। पार्श्वनाथचरित की पश्चिका टीका के रचियता शुभचन्द्र ने पूर्वोक्त श्लोक की व्याख्या में लिखा है—

तस्य पाल्यकीर्त्तेर्महोजसः श्रीपदश्रवणं श्रिया उपलक्तितानि पदानि शाकटायनसूत्राणि, तेषां श्रवणमाकर्णनम् ।

१. द्र० पूर्व पृष्ठ ५३६, टि० १।

इस में स्पष्ट है कि शाकटायन व्याकरण के कर्त्ता का नाम पाल्यकीर्ति था। शाकटायनप्रक्रिया के मङ्गलाचरण में भी पाल्यकीर्ति को नमस्कार किया है।

#### परिचय

आचार्य पाल्यकीर्त्त यापनीय सम्प्रदाय के थे। यह दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायों का अन्तरालवर्त्ती सम्प्रदाय था। यापनीय सप्रदाय के नष्ट हो जाने से दोनों सम्प्रदाय वाले इन्हें अपना आचार्य मानते हैं। पाल्यकीर्ति ने अमोधावृत्ति में छेदक सूत्र निर्युक्ति और कालिक सूत्र आदि श्वेताम्बर ग्रन्थों का आदर पूर्वक उल्लेख किया है।

पाल्यकीर्ति के वंश और व्याकरण के शाकटायन नाम के विषय में द्वितीय भाग पृष्ठ १०७ पर नया प्रकाश डाला है ।

#### काल

"ख्याते दृश्ये" सूत्र का अमोघा वृत्ति में "श्ररणदेवः पाएडश्यम्" और "श्रद्ददमोघवर्षेऽरातीन्" उदाहरण दिये हैं। द्वितीय उदाहरण में अमोघवर्ष (प्रथम) द्वारा शत्रुओं को नष्ट करने की घटना का उल्लेख है। ठीक यही वर्णन राष्ट्रकृट के एक शिलालेख में "भूपालान् क्रयटकामान् वेष्टियित्या ददाहः" के रूप में किया है। शिलाशेख अमोघवर्ष के बहत पश्चात् लिखा गया है। अतः उस काल में उक्त घटना का प्रत्यक्ष न होने से 'श्रद्दह्त' के स्थान पर 'ददाह' किया का प्रयोग किया है। अमोघा वृत्ति में लङ् लकार का प्रयोग होने से विदित होता है कि पाल्यकीर्ति अमोघवर्ष (प्रथम) के काल में वर्त्तमान था। इसका एक प्रमाण् महाराज अमोघदेव के नाम पर स्वोपज्ञृत्ति का 'अमोघा' नाम रखना भी है। सम्भव है पाल्यकीर्ति महाराज अमोघदेव का सभ्य रहा हों। महाराज अमोघदेव संव द्वार में सिंहासनारूढ़ हुए थे और उनका एक दानपत्र संव ९२४ का उपलब्ब हुआ है, अतः यही समय पाल्यकीर्ति का भी है। तदनुसार निश्चय ही शाकटयन व्याकरण और उनकी अमोघा वृत्ति की रचना सं ८९१–९२४ के मध्य में हुई।

#### शाकटायन तन्त्र की त्रिशेषता

इस व्याकरण का टीकाकार यक्षवर्मा लिखता है-

१. शाकटायन ४ | ३ | २०७ |

शाकटायन व्याकरण में इष्टियाँ पढ़ने की आवश्यकता नहीं है, सूत्रों से पृथक वक्तव्य कुछ नहीं है, उपसंख्यानों की भी आवश्यकता नहीं है। इन्द्र चन्द्र आदि आचार्यों ने जो शब्दलच्च कहा है वह सब इस में है। और जो यहां नहीं है वह कहीं नहीं है। गणपाठ धानुपाठ लिङ्गानुशासन और उत्पादि इन चार के अतिरिक्त समस्त व्याकरण कार्य इस वृत्ति के अन्तर्गत है।

इस व्याकरण में पाल्यकीर्ति ने लिङ्ग और समासान्त प्रकरण को समास प्रकरण में और एकशेष को द्वन्द्व प्रकरण में पढ़कर व्याकरण की प्रक्रियानुसारी रचना का बीज-वपन कर दिया था। उत्तर काल में इस ने परिवृद्ध होकर पाणिनीय व्याकरण पर भी ऐसा आघात किया कि समस्त पाणिनीय व्याकरण ग्रन्थकर्तृ कम की उपेत्ता करके प्रक्रियानुसारी बना दिया गया। उस से व्याकरण शास्त्र अत्यन्त दुरूह हो गया।

इस व्याकरण में ऋार्यवक्रा (१।२।१३) सिद्धनन्दी (२।१।२२९) और इन्द्र (१।२।३७) नामक प्राचीन आचार्यों का उल्लेख है।

#### अन्य ग्रन्थ

१—सा**द्दित्य-विषयक**—राजोखर ने काव्यमीमांसा में पाल्यकीर्ति का एक उद्वरण दिया है—

यथाकथा वास्तुवस्तुनो रूपं वक्तुप्रकृतिविशेषात्त्र रसवत्ता। तथा च यमर्थे रक्तः स्तौति तं विरक्तो विनिन्दति मध्यस्थस्तु तत्रोदास्त इति पाल्यकीर्ति:।

उस से स्पष्ट है कि पाल्यकीति ने कोई साहित्य विषयक ग्रन्थ रचा था। २—**क्री-मुक्ति—केवलिभुक्ति—**यह ग्रन्थ प्रसिद्ध है। इस से विदित होता है कि पाल्यकीर्ति बडे तार्किक और सिद्धान्तज्ञ थे।

## शाकटायन व्याकरण के व्याख्याता

१. पाल्यकीर्ति

आचार्य पाल्यकीर्ति ने स्वयं अपने शब्दानुशासन की वृत्ति रची है।

१. इष्टिनैष्टा न वक्तव्यं वक्तव्यं सूत्रतः पृथक् । संख्यातं नोपसंख्यातं यस्य शब्दानुशासने ॥ ६ ॥ इन्द्रश्चन्द्रादिभिः शाब्दैर्येदुकं शब्दलस्र्णम् । तदिहास्ति समस्तं च यन्नेहास्ति न तत् कचित् ॥ १० ॥ गण्धातुपाठयोगेन धातृन् लिङ्गानुशासने लिङ्गगतम् । श्रोणादिकानुणादौ शेषं निश्शेषमत्र इतौ विद्यात् ॥ ११ ॥ यह पाल्यकीर्ति के आश्रयदाता महाराज अमोंघदेवः के नाम पर 'अमोघा' नाम से प्रसिद्ध है। अमोघा वृत्ति अत्यन्त विस्तृत है। इसका परिमाण लगभग १८००० सहन्न श्लोक है। गणरत्नमहोदिध के रचियता वर्धमान सूरि ने शाकटायन के नाम से अनेक ऐसे उद्धरण दिये हैं जो अमोघा वृत्ति में ही उपलब्ध होते हैं। 'इसी प्रकार यक्षवर्मा विरचित चिन्तामिणवृत्ति के प्रारम्भ के ६ ठे और ७ वें श्लोक की परस्पर संगति लगाने से स्पष्ट होता है कि अमोघा वृत्ति सूत्रकार ने स्वयं रची है। 'सर्वानन्द ने अमरटीका-सर्वस्व में अमोघा वृत्ति का पाठ पाल्यकीर्ति के नाम से उद्दश्वत किया है। '

जैन साहित्य और इतिहास के लेखक श्री नाथूरामजी प्रेमी ने अमोघा- वृत्ति का स्वोपज्ञत्व बड़े प्रपञ्च ( = विस्तार ) से सिद्ध किया है ।  $^*$ 

#### श्रमोघा वृत्ति का टीकाकार-प्रभाचन्द्र

आचार्य प्रभाचन्द्र ने अमोघा वृत्ति पर 'न्यास' नाम्नी टीका रची है। ' एक प्रभाचन्द्र आचार्य का वर्णन हम पूर्व जैनेन्द्र व्याकरण के प्रकरण में कर चुके। ' उन्होंने जैनेन्द्र व्याकरण पर 'शब्दाम्भोजभास्करन्यास' की रचना की थी। ये दोनों ग्रन्थकार एक हैं वा पृथक् पृथक्, यह अज्ञात है।

१३ वीं शताब्दी के कृष्णालीलाशुक मुनि ने 'दैवम्' की पुरुषकार टीका में शाकटायन न्यास को उद्दशृत किया है।" इससे स्पष्ट है कि शाकटायन न्यास की रचना १३ वीं शताब्दी से पूर्व की है।

१. शाकटायनस्तु कर्गेटिरिटिरः कर्गेचुरुचुरुरित्याह । गण्ररुमहोदधि पृष्ठ ८२, श्रमोघा वृत्ति २ । १ । ५७ ॥ शाकटायनस्तु श्रद्य पश्चमी श्रद्य द्वितीयेत्याह । गण् १ पृष्ठ ६०, श्रमोघा २ । १ । ७६ ॥ २. इष्टिनेष्टा न वक्तव्यं स्कृतः पृथक् । संख्यातं नोपसंख्यानं यस्य शब्दानुशासने ॥ ६ ॥ तस्याति महर्ती वृत्तिं संहुरेयं लघीयसी । .....॥ ७ ॥ यस्य पाल्यकीर्तेः शब्दानशासने इष्ट्यादयो नैवापेच्हने तस्य पाल्यकीर्तेः महर्ती वृत्तिं संद्विप्येयं लघी वृत्तिविधीयते इति संगतिः॥

३. तथाहि तत्र पाल्यकीर्तेविवरगां पोटगलो बृहत्कोशः । भाग ४, पृष्ठ ७२ ।

४. द्वि॰ सं॰ पृष्ठ १६१—१६५ । ५. शब्दानां शासनाख्यस्य शास्त्रस्यान्वर्थनामतः, प्रसिद्धस्य महामोधन्न्तेरिप विशेषतः । स्वायां च विन्नृतिर्विख्याते च यथामित, ग्रन्थस्यास्य च न्यासेति क्रियते नाम नामतः । जैन साहित्य श्रीर इतिहास, द्वि॰ सं॰ पृष्ठ १६० पर उद्घृत । ६. पूर्व पृष्ठ ५३७ ।

७. शाकटायनन्यासे तु गोपदेशो वाऽयम् । पृष्ठ ६६। हमारा संस्क० पृष्ठ ६१ ।

आचार्य प्रभाचन्द्रकृत कृत न्यास ग्रन्थ के संप्रति केवल दो अध्याय उपलब्ध हैं।

#### २--यत्त्वर्मा

यत्तवर्मा ने अमोघा वृत्ति को ही सिन्धिप्त कर शाकटायन की 'चिन्तामणि' नाम्नी लघ्वी वृत्ति रची है। यह वृत्ति काशी से प्रकाशित हो चुकी है। इस वृत्ति का ग्रन्थ परिमाग्ग लगभग ६ सहत्र श्लोक है। यत्तवर्मा ने अपनी वृत्ति के विषय में लिखा है कि इस वृत्ति के अभ्यास से बालक और बालिकाएं भी निश्चय से एक वर्ष में समस्त वाङ्मय को जान सेती हैं। "

#### चिन्तामणि का टीकाकार—ग्रजितसेनाचार्य

आचार्य अजितसेन ने यत्तवर्मविरचित चिन्तामिए वृत्ति पर मिएप्रका-शिका नाम्नी टीका लिखी है।

#### प्रक्रिया-ग्रन्थकार

#### १. श्रभयचन्द्राचार्य

अभयचन्द्राचार्य ने शाकटायन सूत्रों के आधार पर 'प्रिकियासंग्रह' ग्रन्थ रचा है। यह ग्रन्थ शाकटायन व्याकरण में प्रवेशार्थियों के लिये लिखा गया है। अतः इस में सम्पूर्ण सूत्र व्याख्यात नहीं हैं।

## २-भावसेत त्रैविद्यदेव

इन्होंने भी प्रक्रियानुसारी 'शाकटायनटीका' ग्रन्थ लिखा है। इन्हें वादिपर्वतवच्च भी कहते हैं।

#### ३—दयालपाल मुनि ( सं० १०८२ )

मुनि दयालपाल ने बालकों के लिये 'रूपिसिद्धि' नामक लघु प्रक्रिया ग्रन्थ बनाया है। ये पार्श्वनाथचरित के कर्ता वादिराजसूरि के सधर्मा माने जाते हैं। अतः इन का काल सं० १०८२ के लगभग है। यह ग्रन्थ प्रकाशित हो चुका है।

#### १. जैन साहित्य श्रीर इतिहास, द्वि॰ सं॰ पृष्ठ १६०।

२, बालावलाजनोऽप्यस्या वृत्ते रभ्यासवृत्तितः । समस्तं वाक्मयं वेत्ति वर्षेण्यैकेन निभयात् ॥ प्रारम्भिक स्ठोक १२ ।

## य--शिवस्वामी (सं० ६१४-६४०)

शिवस्वामी महाकवि के रूप में संस्कृत साहित्य में प्रसिद्ध हैं। इन का रचा हुआ कफ्फरणाभ्युद्य महाकाव्य एक उच्च कोटि का ग्रन्थ है। वैयाकरण के रूप में शिवस्वामी का उल्लेख क्षीरतरिङ्गरणी, गणरद्भमहोदिष, कातन्त्रगणधातुवृत्ति और माधवीया धातुवृत्ति में मिलता है। वर्धमान, पतश्विल और कात्यायन के साथ शिवस्वामी का प्रथम निर्देश करता है। इसरे स्थान पर 'परः पाणिनिः, अपरः शिवस्वामी' उदाहरण देता है। इससे प्रतीत होता है कि वर्धमान की दृष्टि में शिवस्वामी पाणिनि के सदृश महावैयाकरण था।

#### काल

कल्हण ने राजतरिङ्गणी ४। ३४ में लिखा है कि शिवस्वामी कश्मी-राधिपति अवन्तिवर्मा के राज्यकाल में विद्यमान था। अवन्तिवर्मा का राज्यकाल सं॰ ९१४---५४० तक है। अतः वही काल शिवस्वामी का है।

पं॰ गुरुपद हालदार ने अपने 'व्याकरण दर्शनेर इतिहास' में लिखा है—''शिवस्वामी शिवयोगी बलियाओ प्रसिद्ध । षड्गुरुशिष्य सम्भवतः इहाकेइ छ्यजन गुरुर मध्ये अन्यतम बलिया स्वीकार करिया छेन ।''<sup>E</sup>

"किफ्कियाम्युदय लिखिलेओ शिवस्वामी वौद्ध न हेन, तिनि सनःतन-धर्मावलम्बी छिलेन । स्मार्तदेर मध्येओ तिनि एकथन प्रमाणपुरुष । मदनपारिआते स्मृतिचन्द्रिकाय एवं पराशरमाधवीये ताहार मतवाद उद्दृशृत हईया छे।"

१. चान्तोऽयं (= सक्ष) इति शिवः। १। १२२, पृष्ठ ४१। धूम् इति इहामुंशिक्स्वामी दीर्घमाह। ५। १०, पृष्ठ २२६, २२७।

२. ब्रत्र वृत्तिकारशिवस्वामिम्यां भाष्योक्तमस्वस्य स्वय्वेन करणं प्रसिद्धिवद्यात् पािश्वप्रहर्णाविषय उपसंद्धतन् । धातुवृत्ति पृष्ठ १६६ । शिवस्वामिकश्यपौ तु दीर्घोग्त-माहृद्वः । धातुवृत्ति पृष्ठ ३१६ । शिवस्वामी वकारोपघं पपाठ । घातुवृत्ति पृष्ठ ३५७ ।

३. मुख्यशब्दस्यादिवचनत्वात् शिवस्वामिपतत्कालिकात्यायनप्रभृतयो लभ्यन्ते । पृष्ठ २ । ४. पृष्ठ २६ । ५. मुक्ताक्यः शिवस्वामी कविशानन्दवर्षनः । प्रया रक्ताकरक्षागात् साम्राज्येऽवन्तिवर्मयः ।। ६. पृष्ठ ४५२ ।

हालदार महोदय की भूल—पं० गुरुपद हालदार का उपर्युक्त लेख ठीक नहीं है। शिवस्वामी और शिवयोगी भिन्न भिन्न व्यक्ति हैं। शिवस्वामी का काल दशम शताब्दी का पूर्वार्ध है, यह हम ऊपर लिख चुके हैं। शिवयोगी पङ्गुरुशिष्य का अन्यतम गुरु है। पङ्गुरुशिष्य ने अपनी ऋक्सर्वानुक्रमणी की वृत्ति सं० १२३४ में लिखी थी। शेशिवस्वामी बौद्धमतावलम्बी था, और शिवयोगी वैदिक धर्मावलम्बी था। अतः शिवयोगी और शिवस्वामी को एक समझना महती भूल है। प्रतीत होता है कि पं० गुरुपद हालदार को पङ्गुरुशिष्य के काल का ध्यान न रहा होगा और नामसादृश्य से उन्हें भ्रान्ति हई होगी।

#### शिवस्वामी का व्याकरण

शिवस्वामी प्रोक्त व्याकरण ग्रन्थ इस समय उपलब्ध नहीं है। इस के जो उद्धरण पूर्व उद्भृत किए हैं उन से विदित होता है कि शिवस्वामी ने अपने व्याकरण पर कोई वृत्ति भी लिखी थी और स्वतन्त्र-सम्बन्धी धातु-पाठ का भी प्रवचन किया था।

## ६---महाराज भोजदेव (सं० १०७४--१११०)

महाराज भोजदेव ने 'सरस्वतीकण्ठाभरण' नाम का एक बृहत् शब्दा-नुशासन रचा है। उन्हों ने योगसूत्रवृत्ति के प्रारम्भ में स्वयं लिखा है—

शन्दानामनुशासनं विदधता पातअले कुर्वता, वृत्तिं, राजमृगाङ्गसंज्ञकमिप व्यातन्वता वैद्येते । वाक्चेतोवपुषां मलः फणिभृतां भर्त्रेव येनोद्धृत-स्तस्य श्रीरणरङ्गमञ्जनूपतेर्वाचो जयन्युज्ज्वलाः॥

इस श्लोक के अनुसार सरस्वतीकण्ठाभरण, योगसूत्रवृत्ति और राजमृगाङ्क ग्रन्थों का रचियता एक ही व्यक्ति है, यह स्पष्ट है।

## परिचय और काल

भोजदेव नाम के अनेक राजा हुए हैं, किन्तु सरस्वतीकराठाभरण् आदि ग्रन्थों का रचियता, विद्वानों का आश्रयदाता परमारवशीय धारा-

१. खगोश्यान्मेषुमायेति कल्यहर्गण्ने सति। सर्वानुक्रमणीवृत्तिर्जाता वेदार्थ-दीविका। वेदार्थंनीपिका के श्रन्त में । किल के १५, ६५, १६२ दिन = किल सं॰ ४२८८, वि॰ सं॰ १२३४।

धीश्वर ही प्रसिद्ध है। यह महाराज सिन्धुल का पुत्र और महाराज जयसिंह का पिता था।

महाराज भोज का एक दानपत्र सं∘ १०७८ का उपलब्ध हुआ है, और इन के उत्तराधिकारी जयसिंह का दानपत्र सं० २११२ का मिला है। अतः भोज का राज्यकाल सामान्यतया सं० १०७४— १११० तक माना जाता है।

#### संस्कृत भाषा का पुनरुद्धारक

महाराज भोजदेव स्वयं महाविद्वान्, विद्यारिसक और विद्वानों का आश्रयदाता था। उस ने लुप्तप्रायः संस्कृत भाषा का पुनः एक बार उद्घार किया। वक्तभदेवकृत भोजप्रबन्ध में लिखा है—

#### चारडालोऽपि श्रवेद्विद्वान् यः स तिष्ठतु मे पुरि । विप्रोऽपि यो भवेन्मूर्वः स पुराद् बहिरस्तु मे ॥

महाराज भोज की इतनी महती उदारता के कारण इन के समय में तन्तुवाय (जुलाहे) तथा काष्टभारवाहक (लकड़हारे) भी संस्कृत भाषा के अच्छे मर्भज्ञ बन गये थे। भोजप्रबन्ध में लिखा है—एक बार धारा नगरी में बाहर से कोई विद्वान् आया। उसके निवास के लिये नगरी में कोई गृह रिक्त नहीं मिला। अतः राज्यकर्मचारियों ने एक तन्तुवाय को जाकर कहा कि तू अपना घर खाली कर दे, इस में एक विद्वान् को ठहरावेंगे। तन्तुवाय ने राजा के पास जाकर जिन चमरकारी शब्दों में अपना दुःख निवेदन किया, वे देखने योग्य हैं। तन्तुवाय ने कहा—

काव्यं करोमि नहि चारतरं करोमि, यत्नात् करोमि यदि चारतरं करोमि। भूपातमौत्निमणिमिणेडतपादपीठ! हे साहसाङ्क! कवयामि वयामि यामि॥

एक अन्य अवसर पर भोजराज ने एक वृद्ध लकड़हारे को कहा—
भूरिभारभराकान्त ! बाधित स्कन्ध पष ते ।

इस के उत्तर में उस वृद्ध लकड़हारे ने निम्न चमस्कारी उत्तरार्ध पढ़ा— न तथा बाधते राजन् ! यथा बाधति बाधते ।

अर्थात्—हे राजन् ! लकड़ियों का भार मुक्ते इतना कष्ट नहीं पहुँचा रहा है, जितना आप का 'बाधित' अपशब्द कष्ट दे रहा है।

वस्तृतः महाराज विक्रमादित्य के अनन्तर भोजराज ने ही ऐसा प्रयत्न किया, जिस से संस्कृत भाषा पूनः उस समय की जनसाधारण की भाषा बन गई। ऐसे स्तूत्य प्रयत्नों के कारण ही संस्कृत भाषा अभी तक जीवित है। जो संस्कृत भाषा मुसलमानों के सुदीर्घ राज्यकाल में नष्ट न हो सकी वह ब्रिटिश राज्य के अल्प काल में मृतप्राय हो गई । इस का मुख्य कारण यह है कि मुसलमानों के राज्यकाल में आर्य राजनैतिक रूप में पराधीन हुए थे, वे मानसिक दास नहीं बने थे, उन्होंने अपनी संस्कृति को नहीं छोडा था, परन्तू ब्रिटिश शासन ने आर्यों में मानसिक दासता का ऐसा बीज बो दिया कि उन्हें योरोपियन विचार, योरोपियन भाषा तथा योरोपियन सभ्यता ही सर्वोच प्रतीत होती है तथा भारतीय भाषा और संस्कृति तुच्छ प्रतीत होती है। भारत के स्वतन्त्र हो जाने पर भी वह मानसिक दासता से मूक्त नहीं हुआ, नेता माने जाने वाले लोग अभी भी अंग्रेजी भाषा, श्रंग्रेजी सभ्यता से उसी प्रकार चिपटे हुए हैं, जैसा परा-धीनता के काल में थे। इसी कारण सब भाषाओं की आदि जननी. समस्त संसार को ज्ञान तथा सभ्यता का पाठ पढानेहारी संस्कृत भाषा आज अन्तिम श्वास ले रही है। वस्तृतः भारतीय संस्कृति की रच्चा तभी हो सकेगी, जब हम अपनी प्राचीन संस्कृत भाषा का पूनरुद्धार करेंगे, क्योंकि भाषा और संस्कृति का परस्पर चोली-दामन का सम्बन्ध है । आर्यों की प्राचीन संस्कृति, ज्ञान और इतिहास के समस्त ग्रन्थ संस्कृत भाषा में ही हैं। अतः जब तक उन ग्रन्थों का अनुशीलन न होगा, भारतीय सभ्यता कभी जीवित नहीं रह सकती। इसलिये भारतीय सभ्यता की रचा का एकमात्र उपाय संस्कृत भाषा का प्नरुद्धार है।

#### सरस्वतीकएठाभरण

महाराज भोजदेव ने सरस्वतीकग्ठाभरण नाम के दो ग्रन्थ रचे थे— एक व्याकरण का, दूसरा अलंकार का। सरस्वतीकग्ठाभरण नामक

१. खतन्त्रता प्राप्ति के श्रमन्तर संस्कृत भाषा के श्रध्ययन श्रध्यापन श्रीर प्रचार का जिस तेजी से हास हुन्ना है, उसे देखते हुए सम्प्रति इस सर्वभाषा जननी की रच्चा का प्रश्न श्रस्थन्त गम्भीर होगया है।

शब्दानुशासन में ⊏ आठ बड़े बड़े अध्याय हैं। प्रत्येक अध्याय ४ पादों में विभक्त है। इस की समस्त सुत्र संख्या ६४११ है।

हम इस प्रन्थ के प्रथमाध्याय में लिख चुके हैं कि प्राचीन काल से प्रत्येक शास्त्र के ग्रन्थ उत्तरोत्तर कमशः संचिप्त किये गये। इसी कारण शब्दानुशासन के अनेक महत्त्वपूर्ण भाग परिभाषापाठ, गणपाठ और उत्पादि सूत्र आदि शब्दानुशासन से पृथक् हो गये। इस का फल यह हुआ कि शब्दानुशासनमात्र का अध्ययन मुख्य हो गया और परिभाषापाठ, गणपाठ तथा उणादि सूत्र आदि महत्त्वपूर्ण भागों का अध्ययन गौण हो गया। अध्येता इन परिशिष्टका ग्रन्थों के अध्ययन में प्रमाद करने लगे। इस न्यूनता को दूर करने के लिये भोजराज ने अपना महत्त्वपूर्ण सरस्वतीकण्ठाभरण नामक शब्दानुशासन रचा। उसने शब्दानुशासन में परिभाषा, लिङ्गानुशासन, उणादि और गणपाठ का तत्तत् प्रकरणों में पुनः सिन्नवेश कर दिया। इससे इस शब्दानुशासन के अध्ययन करने वाले को धातुपाठ के अतिरिक्त किसी अन्य ग्रन्थ की आवश्यकता नहीं रहती। गणपाठ आदि का सूत्रों में सिन्नवेश हो जाने से उनका अध्ययन आवश्यक हो गया। इस प्रकार व्याकरण के बाङ्मय में सरस्वतीकण्ठाभरण अपना एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है।

सरस्वतीकण्ठाभरण के प्रारम्भिक सात अध्यायों में लौकिक शब्दों का सन्निवेश है और आठवें अध्याय में स्वरप्रकरण तथा वैदिक शब्दों का अन्वाख्यान है।

#### सस्वतीकराठाभरण का आधार

सरस्वतीकण्ठाभरण का मुख्य आधार पाणिनीय और चान्द्र व्याकरण् है। सूत्ररचना और प्रकरणिवच्छेद आदि में ग्रन्थकार ने पाणिनीय अष्टा-ध्यायी की अपेचा चान्द्र व्याकरण् का आश्रय अधिक लिया है। यह इन तीनों ग्रन्थों की पारस्परिक तुलना से स्पष्ट है। पाणिनीय शब्दानुशासन के अध्ययन करने वालों को चान्द्र व्याकरण् और सरस्वतीकण्ठाभरण का तुलनात्मक अध्ययन अवश्य करना चाहिये।

१. दण्डनाथश्चित सहित सरस्वतीकयठाभरण के सम्पादक पं॰ साम्य शास्त्री ने लिखा है कि इस में सात ही ऋष्याय हैं। देखो ट्रिनेयड्ड्न प्रकाशित स॰ कं॰, भाग १, भूमिका पृष्ठ १। यह संपादक की महती ऋनवधानता है कि उसने समग्र प्रन्य का विना श्रवलोकन किये सम्पादन कार्य ऋारम्भ कर दिया।

#### सरस्वतीकएटाभरण के व्याख्याता १—भोजराज

भोजराज ने स्वयं अपने शब्दानुशासन की व्याख्या लिखी थी। इस में निम्न प्रमार्ग हैं—

१. गणरत्नमहोदधिकार वर्धमान लिखता है-

भोजस्तु सुखादयो दश क्यज्विधौ निरूपिता इत्युक्तवान्।'

वर्धमान के इस उद्धरण से स्पष्ट है कि भोजराज ने स्वयं अपने ग्रन्थ की वृत्ति लिखी थी। वर्धमान ने यह उद्धरण 'जातिकालसुखादिभ्यश्च'' सूत्र की वृत्ति से लिया है।

२. चीरस्वामी अमरकोष १।२।२४ की टीका में लिखता है— इल्बलास्तारकाः । इल्बलोऽसुर इति उलादौ श्रीभोजदेवो ब्या-करोत्।

क्षीरस्वामी ने यह उद्धरण सरस्वतीकग्ठाभरणान्तर्गत 'तुल्बलेल्बल-पल्वलादय:' उग्णादिसूत्र की वृत्ति से लिया है। यद्यपि यह पाठ दग्रडनाथ की वृत्ति में भी उपलब्ध होंता है, तथापि चीरस्वामी ने यह पाठ भोज के ग्रन्थ से ही लिया है, यह उसके 'श्रीभोजश्वो व्याकरोत्" पदों में स्पष्ट है।

वर्धमान और क्षीरस्वामी ने भोज के नाम से अनेक ऐसे उद्धरण दिये हैं जो सरस्वतीकण्ठाभरण की व्याख्या से ही उद्मृष्टत किये जा सकते हैं। अतः प्रतीत होता है, भोजराज ने स्वयं अपने शब्दानुशासन पर कोई वृत्ति लिखी थी।

इस की पुष्टि दण्डनाथिवरिचत हृदयहारिग्गी टीका के प्रत्येक पाद की अन्तिम पूष्पिका से भी होती है। उस का पाठ इस प्रकार है—

इति श्रीदग्डनाधनारायग्रभट्टसमुद्धृतायां सरस्वतीकग्ठाभरग्स्य लघुक्तौ हृदयहारिग्यां .....।

इस पाठ में ''समुद्घृतायां और ''लघुवृत्तों'' पद विशेष महत्त्व के हैं। इन से मूचित होता है कि नारायणभट्ट ने किसी विस्तृतव्याख्या का

१. गण्रसमहोद्धि पृष्ठ ७। २. सरस्वतीकण्ठाभरण ३।३।१०१॥

३. सरस्वतीकण्ठाभरण २।३।१२२॥

संक्षेपमात्र किया है अन्यथा वह 'समुद्दभृतायां' न लिखकर "विरचितायां" आदि पद रखता । प्रतीत होता है उसने भोजदेव की स्वोपज्ञ बृह्दवृत्ति का उसी के शब्दों में संक्षेप किया है। अत एव चीर वर्षमान आदि ग्रन्थकारों द्वारा भोज के नाम से उद्दशृत वृत्ति के पाठ प्रायः नारायणभट्ट की वृत्ति में मिल जाते हैं।

भोज के ऋन्य यन्थ—महाराज भोजदेव ने व्याकरण के अतिरिक्त योग-शास्त्र,वैद्यक, ज्योतिष,साहित्य और कोष आदि विषय के अनेक ग्रन्थ रचे हैं।

## २. दग्डनाथ नारायग् (१२ वीं शताब्दी)

दण्डनाथ नारायग्रभट्ट नाम के विद्वान् ने सरस्वतीकग्राभरण पर 'हृदयहारिणी' नाम्नी व्याख्या लिखी है। दण्डनाथ ने अपने ग्रन्थ में अपना कुछ भी परिचय नहीं दिया। अतः इस के देश काल आदि का वृत्त अज्ञात है।

दण्डनाथ का नाम निर्देशपूर्वक सब से प्राचीन उल्लेख देवराज की निघण्टु व्याख्या में उपलब्ध होता है। यह उसकी उत्तर सीमा है। देवराज सायग्र से पूर्ववर्ती है। सायग्र ने देवराज की निघण्टुटीका को उद्दशृत किया है। देवराज का काल विक्रम की १४ वीं शताब्दी का उत्तरार्ध माना जाता है। इसलिये दग्डनाथ उस से प्राचीन है, इतना ही निश्चित कहा जा सकता है।

हृदयहारिगो व्याख्या सिहत सरस्वतीकग्राभरण के सम्पादक साम्ब-शास्त्री ने 'दगडनाथ' शब्द से कल्पना की है कि नारायणभट्ट भोजराज का सेनापति वा न्यायाधीश था। भ

१. त्रिवेन्द्रम प्रकाशित सरस्वतीकग्रठाभरण के सम्पादक ने इस स्प्रिमिप्राय को न सम्भक्तर 'समुद्धृतायां' का संबन्ध काशिका वृत्ति के साथ जोड़ा है। द्र॰ चतुर्थं भाग की भूमिका पृष्ठ १२।

२. निषयदु टीका पृष्ठ २१८, २६०, २६७ समश्रमी संस्क०। त्रिवेन्द्रम संस्करण चतुर्थ भाग के भूमिका लेखक के एस. महादेव शास्त्री ने दण्डनाथ के काल निर्णेय पर लिखते हुए सायण का ही निर्देश किया है, देवराज का उल्लेख नहीं किया। द्र० भूमिका, भाग ४, पृष्ठ १७।

३. वैदिक वाङ्मय का इतिहास भाग १, खरड २, पृष्ठ २११।

४. भाग १, भूमिका पृष्ठ २, ३।

हृदयहारिए। टीका के चतुर्ष भाग के भूमिका लेखक के. एस. महादेव शास्त्री का मत है कि दराइनाथ मुग्धबोधकार वोपदेव से उत्तरवर्ती है। इस बात को सिद्ध करने के लिए उन्होंने कई पाठों की तुलना की है। उन के मत में दण्डनाथ का काल १३४०-१४४० ई० सन् के मध्य है।

हमें महादेवशास्त्री के निर्णाय में सन्देह है, क्योंकि मुख्बोध के साथ तुलना करते हुए जिन मतों का निर्देश किया है, वे मत मुख्बोध से प्राचीन ग्रन्थों में भी मिलते हैं। यथा निष्ठा में स्फायो को विकत्य से स्फी भाव का विधान क्षीरस्वामी कृत क्षीरतरिङ्गिणी में भी उपलब्ध होता है—

निष्ठायां स्फायः स्की (६।१।१२) स्फीतः। ईदिस्वं स्फाये-रादेशानित्यत्वे लिङ्गम्—स्फातः। १।३२६॥

#### ३. कृष्णालीलाशुक मुनि (सं० १२२४-१३४० के मध्य)

कृष्णुलीलागुक मुनि ने सरस्वतीकण्ठाभरण पर 'पुरुषकार' नाझी व्याख्या लिखी है। इस का एक हस्तलेख ट्रिनेण्ड्रम के हस्तलेख संग्रह में है। देखो सूचीपत्र भाग ६, ग्रन्थाङ्क ३४। पं० कृष्णामचार्य ने भी अपने 'हिस्ट्री आफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर' ग्रन्थ में इस का उल्लेख किया है। इस टीका में ग्रन्थकार ने पाणिनीय जाम्बवतीकाव्य के अनेक श्लोक उद्दाष्ट्रत किये हैं।

कृष्णलीलाशुक वैष्ण्य सम्प्रदाय का प्रसिद्ध आचार्य है। इस का बनाया हुआ कृष्णुकर्णामृत वा कृष्णलीलामृत नाम का स्तोत्र वैष्णवों में अत्यन्त प्रसिद्ध है। इस ने धातुपाठविषयक 'दैवम्' ग्रन्थ पर 'युरुषकार' नाम्नी व्याख्या लिखी है। इस से ग्रन्थकार का व्याकरण विषयक प्रौढ़ पारिष्डत्य स्पष्ट विदित होता है।

कई विद्वान् कृष्णलीलाशुक को बंगदेशीय मानते हैं, परन्तु यह चिक्त्य है। पुरुषकार के अन्त में विद्यमान श्लोक से विदित होता है कि वह दािचित्यात्य है . काश्वीपुर का निवासी है। इसका निश्चित काल अज्ञात है। कृष्णलीलाशुक विरचित 'पुरुषकार' व्याख्या की कई पंक्तियां देवराज विरचित निवण्दुटीका में उद्दश्नत हैं। देवराज का समय

१. पृष्ठ ३३६ । २. चुण् प्रेरणे, चिप चान्यामिति कथादिषु [म्र]पिटेतेऽपि बहुतमेतिबदर्शनिमस्यरेयोदाहरणस्त्रेन धातुवत्तौ पढ्यते । खपेः खप्यन्ति चान्यां प्रेरणे

सं० १३५०-१४०० के मध्य माना जाता है । अतः कृष्णलीलाशुक सं० १३५० से पूर्ववर्ती है, यह इस की उत्तर सीमा है। पुरुवकार में आचार्य हेमचन्द्र का मत तीन बार उद्भृत्त है। हेमचन्द्र का ग्रन्थ तेखन काल सं० ११६६-१२२० के लगभग है, यह कृष्णलीलाशुक की पूर्व सीमा है। पं० सीताराम जयराम जोशी ने 'संस्कृत साहित्य का सक्षिप्त इतिहास' में कृष्णुलीलाशुक का काल सन् ११०० (वि० सं० ११५७) के लगभग माना है, वह चिन्त्य है।

पुरुषकार में कविकामधेनु नाम का ग्रन्थ कई बार उद्दर्भत है। यह अमरकोष की टोका है। इस ग्रन्थ में पाणिनोय सूत्र उद्दर्भत हैं। र

कृष्यालीलाशुक के देश काल आदि के विषय में हमने स्वसम्गदित दैव-पुष्पकारवार्तिक के उपोद्रघात में विस्तार से लिखा है। अतः इस विषय में वहीं (पृष्ठ ५-८) देखें। कृष्यालीलाशुक मुनि के अन्य प्रन्थों का भी विवरण वहीं दिया है। णिष्टपेषण्भय से यहां पुन नहीं लिखते।

#### ४. रामसिंहदेव

रामिंसहदेव ने सरस्वतीकण्ठाभरण पर 'रत्नदर्पण' नाम्नी व्याख्या लिखी है। ग्रन्थकार का देश काल अज्ञात है।

## प्रक्रियाग्रन्थकार ( सं० १४०० से पूर्ववर्ती )

प्रक्रियाकीमुदी की प्रसादटीका में लिखा है—

तथा च सरस्वतीकग्ठाभरगप्रिकयायां पदिसन्धुसेतावित्युक्तम्।

इससे प्रतीत होता है कि सरस्वतीकण्ठाभरण पर 'पदिसन्धुसेतु' नाम का कोई प्रक्रिया ग्रन्थ रचा गया था। ग्रन्थकार का नाम तथा देशकाल

चपयेत् इति दैवन् । निघगदु टीका ९८ ४३ । देखो दैवन् पुरुषकार ९८ ६५ ।

१. पृष्ठ २२, २४, ३७; हमारा संस्कृ पृष्ठ १६, २१, २३ ।

२. पृष्ठ २५६। ३. यया—प्रतृतं कुसुमं सुमन् (श्रमर २।४।१७) इत्यत्र कविकामधेतुः पूर्क् प्राणिप्रस्ते । .....पृष्ठ ३३, हमारा संस्क∘ पृष्ठ २६।

४. 'स्यादाच्छुरितकं हातः ......... इस्यमरसिंहभ (१।६।३५) तच्चैतत् हुर छेदने कः। यावादिभ्यः कन् (श्रष्टा०५।४।२६) इति कामधेनी व्याख्यातन्। पृष्ठ १०३, हमारा संस्क० पृष्ठ ६४। ५. भाग २, पृष्ठ ३१२। अज्ञात है। विट्ठल द्वारा उद्गृशृत होने से यह ग्रन्थकार सं० १५०० से पूर्व-वर्ती है, यह स्पष्ट है।

## १०—बुद्धिसागरसूरि (सं० १०००)

आचार्य बुद्धिसागर सूरि ने 'बुद्धिसागर' अनर नाम 'पञ्चग्रन्थी' व्याकरण रचा था। आचार्य हेमचन्द्र ने स्वीय लिङ्गानुगासन विवरण' और और हैम अभिधान चिन्तामणि की व्याख्या में इस का निर्देश किया है।

#### परिचय

बुद्धिसागर ै श्वेताम्बर सम्प्रदाय का आचार्यथा। इन के सहोदर का नाम जिनेश्वर सूरिथा। यह चन्द्र कुल के वर्धमान सूरिका जिष्यथा।

#### काल

बुद्धिसागर व्याकरण के अन्त में एक श्लोक है— श्रीविकमादित्यनरेन्द्रकालात् साशीतिके याति समासदृद्धे । सश्रीकजावालिपुरे तदाद्यं दृष्यं मया सप्तसदृद्धकल्पम् ॥

तदनुसार बुद्धिसागर ने वि० सं० १०८० में उक्त व्याकरण की रचना की थी। अतः बुद्धिसागर का काल विक्रम की ११ वीं शताब्दी का उत्त-रार्घ है, यह स्पष्ट है।

#### व्याकरसा का परिमाश

ऊपर जो श्लोक उद्दश्त किया है उस में बुद्धिसागर ब्याकरण का परिमाण सात सहस्र श्लोक लिखा है। प्रतीत होता है, यह परिमाण उक्त व्याकरण के खिलपाठ और उसकी वृत्ति के सहित है। प्रभावकचरित में इस व्याकरण का परिमाण आठ सहन्न श्लोक लिखा है। यथा—

१. उदरम् जाठरव्याधियुद्धानि । जठरे त्रिलिङ्गामिति बुद्धिसागरः । प्रष्ठ १०० । इसी प्रकार पृष्ठ ४, १०३, १३३ पर भी निर्देश मिलता है ।

२. [ उदरम् ] त्रिलिङ्गोऽयमिति बुद्धिसगरः। पूष्ठ २४५ ।

३. बुद्धिसागर सूरि का उल्लेख पुरातनप्रश्न्यवेग्रह पृष्ठ ६५ के ग्रम्य वे सूरि के प्रवन्य में मिलता है। ४. ४० चन्द्रसागर सूरि सम्यादित शिव्हहेमशान्दानु-शासन बृहद्कृति प्रस्तावना एक 'से'।

श्रीबुद्धिसागरसूरिश्चके व्याकरणं नवम् । सहस्राष्टकमानं तद् श्रीबुद्धिसागराभिधम् ॥

मद्रास विश्वविद्यालय द्वारा प्रकाशित हर्षवर्धनकृत लिङ्गानुशासन की भूमिका पृष्ठ ३४ पर सम्पादक ने बुद्धिसागरकृत लिङ्गानुशासन का निर्देश किया है। इस के उद्धरण हेमचन्द्र ने स्वीय लिङ्गानुशासन के विवरण और अभिधान चिन्तामणि की व्याख्या में दिए है।

## ११-भद्रेश्वर सूरि ( सं० १२०० से पूर्व )

भद्रेश्वर सूरि ने दीपक व्याकरण की रचना की थी। यह ग्रन्थ इस समय अनुपलब्ध है। गण्ररत्नमहोदधिकार वर्धमान ने लिखा है—

मेधाविनः प्रवरदीएककर्त्त् युक्ताः।

इस की व्याख्या में लिखता है—"दीपककर्त्ता भद्रेश्वरसूरिः। प्रवरश्चासी दीपककर्त्ता च प्रवरदीपककर्त्ता। प्राधान्यं चास्याधुनिक-वैयाकरणापेत्रायः।"

आगे पृष्ठ ९८ पर दीपक व्याकरण का निम्न अवतरण दिया है— "भद्रेश्वराचार्यस्तु—

किञ्च स्वा दुर्भगा कान्ता रक्तान्ता निश्चिता समा। सचिवा चपला भक्तिर्बाल्येति स्वादयो दश ॥ इति स्वादौ वेत्यनेन विकल्पेन पुंचदुभावं मन्यते।"

इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि भद्रेश्वर सूरि ने कोई शब्दानुशासन रचा था और उसका नाम "दीपक" था। सायग्यविरचित माघवीया धानुकृत्ति में श्रीभद्र के नाम से व्याकरण्यविषयक अनेक मत उद्दश्त हैं। सम्भव हैं, वे मत भद्रेश्वर सूरि के दीपक व्याकरण के हों। धानुकृत्ति पृष्ठ २७८, २७६ से व्यक्त होता है कि श्रीभद्र ने अपने धानुपाठ पर भी कोई कृति रची थी। इस का वर्णन इस ग्रन्थ के द्वितीय भाग में (पृष्ठ १११ पर) देखिए।

#### काल

वर्षमान ने गणरत्नमहोदधि की रचना वि० सं० ११९७ में की थी।

१. पूर्व पृष्ठ ५६१, टि॰ १, २। २. गग्रारकमहोदिषि पृष्ठ १।

गण्डकमहोदिष १८ २ । ४. सत्तनवयाधिकेष्वेकादशस्य शतेष्वतीतेषु
 वर्षाणां विक्रमतो गण्डकमहोदिधिविद्वितः ॥ १८ २५१ ।

उस में भद्रेश्वर सूरि और उसके दीपक व्याकरण का उल्लेख होने से इतना स्पष्ट है कि भद्रेश्वर सूरि सं० ११९७ से पूर्ववर्ती है, परन्तु उस से कितना पूर्ववर्ती है, यह कहना कठिन है।

पं॰ गुरुपद हालदार ने भद्रेश्वर सूरि और उपाङ्गी भद्रबाहु सूरि की एकता का अनुमान किया है। जैन विद्वान् भद्रबाहु सूरि को चन्द्रगुप्त मौर्य का समकालिक मानते हैं। अत: जब तक दोनों की एकता का बोधक सुदृह प्रमाण न मिले, तब तक इनकी एकता का अनुमान व्यर्थ है।

## १२-वर्धमान (११४०-१२२४)

गणरत्नमहोदिघ संज्ञक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ के द्वारा वर्धमान वैयाकरण निकाय में सुप्रसिद्ध है, परन्तु वर्धमान ने किसी स्वीय शब्दातु-शासन का प्रवचन किया था, यह अज्ञात है।

सैचिप्तसार की गोयीचन्द्र कृत टीका का में एक पाठ है-

चन्द्रोऽनित्यां वृद्धिमाह । भागवृत्तिकारस्तु नित्यं वृद्धन्यभाषम् । 'वौ श्रमेवी' इति वर्धमानः ।\*

इस उद्धरण से स्पष्ट है कि वर्धमान ने कोई शब्दानुशासन रचा था और उसी के अनुरूप उस ने गणपाठ को श्लोकबद्ध करके उसकी व्याख्या जिल्ली थी।

#### काल

वर्धमान ने गणरत्रमहोदिधि के अन्त में उस का रचना काल वि० सं० ११९९ लिखा है। वर्धमान ने स्वविरचित 'सिद्धराज' वर्णन काव्य का उद्धरण गणरत्रमहोदिधि (पृष्ठ ९७) में दिया है। आरम्भ में तृतीय श्लोंक की व्याख्या के पाठान्तर स्विशिष्यै: कुमारपालहिपालमुनिचन्द्रमभृतिभिः" में कुमारपाल का स्वशिष्य के रूप में वर्णन किया है। अतः वर्धमान का काल वि० सं० ११४०—१२२४ तक मानना युक्त है।

वर्धमान विरचित गण्रस्त्रमहोदधि का वर्णन गण्पाठ के प्रवक्ता और व्याख्याता के प्रकरण में करेंगे।

१. व्याकरणा दशेनेर इतिहास पृष्ठ ४५२। २. जैन साहित्य का संज्ञिस इतिहास पृष्ठ ३४, ३५, । ३. संघि प्रकरण सूत्र ६। ४. पृष्ठ २।

## १३—हेमचन्द्र सूरि (सं० ११४४—१२२६)

प्रसिद्ध जैन आचार्य हेमचन्द्र ने 'सिद्धहैमशब्दानुशासन' नाम का एक सांगोपाङ्ग बृहद्द ब्याकरण लिखा है।

#### परिचय

वंश —हेमचन्द्र के पिता का नाम 'चाचिग' (अथवा 'चाच') और माता का नाम 'पाहिग्गी' (पाहिनी) था। पिता वैदिक मत का अनुयायी था, परन्तु माता का झुकाव जैन मत की ओर था। हेमचन्द्र का जन्म मोढवंशीय वैश्यकुल में हुआ था।

जन्म-काल हिमचन्द्र का जन्म कार्तिक पूर्णिमा सं० ११४५ में हुआथा।

जन्म-नाम—हेमचन्द्र का जन्म नाम 'चांगदेव' (पाठा० 'चंगदेव') था। जन्म-स्थान—ऐतिहासिक विद्वानों के मतानुसार हेमचन्द्र का जन्म 'धुन्धुक' ( 'धन्धुका' ) ( जिला अहमदाबाद ) में हुआ था।

गुरु—हेमचन्द्र के गुरु का नाम 'चन्द्रदेव सूरि' था । इन्हें देवचन्द्र सूरि भी कहते थे । ये श्वेताम्बर सम्प्रदायान्तर्गत वज्जशाखा के आचार्य थे।

दीचा—एक बार माता के साथ जैन मन्दिर जाते हुए चांगदेव (हेमचन्द्र) की चन्द्रदेव सूरि से भेंट हुई। चन्द्रदेव ने चांगदेव को विलक्षरण प्रतिभाशाली होनहार बालक जान कर शिष्य बनाने के लिये उन्हें उन की माता से मांग लिया। माता ने भी अपने पुत्र को श्रद्धापूर्वक चन्द्रदेव मुनि को समर्पित कर दिया। इस समय चांगदेव के पिता परदेश गये हुए थे। साधु होने पर चांगदेव का नाम सोमचन्द्र रक्खा गया। प्रभावक चिरत नार के मतानुसार वि० सं० ११५० माघसुदी १४ शनिवार के माह्ममुहूर्त में पांच वर्ष की वय में पार्श्वनाथ चैत्य में भागवती प्रवज्या दी गई। मेस्तु ग सूरि के मतानुसार वि० सं० ११५० माघसुदी ४ शनिवार को ९ वर्ष की आ यु में प्रवज्या दी गई। सै० ११६२ में मारवाड़ प्रदेशान्तर्गत 'नागौर' नगर में १७ वर्ष की वय में इन्हें सूरि पद मिला और इनका नाम हेमचन्द्र हुआ। कई विद्वाग सूरि पद की प्राप्ति सं० ११६६ वैशाखपुदी ३ (अचय तृतीया), मध्याह्न समय २१ वर्ष की वय में मानते हैं। व

१. जैन सस्य प्रकाश वर्ष ७ दीपोस्सवी स्रंक (१६४१) पृष्ठ ६३, टि॰ २ [१]।

२. वही, पृष्ठ ६३, टि०२ [२]। ३. वही पृष्ठ ६३, ६४।

पाणिकत्य — हेमचन्द्र जैन मत के श्वेताम्बर सम्प्रदाय का एक प्रामा-िएक आचार्य है। इसे जैन ग्रन्थों में 'किलकालसर्वज्ञ' कहा है। जैन लेखकों में हेमचन्द्र का स्थान सर्वप्रधान है। इसने व्याकरण, न्याय छन्द, काव्य और धर्म आदि प्रायः समस्त विषयों पर ग्रन्थ रचना की है। इस के अनेक ग्रन्थ इस समय अप्राप्य हैं।

सहायक—गुजरात के महाराज सिद्धराज और कुमारपाल आचार्य हेमचन्द्र के महान् भक्त थे। उन के साहाय्य से हेमचन्द्र ने अनेक ग्रन्थों की रचना की और जैन मत का प्रचार किया।

निर्वाण —आचार्य हेमचन्द्र का निर्वाण सं १२२९ में ६४ वर्ष की वय में हुआ। आचार्य हेमचन्द्र का उपर्युक्त परिचय हम ने प्रबन्धिचन्ता-मिण ग्रन्थ (पृष्ठ ६३—९५) और मुनिराज सुशीलविजयजी के 'किल काल सर्वज्ञ हेमचन्द्रा वार्य' लेख' के अनुसार दिया है।

शब्दानुशासन की रचना—हेमचन्द्र ने गुजरात के सम्राट् सिद्धराज के आदेश से शब्दानुशासन की रचना की । सिद्धराज का जयसिंह भी नामान्तर था। सिद्धराज का काल सं० ११५०—११९९ तक माना जाता है।

## हैम शब्दानुशासन

हेमचन्द्रविरचित सिद्ध हैमशब्दानु गासन संस्कृत और प्राकृत दोनों भाषाओं का व्याकरण है। प्रारम्भिक ७ अध्यायों के २८ पादों में संस्कृत भाषा का व्याकरण है। इसमें ३५६६ सूत्र हैं। आठवें अध्याय में प्राकृत, शौरसेनी, मागधी, पैशाची, चूलिका पैशाची और अपभ्रंश आदि का अनुशासन है। आठवें अध्याय में समस्त १११९ सूत्र हैं। जैन आगम की प्राकृतभाषा का अनुशासन पाणिनि के ढंग पर "आर्षम्" कह कर समाप्त कर दिया है। इस प्रकार अनेकविध प्राकृत भाषाओं का व्याकरण सर्व प्रथम हेमचन्द्र ने ही लिखा है। जैनप्रसिद्धि के अनुशार हैमशब्दानुशासन की रचना में केवल एक वर्ष का समय लगा था। में हैमबृहद्ववृत्ति के व्याख्याकार

१. वही, सत्यप्रकाश पृष्ठ ६१—१०६। २. प्रबन्ध चिन्तामणि, पृष्ठ ६०।

३. सं०११५० पूर्व श्रोसिद्धराजजयसिंहरेवेन वर्ष ४६ राज्यं कृतम् । प्रबन्धचिन्तामणि, पृष्ठ ७६। इस का पाठान्तर मी देखें।

४. श्रीहेमचन्द्राचार्वेः श्रीसिद्धहेमामिधानममिनवं व्याकरणं सपादलच्चप्रमाणं संवरसरेख् रचयांचक्रे । प्रश्न्यचिन्तामिख १८ ६० ।

श्री पं॰ चन्द्रसागर सूरि के मतानुसार हेमचन्द्रचार्य ने हैमव्याकरण की रचना संवत् ११९३, ११९४ में की थी। हमारा विचार है कि आचार्य हैमचन्द्र ने व्याकरण की रचना सं० ११९६—११९९ के मध्य की है, क्योंकि वर्धमान ने ११९७ में गणरत्रमहोदिध लिखी है। यदि सं० ११९७ से पूर्व हेमचन्द्र ने व्याकरण लिखा होता तो वर्धमान उसका निर्देश अवश्य करता।

हैमव्याकरण का क्रम प्राचीन शब्दानुशासनों के सदृश नहीं है। इस की रचना कातन्त्र के समान प्रकरणानुसारी है। इस में यथाक्रम संज्ञा, स्वरसन्त्रि, व्यञ्जनसन्धि, नाम, कारक, षत्व, णत्व, स्त्रीप्रत्यय, समास, आस्यात, कृदन्त और तद्धित प्रकरण हैं।

#### व्याकरण के अन्य ग्रन्थ

- १—हैमशब्दानुशासन की स्वोपज्ञा लघ्वी वृत्ति (६००० श्लोक परिमाण)।
- २-मध्य वृत्ति (१२००० श्लोक परिमाण)।
- ३—बृहती वृत्ति (१८००० श्लोक परिमाण्)।
- ४—हैमशब्दानुशासन पर बृहन्त्यास । इन चारों का वर्णन अनुपद किया जायगा ।
- ५—धातुपाठ और उसकी धातुपाराय**ग नाम्नी व्यास्या।**
- ६---गगापाठ और उस की वृत्ति।
- ७—उगादि सूत्र और उसकी स्वोपज्ञा वृत्ति ।
- --- लिङ्गानुशासन और उसकी वृत्ति ।

इन ग्रन्थों का वर्णन यथास्थान तत्तत् प्रकरेगों में किया जायगा।

## हैमव्याकरण के व्याख्याता

#### हेमचन्द्र

आचार्य हेमचन्द्र ने अपने समस्त मूल ग्रन्थों की स्वयं टीकाएं रची हैं। उसने अपने व्याकरण की तीन व्याख्याएं लिखी हैं। शास्त्र में प्रवेश करने वाले बालकों के लिये लध्वी वृत्ति, मध्यम बुद्धिवालों के लिए मध्य

१. श्री पं॰ चन्द्रसागर सूरि प्रकाशित हैमबृहद्वृत्ति भाग १ की भूमिका पृष्ठ "कौ"। २. मुनिराज सुशीलविजयजी का लेख 'जैन सस्य प्रकाश' वर्ष ७ दीपोस्सवी श्रांक, पृष्ठ ८४।

वृत्ति और कुशाप्रमित प्रौढ़ व्यक्तियों के लिये बृहती वृत्ति की रचना की है। लघ्वी वृत्ति का परिमाण लगभग ६ सहन्न श्लोक है, मध्य का १२००० सहन्न श्लोक । और बृहती का १८ सहन्न श्लोक । आचार्य हेमचन्द्र ने अपने व्याकरण पर ९० सहन्न श्लोक परिमाण का शब्दमहार्ण्य न्यास अपर नाम 'बृहत्त्रचास" नाम का विवरण लिखा था। यह चिर काल से अप्राप्य था। श्लीविजयलावण्यसूरिजी के महान् प्रयन्न से यह आरम्भ से तृतीया ध्याय के प्रथम पाद तक ३ भागों में प्रकाशित हो चुका है।

हैमशब्दानुशासन में स्मृत ग्रन्थकार—इस व्याकरण तथा उसकी वृत्तियों में निम्नलिखित प्राचीन आचार्यों का उल्लेख मिलता है—

आपिशलि, यास्क, शाकटायन, गार्ग्य, वेदिमित्र, शाकल्य, इन्द्र, चन्द्र, शेषभट्टारक, पतःकालि, वार्त्तिककार, पािस्ति, देवनन्दी, जयादित्य, वामन, विश्वान्तविद्याधरकार, विश्वान्तयासकार ( मह्नवादी सूरि ), जैन शाकटायन, दुर्गिसह, श्रुतपाल, भर्तृ हरि, चीरस्वामी, भोज, नारायणकएठी, सारसंग्रहकार, द्रमिल, शिचाकार, उत्पल, उपाध्याय ( कैयट), चीरस्वामी, जयन्तीकार, न्यासकार और पारायणकार।

#### श्चन्य व्याख्याकार

हैमव्याकरए। पर अनेक विद्वानों ने टीका टिप्पणी आदि लिखे। उनके ग्रन्थ प्राय: दुष्प्राप्य और अज्ञात हैं। डा० बेल्वाल्कर ने अपने 'सिस्टम्स आफ संस्कृत ग्रामर' नामक ग्रन्थ में निम्न व्याख्याकारों का नाम निर्देश किया है —

| १ (हेमचन्द्र ?)          | बृहद्ग दुग्दिका            |
|--------------------------|----------------------------|
| २ धनचन्द्र               | *******                    |
| ३ जिनसागर                | <u>ढु</u> ग्रि <b>ढ</b> का |
| ४ उदयसौभाग्य             | ,,( प्राकृतभाग पर )        |
| <b>४. देवेन्द्र सूरि</b> | हैमल <b>घु</b> न्यास       |
| ६ विनयविजय गर्गा         | हैमलघु <b>प्र</b> किया     |
| ७ मेघविजय                | हैमकोमदी                   |

डा॰ वेल्वाल्कर ने अज्ञातनामा व्यक्ति के 'शब्दमहार्णव न्यास' का भी उल्लेख किया है, वह वस्तुत: आचार्य हेमचन्द्र का स्वोपज्ञ न्यास है।

जैन सत्य प्रकाश वर्ष दीपोत्सवी श्रंक प्रष्ठ ६६। २. वही प्रष्ठ ८६।

द—काकल कायस्थ कृत लघुवृत्ति —इसका निर्देश हेमह सगिए के न्यायसंग्रह के न्यास में मिलता है।°

आचार्य हेमचन्द्र के साहित्यिक कार्य के परिचय के लिए 'जैन सत्य प्रकाश' वर्ष ७ दीपोत्सवी अंक ( १९४१ ) में पृष्ठ ७४ — ९० तक श्रीअम्बालाल प्रेमचन्द्र शाह का 'मध्य कालीन भारतना महा वैयाकरण्य' लेख और पृष्ठ ९१-—१०६ तक श्री मुनिराज सुगीलविजयजी का 'कलिकाल सर्वेज्ञ श्री हेमचन्द्र।चार्य अने तेमनु साहित्य' लेख देखना चाहिए।

## ऋत्यर्वाक् कालिक वैयाकरण

आचार्य हेमचन्द्र संस्कृत शब्दानुशासन के अन्तिम रचयिता हैं। इस के साथ ही उत्तर भारत में संस्कृत के उत्कृष्ट मौलिक ग्रन्थों का रचना काल समाप्त होजाता है। उसके अनन्तर विदेशी मुसलमानों के आक्रमण और आधिपत्य से भारत की प्राचीन धार्मिक, सामाजिक और राजनीतिक व्यवस्थाओं में भारी उथल पुथल हुई। जनता को विविध असह्य यातनायें सहनी पड़ी। ऐसे भयंकर काल में नये उत्कृष्ट वाङ्मय की रचना सर्वथा असम्भव थी। उस काल में भारतीय विद्वानों के सामने प्राचीन वाङ्मय की रक्षा की ही अत्यन्त महत्त्वार्ण समस्या उत्पन्न होगई थी। अधिकतर आर्य राज्यों के नष्ट हो जाने से विद्वानों को सदा से प्राप्त होने वाला राज्याश्रय प्राप्त होना भी दूर्लभ होगया। अनेक बिझ-बाधाओं के होते हए भी तात्कालिक विद्वानों ने प्राचीन ग्रन्थों की रक्षार्थ उन पर टीका टिप्पग्री लिखने का क्रम बराबर प्रचलित रक्खा। उसी काल में संस्कृत भाषा के प्रचार को जीवित जागृत रखने के लिये तत्कालीन वैयाकरणों ने अनेक नये छोटे छोटे व्याकरए। प्रन्थों की रचनायें कीं। इस काल के कई व्या-करण ग्रन्थों में साम्प्रदायिक मनोवृत्ति भी परिलक्षित होती है । इस अर्वाचीन काल में जितने व्याकरण बनें उनमें निम्न चार व्याकरण कुछ महत्त्वपूर्ण हैं---

१-जोमर २-सारस्वत ३-मुग्धबोध ४-सुपग्र अब हम इनका नामोहेशमात्र से वर्णन करते हैं--

१४ — क्रमदीश्वर (सं० १६०० से पूर्व) कमदीश्वर ने सिनक्षरार नामक एक व्याकरण रचा है। यह सम्प्रति

उसके परिष्कर्ता जुमरनन्दी के नाम पर जौमर नाम से प्रसिद्ध है। क्रम-दीश्वर ने स्वीय व्याकरण पर रसवती नाम्नी एक वृत्ति भी रवी थी। उसी वृत्ति का जुमरनन्दी ने परिष्कार किया। इसीलिये अनेक हस्तलेखों के अन्त में निम्न पाठ उपलब्ध होता है—

इति वादीन्द्रचक्रच्डामिण्मिहापिष्डतश्रीकमदीश्वरकृतौ संज्ञिप्तसारे महाराजाधिराजजुमरनन्दिशोधितायां वृत्तौ रसवत्यां .....।

## परिष्कर्त्ता-ज्ञमरनन्दी

उपर्युक्त उद्धरण से व्यक्त है कि जुमरनन्दी किसी प्रदेश का राजा था। कई लोग जुमर शब्द का संबन्ध जुलाहा से लगाते हैं, वह चिन्त्य है।

## परिशिष्टकार--गोयीचन्द्र

गोयीचन्द्र औत्थासनिक ने सूत्रपाठ, उलादि और परिभाषापाठ पर टीकाएं लिखीं और उसने जौमर व्याकरण के परिशिष्टों की रचना की । इिएडया आफिस लन्दन के पुस्तकालय में = ३६ संख्या का एक हस्तलेख है, उस पर "गोयीचन्द कृत जौमर व्याकरण परिशिष्ट" लिखा है।

#### गोयीचन्द्र-टीका के ब्याख्याकार

१—न्याय पञ्चानन—विद्याविनोद के पुत्र न्याय पञ्चानन ने सं० १७६९ में गोयोचन्द्र की टीका पर एक व्याख्या लिखी है।

२—**तारक पञ्चानन**—तारक पञ्चानन ने दुर्घटोद्घाट नाम्नी व्याख्या लिखी है। उसके अन्त में लिखा है—

गोयीचन्द्रमतं सम्यगबुद्ध्वा दृषितं तु यत् । स्रन्यथा विवृतं यद्वा तन्मया प्रकटीकृतम् ॥

३—चन्द्रशेखर विद्यालंकार ४—वंशीवादन ४—हरिराम इन का काल अज्ञात है।

६-गोपाल चक्रवर्ती-इसका उल्लेख कोलब्रक ने किया है।

गोथीचन्द्र टीका के व्याख्याकारों का निर्देश हमने डा॰ बेल्वाल्कर के 'सिस्टम्स आफ संस्कृत ग्रामर' के आवार पर किया।

इस व्याकरण का प्रचलन सम्प्रति पश्चिमी बंगाल तक सीमित है। ७२

## १५ ---सारस्वत-व्याकरणकार (:सं० १२४० के लगभग)

सारस्वत व्याकरण के विषय में प्रसिद्ध है कि अनुभूतिस्वरूपाचार्य को सरस्वती देवी से इन सूत्रों का आगम हुआ और इसी कारण इस का सारस्वत नाम हुआ। यद्यपि सारस्वत व्याकरण के अन्त में प्रायः "श्रनुभृतिस्वरूपाचार्यविरचिते"पाठ मिलता है, तथापि उसके प्रारम्भिक-

> प्रणम्य परमात्मनं बालधीवृद्धिसिद्धये । सरस्वतीमृजुं कुवें प्रक्रियां नातिविस्तराम् ॥

श्लोक से विदित होता है कि अनुभूतिस्वरूपाचार्य इस व्याकरण का मूल लेखक नहीं है, वह तो उसकी प्रक्रिया को सरल करने वाला है।

## सारखत सूत्रों का रचयिता

चेमेन्द्र अपनी सारस्वतप्रक्रिया के अन्त में लिखता है— इति श्रीनरेन्द्राचार्यकृते सारस्वते सेमेन्द्रटिप्पनं समाप्तम्।

इससे प्रतीत होता है कि सारस्वत सूत्रों का मूल रचयिता नरेन्द्राचार्य नामक वैयाकरण है । अमरभारती नामक एक अन्य टीकाकार भी लिखता है—

यन्नरेन्द्रनगरिप्रभाषितं यश्च वैमलसरस्वतीरितम् । तन्मयात्र लिखितं तथाधिकं किञ्चिदेव कलितं स्वया थिया ॥

विटुल ने प्रक्रियाकौमुदी की टीका में नरेन्द्राचार्य को असकृत् उद्देशृत किया है।

एक नरेन्द्रसेन वैयाकरण प्रमाणप्रमेयकलिका का कर्ता है । इस के गुरु का नाम कनकसेन और उसके गुरु का नाम अजितसेन था । नरेन्द्रसेन का चान्द्र, कातन्त्र, जैनेन्द्र और पाणिनीय तन्त्र पर पूरा अधिकार था । इस का काल शकाब्द ९७५ अर्थात् वि० सं० १११० है । यद्यपि नरेन्द्राचार्य और नरेन्द्रसेन की एकता का कोई उपोहलक प्रमाण प्राप्त नहीं हुआ, तथापि हमारा विचार है ये दोनों एक हैं ।

उपर्युक्त प्रमाणों से इतना स्पष्ट है कि नरेन्द्र या नरेन्द्राचार्य ने कोई सारस्वत व्याकरण अवश्य रचा था, जो अभी तक मूल रूप में प्राप्त नहीं हुआ।

### सारस्वत के टीकाकार

सारस्वत व्याकरण पर अनेक वैयाकरणों ने टीकाएं रचीं उन में से जिन की टीकाएं प्राप्य वा ज्ञात हैं उन के नाम इस प्रकार हैं—°

१-- होमेन्द्र (सं० १२६० ?)

क्षेमेन्द्र ने सारस्वत पर 'टिप्पण' नाम से एक लघु व्याख्यान लिखा है। यह हरिभट्ट वा हरिभद्र के पुत्र कृष्णशर्मा का शिष्य था। अतः यह स्पष्ट है कि यह कश्मीर देशज महाकवि क्षेमेन्द्र से भिन्न है।

#### २—धनेश्वर (सं०१२७४?)

धनेश्वर ने सारस्वत पर च्रेमेन्द्र टिप्पण खगडन लिखा है। यह धनेश्वर प्रसिद्ध वैयाकरण वोपदेव का गुरु था। इसने तद्धित प्रकरण के अन्त में अपनी प्रशस्ति में पांच श्लोक लिखे हैं। उन से ज्ञात होता है कि धनेश्वर ने महाभाष्य पर चिन्तामिण नामक टोका, प्रक्रियामिण नामक नया व्याकरण और पद्मपुराण के एक स्तोत्र पर टोका लिखी थी। महाभाष्यटीका का वर्णन हम पूर्व कर चुके हैं।

३—श्रनुभृतिस्ररूप ( सं० १३०० )

अनुभूतिस्वरूप आचार्य ने सारस्वत-प्रक्रिया लिखो है।

४--- ऋमृतभाग्ती (सं०१४४० से पूर्व)

अमृतभारती ने सारस्वत पर 'सुबोधिनी' नाम्नी टीका लिखी है। यह अमल सरस्वती का शिष्य था।

इस के हस्तलेखों में विविध पाठों के कारण लेखक और उस के गुरु के नामों में सन्देह उत्पन्न होता है। कुछ श्रद्धय सरस्वती के शिष्य-विश्वेश्वराध्यि का उल्लेख करते हैं, कुछ ब्रह्मसागर मुनि के शिष्य सत्य-प्रबोध भट्टारक का निर्देश करते हैं। इस टीका का सब से पुराना हस्तलेख सं० १४५४ का है। इस का निर्माण

क्षेत्रे व्यधायि पुरुषोत्तम संक्षतेऽस्मिन्।

के अनुसार पुरुषोत्तम चेत्र में हुआ था।

श्रगला टीकाकारों का संज्ञित वर्णन हमने प्रधानतया डा० वेल्वाल्कर के 'सिस्टम्स ऋाफ संस्कृत ग्रामर' के ऋाधार पर किया है, परन्तु क्रम श्रीर काल निर्देश हमने ऋपने मतानुसार दिया है।
 २. पूर्व पृष्ठ ३७६ ।

#### ४—पुञ्जराज ( सं० १४४० )

षु अराज ने सारस्वत पर 'प्रक्रिया' नाम्नी व्याख्या लिखी है यह मालवा के श्रीमाल परिवार का था। इस ने जिस से शिज्ञा ग्रह्मा की वह मालवा के बादशाह गयासुदीन खिलजी का मन्त्री था। गयासुदीन का काल वि० सं० १४२६—१४४७ तक है। पु अराज ने अलंकार पर शिशुप्रबोध और ध्वनिप्रदीप दो ग्रन्थ लिखे हैं।

#### ६-सत्यप्रबोध (सं० १४४६ से पूर्व)

सत्यप्रबोध ने सारस्वत पर एक दीपिका लिखी है। इस का सब से पुराना हस्तलेख सं० १५५६ का है। डा॰ बेल्वाल्कर ने इस का निर्देश नहीं किया है।

#### ७—माधव (सं०.१४६१ से पूर्व)

माधव ने सिद्धान्तरत्नावती नाम की टीका लिखी है। इस के पिता का नाम काहनू और गुरु का नाम श्रीरङ्ग था। इस टीका का सब से पुराना हस्तलेख सं० १५९१ का है।

#### द—चन्द्रकीर्ति (सं० १६०० ?)

चन्द्रकीर्ति ने सुवोधिका वा दीपिका नाम्नी व्याख्या लिखी है। ग्रन्थ के अन्त में दी गई प्रशस्ति के अनुकार इस का लेखक जैन मतानुयायी था और नागपुर के बृहद्ग गच्छ से सम्बन्ध रखता था। यह हर्षकीर्ति का शिष्य था। प्रशस्ति में लिखा है।

श्रीमत्साहिसलेमभूपतिना सम्मानितः सादरम्।

स्रि: सर्वकिलिन्दि(का )किलतधीः श्रीचनद्रकीर्तिः प्रभुः।

देहली के बादशाह शाही सलीम का राज्य काल सं० १६०२—१६१० (=सन् १४४४—१४४३) है। अतः चन्द्रकीर्ति ने इसी समय में सुबोधिका व्याख्या लिखी।

चन्द्रकीर्ति विरचित सारस्वत दीपिका का एक हस्तलेख कलकत्ता संस्कृत कालेज के पुस्तकालय में है। उस के अन्त में निम्न पाठ है—

इति श्रीमन्नागपुरीयतपागगच्छाधीशराजभट्टारकचन्द्रकीर्तिसूरि-विरचितायां सारस्वतव्याकरणस्य दीपिकायां सम्पूर्णाः । श्रीरस्तु कल्याणमस्त सं० १३६४ वर्षे । द्र० सूचीपत्र भाग ८, व्याकरण हस्तलेख संख्या १११। १३९५ को शक संवत् मानने पर भी वि० सं० १५३० होता है, वह भी संभव नहीं है। अतः हमारे विचार में हस्तलेख में जो संवत् दिया है उस में लेखक प्रमाद से अशुद्धि हो गई है। यहां सम्भवतः सं० १५९५ देना चाहिए था। दोपिकायां सम्पूर्णाः पाठ से भी प्रतीत होता है कि लेखक विशेष पठित नहीं था।

चन्द्रकीर्ति नागपुरीय बृहद्भ गच्छ के संस्थापक देवसूरि से १५ वीं पीढ़ी में थे। देवसूरि का काल संवत् ११७४ है। अतः चन्द्रकीर्ति का काल १६ वीं शती का अन्त और १७ वीं शती का आरम्भ मानना अधिक युक्त प्रतीत होता है।

#### ६-रघुनाथ ( सं० १६०० के लगभग )

रघुनाथ ने पात जल महाभाष्य के अनुकरण पर सारस्वत सूत्रों पर लघुभाष्य रचा। इस के पिता कि नाम विनायकथा। यह प्रसिद्ध वैयाकरण भट्टोजि दीक्षित का शिष्य था। भट्टोजि दीक्षित का काल अधिक से अधिक स० १५२५–१६०० माना जा सकतः है (द्व० पूर्व पृष्ठ ४४७)। अतः रघुनाथ ने सं० १६०० के लगभग यह भाष्य लिखा होगा। डा० बेल्वाल्कर ने इस का काल ईसा की १७ वीं शती का मध्य माना है, वह चिन्त्य है।

#### १०-मेघरत (सं०१६१४ से पूर्व)

मेघरत्न ने दुंढिका अथवा दीपिका नाम्नी व्याख्या लिखी है। यह जैन मत के बृहत् खरतरगच्छ से संबद्ध श्रीविनयसुन्दर का शिष्य था। इस व्याख्या का हस्तलेख सं० १६१४ का मिलता है।

#### ११--मएडन ( सं० १६३२ से पूर्व )

मण्डन ने सारस्वत की एक टीका लिखी है। इस के पिता का नाम 'वाहद' था। 'वाहद' का एक भाई पदम था। वह मालवा के अलपशाही वा अलाम का मन्त्री था और वाहद एक संघेश्वर वा संघपित था। यह संकेत ग्रन्थकार ने स्वयं टीका में किया:है। इस का सब से पुराना हस्तलेख सं० १६३२ का उपलब्ध है।

## १२—वासुदेवभट्ट ( सं० १६३४ )

वासुदेवभट्ट ने प्रसाद नाम की एक व्याख्या लिखी थी । यह चराडीश्वर का शिष्य था । वासुदेव ने ग्रन्थ रचना काल इस प्रकार दिया है—

संवत्सरे वेदविहरसभूमिसमन्त्रिते । ग्रुची कृष्णिद्वतीयायां प्रसादोऽयं निरूपित:। इस श्लोक के अनुनार सं० १६३४ आवाढ़ कृष्णा द्विनीया को सारस्वत प्रसाद टीका समाप्त हुई।

#### १३-रामभट्ट ( सं० १६४० के लगभग )

रामभट्ट ने विद्वत्-प्रवोधिनी नाम्नी टीका लिखी है। इस ने अपने ग्रन्थ में अपना और अपने परिवार का पर्याप्त वर्णन किया है। रामभट्ट के पिता का नाम 'नरिसह' था और माता का 'कामा'। यह मूलतः तैल क्ट देश का निवासी था, संभवतः वर क्टल का। वहां से यह आंध्र में आकर बस गया था। उन दिनों वहां का शासक प्रतापस्त्र था। इस के दो पुत्र थे लक्ष्मीधर और जनार्दन। उन का विवाह करके ७७ वर्ष वय में वह तीर्थाटन को निकला। इस यात्रा में ही उस ने यह व्याख्या लिखी। इस कृति का मुख्य लक्ष्य है पवित्र तीर्थों का वर्णन। प्रत्येक प्रकरण के अन्त में किसी न किसी तीर्थ का वर्णन मिलता है। यद्यपि यात्रा का पूर्ण वर्णन नहीं है, तथापि इस में आज से ३५० वर्ष पूर्व के समाज का चित्र अच्छे प्रकार चित्रित है। इस ने रहाकर नारायण शारती चेमकर और महीबर आदि का उल्लेख किया है।

#### १४--काशीनाथ भट्ट ( सं० १६७२ से पूर्व )

काशीनाथ भट्ट ने भाष्य नाम की एक टीका लिखी। परन्तु यह नाम के अनुरूप नहीं है। यह सम्भवत: सं० १६६७ से पूर्व विद्यमान था। इस संवत् में बुरहानपुर में इस टीका की एक प्रतिलिपि की गई थी। द्र० भराडाकर इंस्टीटाय्ट पूना सन् १८८०—८१ के संग्रह का २९२ संख्या का हस्तलेख।

### १४-- मह गोपाल ( सं० १६७२ से पूर्व )

भट्ट गोपाल की सारस्वत व्याख्या का एक हस्तलेख सं० १६७२ का मिलता है। उस से ग्रन्थकार के विषय में कुछ भी ज्ञात नहीं होता।

#### १६—सहजकीर्ति (सं०१६८१)

सहजर्कीति ने प्रक्रियाबार्तिक नाम्नी की एक व्याख्या लिखी है। यह जैन मतावलम्बी था और खरतर गच्छ के हेमनन्दनगिए का शिष्य था। लेखक ने ग्रन्थ लेखन काल स्वयं लिखा है—

वत्सरे भूमसिद्धशङ्गकाश्यवीप्रमितिश्रिते । माधस्य गुक्कपश्चम्यां दिवसे पूर्णतामगात् । अर्थात् सं० १६८१ माघ गुक्ला पश्चमी को ग्रन्थ पूरा हुआ ।

#### १७—हंसविजयगिश ( सं० १७०⊏ )

हंसविजयगणि ने शन्दार्थचिन्द्रिका नाम्नी व्याख्या लिखी है। यह जैन मतावलम्बी था और विजयानन्द का शिष्य था। यह से० १७०० में विद्यमान था। यह टीका अति साधारण है

#### १≍--जगन्नाथ (१)

जगन्नाथ का ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है। इस का निर्देश धनेन्द्र नाम के टीकाकार ने किया है। इस टीका का नाम सारप्रदीपिका है।

इन टीकाओं के अतिरिक्त सारस्वत व्याकरण के साथ दूरतः सम्बन्ध रखने वाली कुछ व्याख्याएं और भी हैं। परन्तु वे वस्तुतः सारस्वत के रूपान्तर को उपिश्यत करती हैं। और कुछ में तो वह रूपान्तर इतना हो गया है कि वह स्वतन्त्र व्याकरण वन गया है यथा रामचन्द्राश्रम की सिद्धान्यचन्द्रिका।

#### सारस्वत के रूपान्तर

अब हम सारस्वत के रूपान्तरों को उपस्थित करने वाली व्याख्याओं का उल्लेख करते हैं —

#### १—तर्कतिलक भट्टाचार्य (सं०१६७२)

तर्कतिलक भट्टाचार्य ने सारस्वत का एक रूपान्तर किया और उस पर स्वयं व्याख्या लिखी । यह द्वारिका वा द्वारिकादास का पुत्र था । इस का बड़ा भाई मोहन मधुसूदन था । इस ने अपने रूपान्तर के लिए लिखा है—

### इदं परमहस्त्रशीमदनुभृतिलिखने चीरे नीरमिव प्रचितम्।

अर्थात् में ने अनुभूति स्वरूप के चीर रूपी ग्रन्थ में नीर के समान प्रचेप किया है अर्थात् जैसे चीर नीर मिलकर एकाकार हो जाते हैं वैसे ही यह ग्रन्थ भी बन गया है।

ग्रन्थकार ने वृत्ति लेखन का काल इस प्रकार प्रकट किया है— नयनमुनिच्चितिपांके (१६७२) वर्षे नगरे च होडाख्ये। वृत्तिरियं संसिद्धा च्चिति भवति श्रीजहांगीरे।

अर्थात्—जहांगीर के राज्य काल में स॰ १६७२ में 'होडा' नगर में यह वृत्ति पूरित हुई ।

#### २-- रामाश्रम ( सं० १७४१ से पूर्व )

रामाश्रम ने भी सारस्वत का रूपान्तर कर के उस पर सिखान्त-चन्द्रिका नाम्नी व्याख्या लिखा है।

रामचन्द्र का इतिवृत्त अज्ञात है। कुछ विद्वानों के मत में भट्टोजि दीिचत के पुत्र भानुजि दीिचत का ही रामाश्रम वा रामचन्द्राश्रम नाम है। इस पर लोंकेशकर ने सं० १७४१ में टीका लिखी है। अतः यह उस से पूर्व-भावी है इतना निश्चित रूप से कहा जा सकता है। इस ने अपनी टीका का एक संचेप लघुसिद्धान्तचिन्द्रका भी लिखी है।

#### सिद्धान्त-चिनद्रका के टीकाकार

(१) **लोकेशकर**—लोकेशकर ने सिद्धान्तचन्द्रिका पर तस्वदीपिका नाम्नी टीका लिखी है। यह रानकर का पौत्र और क्षेमकर का पुत्र था। ग्रन्थ लेखन काल अन्त में इस प्रकार दिया है—

चन्द्रवेदहयभूभिसंयुते वत्सरे नभिस मासे शोभने । शुक्कपक्षदशमीतिथावियं दीपिका बुधप्रदीपिका कृता ॥ अर्थात् सं० १७४१ श्रावण शुक्ल पक्ष दशमी को दीपिका पूर्ण हुई ।

- (२) सदानन्द—सदानन्द ने सिद्धान्तचिन्द्रका पर सुधोधिनी टीका लिखी है। इसने इस टीका का रचना काल निधिनन्दार्वभूवर्षे (१७९९) लिखा है।
- (३) ब्युत्पित्तसारकार—हमारे पास सिद्धान्तचन्द्रिका के उग्णादि प्रकरण पर लिखे गए व्युत्पित्तसार नामक ग्रन्थ के हस्तलेख हैं। ग्रन्थकार का नाम अज्ञात है। इसने सम्पूर्ण सिद्धान्तचन्द्रिका की टीका की वा उणादि भाग की ही यह अज्ञात है। इस का विशेष वर्णन हमने उग्णादि प्रकरण में (भाग २, पृष्ठ २२० पर ) किया है।

#### ३---जिनेन्द्र वा जिनरहा

जिनेन्द्र वा जिनरत्न ने सिद्धान्तर**त्न** टीका लिखी है। यह बहुत अर्वाचीन है।

#### निबन्ध ग्रन्थ

डा॰ बेल्वाल्कर ने सारस्वत प्रकरण के अन्त में निम्न ग्रन्थकारों के ग्रन्थों का और निर्देश किया है— १—हर्षकीर्तिकृत तरिङ्गणी—यह चन्द्रकीर्ति का शिष्य था। हर्षकीर्ति ने सं० १७१७ में तरिङ्गणी लिखी है।

२—**ज्ञानतीर्थ**—इसने कृत तद्धित और उणादि के उदाहरण दिए। इसका एक हस्तलेख सं० १७०४ का मिला है।

३—माध्य—इसने सारस्वत के शब्दों के विषय में एक ग्रन्थ लिखा है, सम्भवतः सं० १६८० में ।

डा० वेल्वाल्कर की भूल—डाक्टर वेल्वाल्कर ने इसी प्रकरण में लिखा है कि सारस्वत के उणादि परिभाषापाठ और धातुपाठ पर टीकाएं नहीं है। यह लेख चिन्त्य है। परिभाषा पाठ के अतिरिक्त धातुपाठ और उणादिपाठ की टीकाओं का वर्णन हम द्वितीय भाग में यथास्थान करेंगे!

### १५-वोपदेव (सं० १३००-१३४०)

वोपदेव ने मुग्धबोध नामक लघु तन्त्र की रचना की है।

परिचय—वोपदेव के पिता का नाम केशव था। यह अपने समय का प्रसिद्ध भिषक् था। गुरु का नाम धनेश अथवा धनेश्वर था। यह वही धनेश्वर है जिसकी 'चिन्तामिण' नाम्नी महाभाष्य व्याख्या का उल्लेख हम पूर्व (पृष्ठ ३७६) कर चुके हैं।

वोपदेव की जन्मभूमि आधुनिक दौलताबाद ( दिच्च ए) के समीप थी । उस समय देवगिरि पर यादवों का राज्य था। वोपदेव हेमाद्रि का मन्त्री था।

मिलनाथ ने कुमारसम्भव की टीका में वोपनेव को उद्दश्त किया है। भिलाथ का काल वि० सं० १४०० माना जाता है, परन्तु हमारा विचार है कि मिलनाथ सं० १३४० से उत्तरवर्ती नहीं है। क्योंकि सायण् (सं० १३७२-१४४४) ने धातुवृत्ति में मिलनाथ कृत न्यासोद्योत के पाठ उद्दश्त किए हैं। व

न्न्रम्य ग्रन्थ—वोपदेव ने कविकल्पद्रुम नाम से धातुपाठ का संग्रह किया और उस पर कामधेनु नाम्नी व्याख्या लिखी है। इस का वर्णन धातुपाठ के प्रकरण में किया जायगा। इस के अतिरिक्त मुक्ताफल,

१. डा॰ बेल्वाल्कर के लेखानुसार। २. पूर्व प्रष्ठ ४६८।

हरिलीला विवरण, शतश्लोकी (वैद्यक ग्रन्थ)और हेमाद्रि नाम का धर्म-शास्त्र पर निबन्ध लिखा है।

#### टीकाकार

वापदेव के मुग्धबोध पर अनेक लेखकों ने व्याख्याएं लिखी हैं, उनमें से जिनका नाम विज्ञात हैं अथवा जिनके ग्रन्थ सम्प्रति उपलब्ध हैं, उनका निर्देश हम नीचे करते हैं—

#### १—नन्दिकशोर भट्ट (सं० १४४५)

नन्दिकशोर भट्ट ने गगननयनकालक्ष्मामित शक संवरसर (१३२०=वि० सं०१४५१) में मुखबोब के परिशिष्ट लिखे और मुखबोध पर व्याख्या भी लिखी।

#### २-प्रदीपकार ( सं० १४२० से पूर्व )

विट्ठल ने प्रक्रियाकौमुदी-प्रसाद (भाग २, पृष्ठ १०२) में सुम्थबोध-प्रदीप नाम्नी किसी व्याख्या को उद्गधृत किया है। यह व्याख्या नन्दिकशोर कृत है अथवा अन्यकृत यह अज्ञात है। यदि अन्यकृत हो तो इसका काल सं० १५२० से पूर्व होगा। क्योंकि विट्ठल ने प्रक्रियाकौमुदो की प्रसाद टीका सं० १५२० के लगभग लिखी थी, यह हम पूर्व (पृष्ठ ४८६) लिख चुके हैं।

३—रामानन्द ४—देवीदास ४—काशीश्वर ६—विद्यावागीश ७—रामभद्र विद्यालङ्कार ट—भोलानाथ

इन टीकाकारों का उल्लेख दुर्गादास ने अपनी मुख्यबोध की टीका में किया है, ऐसा डा॰ बेल्वाल्कार ने 'सिस्टम्स आफ संस्कृत ग्रामर' (पैरा ८४) में लिखा है।

इन में से रामानन्द देवीदास रामभद्र और भोलानाथ के व्याख्याओं के हस्तलेख इिंग्डिया आफिस लन्दन के हस्तलेख संग्रह में विद्यमान हैं। द्र० सूचीपत्र हस्तलेख संख्या कमशः ८५२, ८५१, ८६१, ८७०। उक्त सूचीपत्र में भोलानाथ की टीका का नाम सन्दर्भामृततोषिणी लिखा है।

#### ६--विद्यानिवास

विद्यानिवास कृत मुख्यबोध टीका का उल्लेख दुर्गादास ने आरम्भ में ही नामोल्लेख पूर्वक किया है। डा॰ बेल्वाल्कर ने इस नाम का निर्देश क्यों नहीं किया, यह अज्ञात है।

#### १०-- दुर्गादास विद्यावागीश ( सं० १६६६ )

दुर्गादास विद्यावागीश की टीका प्रसिद्ध है । दुर्गादास के पिता का नाम वासुदेव सार्वभौम भट्टाचार्य है। डा० बेल्वाल्कर ने दुर्गादास का काल ई० सन् १६२९ (वि० सं० १६९६) लिखा है।

इन के अतिरिक्त इिंग्डिया आफिस के सूचीपत्र में निम्न व्याख्याकारों के हस्तलेख और विद्यमान हैं।

| नाम टीकाकार     | काल | टीका का नाम | हस्तलेख संख्या |
|-----------------|-----|-------------|----------------|
| ११-श्रीरामशर्मा | 77  | "           | ≒¥३            |
| १२−श्रीकाशीश    | "   | 99          | <b>⊏</b> ५६    |
| १३-गोविन्दशर्मा | "   | शब्ददीपिका  | <i>⊏</i> ⊀७    |
| १४-श्रीवज्ञभ    | ,,  | "           | <b>= ६ १</b>   |
| १४-कार्तिकेय    | "   | सुबोधा      | <b>⊏</b> ६२    |
| १६-मधुसूदन      | **  | 39          | <b>८६९</b>     |

इन में संख्या १२ का श्रीकाशीश पूर्व निर्दिष्ट काशीश्वर से ( संख्या ५ ) भिन्न व्यक्ति है अथवा अभिन्न यह अज्ञात है।

#### रूपान्तरकार

इन व्याख्याकारों ने मुग्धबीध के यथावस्थित पाठ पर ही व्याख्या की, अथवा उस में कुछ रूपान्तर भी किया यह अजात है।

डा० बेल्वाल्कर ने अपने सिस्टम्स आफ संस्कृत ग्रामर में लिखा है-

'इसने (रामतर्क वागीश ने) कुछ स्वतन्त्रता पूर्वक मुग्थबोध में परि वृद्धि और परित्याग किया।' पैराग्राफ प्रश

## परिशिष्टकार

डाक्टर बेल्वाल्कर के मतानुसार विभिन्न लेखकों ने मुग्धबोध के परिशिष्ट लिखे—

१—नन्दिकशोर २—काशीश्वर ३—रामतर्कवागीश

इन में से रामतर्कवागीश ने उणादि की वर्णानुकम सूची बनाई। इन के अतिरिक्त— ४—रामचन्द्र तर्कवागीश ने परिभाषा पाठ की वृत्ति लिखी । इस का काल सं॰ १७४५ ( शक १६१० ) है ।

#### १६-पद्मनाभदत्त (सं० १४००)

पद्मनाभदत्त ने **सुगद्म नाम** का एक संज्ञिप्त व्याकरण:लिखा था । इस की उग्गादि वृति में **सुगद्मनाभ** नाम मिलता है ।

पद्मनाभ के पिता का नाम ृदामोदरदत्त और पितामह का नाम श्रीदत्त था।

काल—पद्मनाम ने पृषोदरादि-वृत्ति शक सं० १२९२ (वि० सं० १४२७) में लिखी है।  $^{3}$ 

#### ऋन्य ग्रन्थ

पद्मनाभदत्त ने स्वीय परिभाषात्रृत्ति में जिन स्वविरचित ग्रन्थों का उल्तेख किया है<sup>3</sup> वे निस हैं—

१—सुपद्मपञ्जिका ६—गोपालचरित

२—प्रयोगदीपिका ७—म्रानन्दलहरी टीका (माघ पर)

३—उणादिवृत्ति ८—छुन्दोरत्न

४—धातुकोमुदी १—ग्राचारचन्द्रिका

४-- यङ्तुग्वृत्ति १०-- भूरिप्रयोग कोश

११--परिभाषावृत्ति

इन में व्याकरण विषयक ग्रन्थों का वर्णन यथास्थान किया जाएगा।

## सुपन्न के टीकाकार

१—पद्मनाभदत्त-पद्मनाभ ने अपने व्याकरण पर स्वयं पश्चिका नास्नी टीका लिखी है।

१. सुपद्मताभेन सुपद्मसम्मतं विधिः समग्रः सुगमं समस्यते । इषिडया त्र्राफिस पुस्तकालय लन्दन का सूचीपत्र ग्रन्थांक ८६१ । सं० व्या० इतिहास भाग २, पृष्ठ २२१ द्र० । २. सिल्डम्स त्र्राफ संस्कृत ग्रामर पैराग्राफ ६१ । ३. द्र० इसी (सं० व्या० इति० ) ग्रन्थ के भाग २, पृष्ठ २७१ में उद्धृत क्ष्रोक ।

२—विष्णुमिश्च ४—श्रीधर चक्रवर्ती ३—रामचन्द ४—काशीश्वर

इन विद्वानों ने भी सुपद्म पर टीकाएं लिखी हैं। इन में, विष्णुमिश्र की सुपद्ममकरन्द टीका सर्वश्रेष्ठ है।

इस व्याकरण का प्रचार बंगाल के कुछ जिलों तक ही सीमत है।

#### अन्य व्याकरगाकार

पाणिनि से अर्वाचीन उपर्युक्त वैयाकरणों के अतिरिक्त कुछ और भी वैयाकरण हुए हैं. जिन्हों ने अउने अउने व्याकरणों की रचना की है। उनमें से निम्न वैयाकरणों के व्याकरण सम्प्रति उपलब्ध हैं—

ये ग्रन्थ नाममात्र के व्याकरण हैं और इनका प्रचार भी नहीं है। इसलिये हमने इनका वर्णन इस ग्रन्थ में नहीं किया।

हमने "संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास" के इस प्रथम भाग में पाणिन से प्राचीन २६ और अर्वाचीन १६ व्याकरणकार आचार्यों तथा उनके शब्दानुशासनों पर विविध व्याख्याएं रचने वाले लगभग २६० वैयाकरणों का संज्ञिप्त वर्णन किया है। इसके दूसरे भाग में व्याकरण शास्त्र के खिलपाठ (अर्थात् धातुपाठ, गणपाठ, उणादि, लिङ्गानुशासन), फिट्-सूत्र और प्रातिशाख्यों के प्रवक्ता तथा व्याख्याताओं का वर्णन होगा। ग्रन्थ के

१. इसका उल्लेख शुभचन्द्र ने पाण्डव पुराण के श्रन्त में किया है। द्रं० जैने ग्रन्थ प्रशस्ति संग्रह, वृष्ठ ५०, स्लोक १७६। २. यह भाग भी प्रकाशित ही चुका है। अन्त में व्याकरण के दार्शनिक ग्रन्थों और व्याकरणप्रधान काव्यों के रचयिताओं का भी उल्लेख किया जायगा।

इत्यजयमेरु ( अजमेर ) मण्डलान्तर्गत विरञ्च्यावासाभिजनेन श्रीयमुनादेवी-गौरीलालाचार्ययोर आत्मजेन पद-वाक्य-प्रमाण्जः महावैयाकरणानां श्रीब्रह्मदत्ताचार्याणामन्तेवासिना भारद्वाजगोत्रेण त्रिप्रवरेण माध्यन्दिनिना युधिष्ठिर-मीमांसकेन

विरचिते

संस्कृत-ब्याकरणशास्त्रेतिहासे प्रथमो भागः

पूर्तिमगात्

## शुभं भवतु लेखकपाठकयोः

लेखन-काल ) पुनः शोधन-काल ( पुनः परिवर्धन-काल सं०२००३, ९ सं०२००६ ( सं०२०१६ <sup>8</sup>

१. इसके अनुसार संवत् २००३ के अन्त में लाहोर में प्रन्थ का छपना आ्रारम्भ हुआ था, १५२ प्रष्ठ तक छप पाया था कि देश-विभाजन के कारण छपा हुआ प्रन्थ वहीं नष्ट हो गया। २. यह संवत् २००७ में प्रकाशित हुआ।

३. सं २०२० में प्रकाशित हुआ।

## परिवर्तन-परिवर्धन-संशोधन

इस भाग के मुद्रण काल में ही अपने स्वाध्याय तया मित्रों के भेजे हुए संकेतों और निर्देशों से परिवर्तन-परिवर्धन और संशोधन इतना हो गया है कि हम उसे यहां संपूर्ण रूप में उपस्थित नहीं कर सकते। इसी प्रकार द्वितीय भाग जो गत वर्ष प्रकाशित हुआ था, के भी अनेक प्रकरणों में परिवर्तन परिवर्धन संशोधन पर्याप्त मात्रा में हुआ है। उन सब को उपस्थित करने के लिए हम इस ग्रन्थ का एक परिशिष्टात्मक तृतीय भाग पृथक् प्रकशित कर रहे हैं। यहां हम दो विषयों में संकेतमात्र करना उचित समझते हैं। इन विषयों पर विस्तृत विचार यथास्थान तृतीय भाग में किया जाएगा।

१—**माध्यन्दिन पर्पाठ**—पृष्ठ १२५—१२६ पर हम ने लिखा है कि माध्यन्दिनी संहिता के पदपाठ का प्रवचन माध्यन्दिन के पिता मध्यन्दिन ने किया था।

नए हस्तलेख की उपलब्धि—अभी तीन चार मास हुए केकड़ी (राजस्थान) के मित्रवर पं० मदनमोहनजी व्यास ने हमें माध्यन्दिनी संहिता के पदभाठ का सम्पूर्ण हस्तलेख दिया । उस का लेखन काल २० वें और ४० वें अध्याय के अन्त में सं० १४७१ शक १२२६ अङ्कित है। इस के अन्तिम १० अध्यायों के अन्त में साकल्यकृते पदे ऐसा स्पष्ट लेख है।

शाकल्यकृत परपाठ का जिस में निर्देश है, ऐसा एक हस्तलेख एशियाटिक सोसाइटी कलकत्ता के संग्रह में चिरकाल से विद्यमान है। गवेषकों को उस का ज्ञान भी है। परन्तु एकमात्र हस्तलेख पर शाकल्यकृतत्व का निर्देश मिलने से गवेषक उसे प्रामाणिक नहीं मानते थे। परन्तु अब उस से भी पुराने हस्तलेख पर 'शाकल्यकृत' का निर्देश होने से माध्यदिन-पदपाठ के शाकल्य-प्रवक्तृत्व में कोई संदेह नहीं रहा। अतः हमारा पूर्व अनुमान ठीक नहीं।'

एशियाटिक सोसाइटी का हस्तलेख अन्तिम २० अध्यायों का है। पुस्त-काध्यक्ष ने मेरे ७ जनवरी ६३ के पत्र के उत्तर में ८ फरवरी ६३ के पत्र में लिखा है कि 'यह नागराक्षरों में है और अत्तरों की बनावट से १८ वीं शती का विदित होता है।'

२—हरदत्त के सम्बन्ध में —हमने पृत्र ४७२—४७२ पर हरदत्त के देश काल आदि के विषय में लिखा है। उस के सम्बन्ध में हमारे मित्र यन्. सी. यस्. वेङ्कटाचार्य शताववानी सिकन्दराबाद (आन्ध्र) ने अपने १३-२-६३ के पत्र में कुछ निर्देश दिए हैं। उन का संत्रेष इस प्रकार है—

क—हरदत्त मिश्र का अभिजन आन्ध्र था । उसने पदम खरी में देशभाषा का अप्रामाण्य दर्शात हुए 'क्रुचिमञ्जीत्यादयः' का निर्देश किया है । 'क् चिमच्चि' यह आन्ध्र प्रदेश के एक ग्राम का नाम है और वह ग्राम आज भी विद्यमान है। द्रविड्देशवासी के लिए आन्ध्र प्रदेश के ग्राम का निर्देश करना असंभव है।

ख—'तातं पद्मकुमाराच्यम्' श्लोक में 'पद्मकुमार' नाम 'श्रह्मस्य' नाम संस्कृत रूपान्तर है। इसी प्रकार 'श्लीः' 'ल्लदमस्य' नाम का, 'श्लिश्वकु-मार' कोमरस्य' का। नामों के संस्कृतीकरण की ऐसी रीति आन्ध्र प्रदेश में प्रचुरता से विद्यमान है।

ग—पदमश्वरी में निर्दिष्ट यथाऽत्र द्रिबङ्देशे निविशन्दः' उक्ति आन्ध्र प्रदेश से द्रिवड़ देश में चले जाने पर ही उपपन्न हो सकती हैं। अन्यया वह 'यथास्मदेशं निविशन्दः' इस प्रकार निर्देश करता।

घ — हरदत्त ने आएस्तम्ब धर्मसूत्र (२।११।१६) की व्याख्या में भी 'तत्र द्विडा: कःयामेषस्थे स्वितरिःःः' आदि निर्देश किया है।

तात्पर्य यह है कि हरदत्त आन्ध्र प्रदेश के कृचिमञ्चि-ऋग्रहार का रहने वाला था। पदमश्वरी के उत्तरार्ध की रचना काल में वह द्रविड़ देश में चला गया और शेष जीवन उसने चोल देश में कावेरी नदी के तीर पर बिताया।

इन दोनों निर्देशों के विस्तार के लिए तथा दोनों भागों के परिवर्तन-परिवर्धन-संशोधनों के लिए परिशिष्टात्मक तृतीय भाग देखिए। यह भाग ६—७ मास में तैयार हो जाएगा।

## नृतीय भाग की संचित्र विषय सूची

१-प्रथम भाग के परिवर्तन परिवर्धन और संशोधन ।

२-- द्वितीय भाग के परिवर्तन परिवर्धन और संशोधन ।

३--सूत्रात्मक मूल पाणिनीय शिक्ता के लघु और बहत् पाठ।

४—पाणिनि के जाम्बवती विजय के अद्यावत् उपलब्ध उद्धरण।

५--काशकृत्स्न तन्त्र के उपलब्ध १४० सूत्र विस्तृत व्याख्या सहित ।

६---प्रथम भाग में निर्दिष्ट ग्रन्थ और ग्रन्थकारों की नामानुक्रमणी।

७--द्वितीय भाग में निर्दिष्ट ग्रन्थ और ग्रन्थकारों की नामानुक्रमणी ।

परिशिष्ट भाग में निर्दिष्ट ग्रन्थ और ग्रन्थकारों की नामानुकर्मणी।

## संशोधन-पत्र

| ((र्() नग-नन  |               |                        |                                                                     |
|---------------|---------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| पृष्ठ         |               | -                      | <del>शुद</del>                                                      |
| . २           | <b>શ્પૂ</b>   | स्वयम्भुव              | स्वायम्भुव                                                          |
| २⊏            | -             | -                      | प्रकरण मद्रास संस्क० पृष्ठ                                          |
| ६६            | २३            | गौतम श्रीर व्याडि      | गौतम, शन्तनु श्रौर व्याडि इन सोलह श्राचार्यों                       |
|               |               | इन पन्द्रह श्राचार्यों |                                                                     |
| ७२            | १६, १७        | ५. वामन · · · · ·      | ५. वामन 🗠 ६. ऋकलङ्क 🗝. पाल्यकी तिं · · · · ·                        |
|               |               | ६. पाल्युकीर्ति        | [ इसी प्रकार उत्तरोत्तर एक संख्या बढ़ाने से १६<br>स्राचार्य होंगे।] |
|               | २१            | त्रस्न                 | -<br>वस्न                                                           |
| १०६           | टिप्पग्री में | १. म्रष्टी म्रनु॰ ''   | १. तत्त्वरत्नक्तराख्ये · · · )                                      |
|               |               | २. तत्त्वरत्नाकराख्ये  | १. तच्चरत्नकराख्ये⋯)<br>∵२. ऋष्टौ ऋनुवाकाः⋯े इस क्रम से पढ़ें       |
| १२२           | १६, २४        | <b>६श</b> न्तनु        | १०-शन्तनु े इसी प्रकार उत्तरोत्तर पृष्ठ १३० तक                      |
|               |               | १०—वैयाघ्रपद्य         | ११-वैयाघ्रपद्य $\int$ संख्याठीक करें-१२,१३,१४                       |
|               |               |                        | १५, १६ ।                                                            |
| १२६           | २७            | <b>ज्</b> यतिषो        | <b>ज्योतिष</b>                                                      |
| १३०           | રપ્           | २।२३।२५॥               | २ । २३, २⊏ ॥                                                        |
| १७३           | 3             | २५ पच्चीस              | २६ छुब्बीस                                                          |
| २२५           | १३            | के परिशान              | के यथार्थ परिज्ञान                                                  |
| ३०२           | १५, १६        | गोनदींय                | ( टि॰ ) गोनर्द शिव का नाम है। द्र॰ शिवसहस्र-                        |
|               |               |                        | नाम महाभारत । ग्रातः गोनर्दीय का एक ग्रार्थ शैव                     |
|               | ,             |                        | भी है। इस प्रकार पतऋलि कश्मीरदेशज होते                              |
|               |               |                        | हुए भी गोनर्दीय हो सकता है।                                         |
| <b>રેપ્</b> ર | .38           | शतकत्रय                | शतकचतुष्टय—( यहां 'विज्ञान-शतक' का नाम                              |
|               |               |                        | भी जोड़ें )।                                                        |
| ३७४           | •             | काकचक                  | कारक चक्र                                                           |
| 820           | २६            | प्रामा <b>ग्</b> विश   | प्रमाग्वि <b>श</b> ं                                                |
| ४४०           | ৬, =          | पल्लव न्यायमञ्जरी है   | पल्लव न्यायमञ्जरी ग्रन्थ ही है।                                     |
| ४५३           | , •           | यह वृत्ति सम्प्रति     | यह पाणिनीय-दीपिका वृत्ति सम्प्रति                                   |
| <b>ሄ</b> ሂ⊏   | Ę             | यत्र क्षचित्           | यत्र तत्र क्षचित्                                                   |
| ४८३           | २२            | १४० से                 | १४०० से                                                             |

## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

# ससूरी MUSSOORIE

यह पुस्तक निम्नाँकित नारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| दिनांक<br>Date | उधारकर्त्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>को संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|-----------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
| •              |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                | 277 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -   |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
|                |                                               |                |                                             |
| 1              | ļ                                             |                |                                             |

|                                                       | ACC. No                               |  |  |  |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------|--|--|--|
| वर्ग सं.                                              | पुस्तक सं. नि । 🗓                     |  |  |  |
| Class No<br>लेखक                                      | Book No                               |  |  |  |
| Author<br>शोर्षक टुटिंगिक्ट                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |  |  |  |
| 25 LIBRA                                              | RY 14281                              |  |  |  |
| LAL BAHADUR                                           | SHASTRI                               |  |  |  |
| LAL BAHADUR SHASTRI<br>Inal Academy of Administration |                                       |  |  |  |

अवाप्ति सं

Accession No. 122286

 Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.

MUSSOORIE

- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per yolume will be charged.
- 3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shell have to be replaced or its double price shell be paid by the borrower.